

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية اثناء النشر

الراجحي، عبدالعزيز بن عبدالله

تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد./ عبدالعزيز بن

عبدالله الراجحي . - الرياض ، ١٤٣٢ ه

۸٤٨ ص ، ۲۷ x ۲۷ سم

ردمك ٤-٥٥-٧-٢٠٣ ودمك

١- التوحيد ٢- العقيدة الإسلامية أ- العنوان

ديوي ۲٤٠ ديوي

رقم الإيداع: ١٤٣٢/١٣٥٤ ردمك: ٢-٥٥-٧-٢٥-٣٠٢

## الطَّبْعَةُ الأولى ١٤٣٤هـ - ٢٠١٣مـ حُقُوقُ الطَّلْبَعِ مِحَّفُوطَة

لِركَنَ عَبْداً لَهَزيزَ عَبْداً لللهُ ٱلرَّاجِيِّ لِلْاسِيقِيثُ وَالدِّراساَ فِٱلدِّبَوسَةِ وَالتَّه لِمِيَّة

ترخیص رقم (۳۸۹)

المملكة العربية السعودية

الرياض ١١٣١٢ ص.ب: ٢٤٥٩٦٠

..9770.9787870 - ..97718800990

#### http://shrajhi.com - info@shrajhi.com

لايسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه في أي وسائط نشر أخرى سواء على الإنترنت، أو الصحف، أو وسائط التخزين الإلكترونية... إلخ، أو ترجمته إلى لغة أخرى إلا بعد إذن مسبق ومباشر من المركز.

## وَلِمُ لِلْعِسَ الْمِمَذِ

المملكة العربية السعودية

الرَّبَيَ صَ بِ: ٢٥٠٧ - الرَّهُ زالبَرُدي : ١١٥٥١

المُسَكِوْالرَّهُ يِسِيُي: شُلُارُعُ السَّونَدِيُ الْعُلَامِ

هَاتَكَ:٤٤٩٧٢١٤/ فناكش: ٤٤٩٧٢١٥

مجموعَة مؤلفات وَرِسَائل فضيلة السَّيْخ عَبالِعَزيزبرنْ عَبداللّه الرجي (١٠)

المال المال

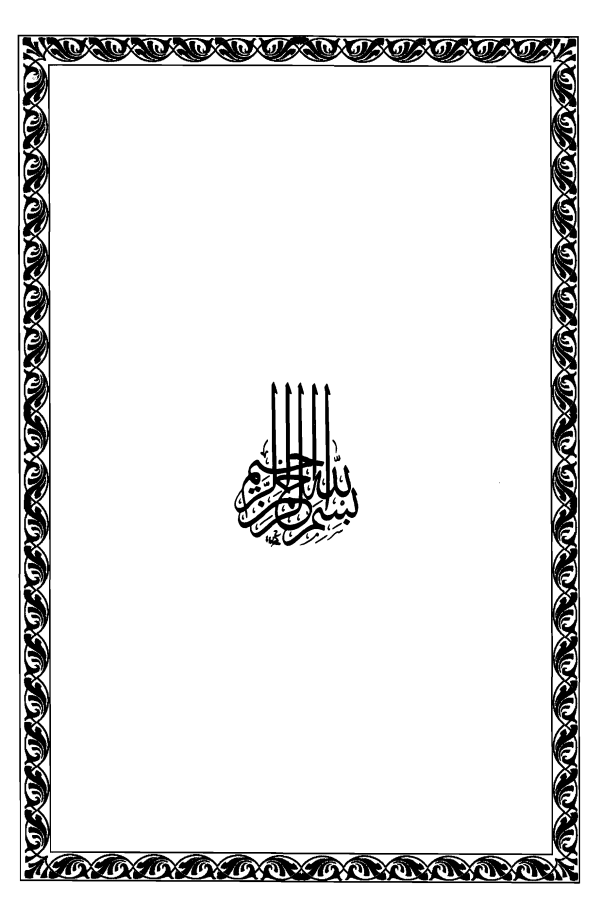
سَّنُ حُ كِتَابِ ٱلتَّوْجِيدِ ٱلَّذِي هُوَحَقُّ ٱللهِ عَلَى ٱلعَبِيدِ

يلإِمَام المجدِّد (الشيخ مُحَّارِينَ مَبَرِلُولِهِابِ

سَّرُحُ عَبْداً لعَزِيْزِ بِن عَبْداً لله الرَّاجِجِيِّ

كَالِلْعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِي الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلَّى الْمُعَلِيلِ الْمُعَلِيلِ الْمُعِلَّى الْمُعَلِيلِ الْمُعِلَى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَى الْمُعِلَّى الْمُعِلَى الْمُعِيلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمِعِيلِي الْمُعِلَى الْمُعِلِيلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْعِلْمِي الْمُعِلَى الْمُعِلْمِعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى ا

لِلنَشْئِرِ وَالنَّوْرَيْخَ



# بِنْ إِلَّالُولَ الْحَجَرِ الْجَهِرِ الْجَهِرِ الْجَهِرِ الْجَهِرِ الْجَهِرِ الْجَهِرِ الْجَهِرِ الْ

الحمد لله الذي رضي الإسلام للمؤمنين ديناً، ونصب الأدلة على صحته وبيَّنها تبييناً، وغرس التوحيد في قلوبهم فأثمرت بإخلاصه فنوناً، وأعانهم على طاعته هداية منه وكفى بربك هادياً ومعيناً.

والحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيراً، الذي خلق من الماء بشراً فجعله نسباً وصهراً وكان ربك قديراً، ويعبدون من دون الله ما لا ينفعهم ولا يضرهم وكان الكافر على ربه ظهيراً.

وأشهد أن لا إله إلا وحده لا شريك له في ربوبيته، وإلهيته، تعالى عن ذلك على على الله على عن ذلك على الله الله على على على على الله على الله على الله على الله على العرش الرحمن فاسأل به خبيراً.

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أرسله بالحق شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه، وسلم تسليماً كثيراً.
أما بعد:

هذا شرح لكتاب: «التوحيد» تأليف الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب، أحسن الله له المآب، وأجزل له الثواب. وافٍ إن شاء الله تعالى بالتنبيه على بعض ما تضمنه من بيان أنواع التوحيد، إذ هو المقصود بالأصالة هنا، ولم أخله من التنبيه على بعض ما يتضمنه من غير ذلك، إلا أن الأولى بنا هو بيان ما وضع لأجله الكتاب؛ لعموم الضرر والفساد الواقع من مخالفة ما فيه.

والأصل في ذلك هو الإعراض عن الهدى والنور الذي أنزله الله تعالى على رسوله محمد على من الكتاب والحكمة، والاستغناء عن ذلك بمتابعة الآباء والأهواء والعادات المخالفة لذلك.

ولهذا كرر الله تعالى الأمر بمتابعة الكتاب والسنة في مواضع كثيرة من القرآن، وضرب الأمثال لذلك، وأكده وتوعد على الإعراض عنه، وما ذاك إلا لشدة الحاجة، بل الضرورة إلى ذلك فوق كل ضرورة، فإنه لا صلاح للعبد ولا فلاح ولا سعادة في الدنيا والآخرة إلا بذلك، ومتى لم يحصل ذلك للعبد فهو ميت كما قال تعالى: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النّاسِ كَمَن مَثُلُهُ فِي قال تعالى: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النّاسِ كَمَن مَثُلُهُ فِي النّاسِ كَمَن مَثُلُهُ فَي النّاسِ كَمَن مَثُلُهُ فَي النّاسِ كَمَن مَثُلُهُ وَالنّاسِ كَمَن مَثُلُهُ وَالنّاسِ كَمَن مَثُلُهُ وَالنّاسِ كَمَن مَثُلُهُ وَلَا اللّا اللّائم ومعرفته عن هذا الهدى والنور ميتاً، وسمى من حصل له وعمرفته وخدمته، والإخلاص له، والاستلذاذ بذكره، والتذلل لعظمته، والانقياد لأوامره، والإنابة إليه، والإسلام له، فإذا حصل هذا للعبد، فهو الحي، بل قد حصلت له الحياة الطيبة في الدارين.

كما قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِلَحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ، حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْ رِيَنَهُمْ وَأَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللّ ﴿ (النحل: ٩٧) فإذا فاته هذا المقصود فهو ميت، بل شر من الميت.

إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ اللَّهُ (المائدة: ١٥-١٦)، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُم بُرْهَانُ مِن زَيِّكُمْ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا الله ﴿ (النساء: ١٧٤)، وقال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ٱلْطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرْ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُّوهُ إِلَىٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُنُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ ۞ ﴿ (النساء: ٥٥)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظُلْمُوا أَنفُسهُمْ جَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَٱسْتَغْفَكَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا اللهُ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا يَجِ دُواْفِي آَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴿ النساء: ٦٥-٦٥)، وقال تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (النحل: ٨٩)، وقال تعالى: ﴿وَقَدْ ءَالْيَنْكَ مِن لَّدُنَّاذِكُمْرًا ﴿ أَنَّ مَّنَّ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُۥ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وِزْرًا ١٠٠٠ خَنلِدِينَ فِيهِ وَسَاءَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ حِمْلًا ١٠١٠﴾ (طه: ٩٩-١٠١)، وقال تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْنِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى ١٣٠٠ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ الله (طه: ۱۲۳–۱۲۶).

قال ابن عباس: تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بها فيه أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة.

فيا عجباً ممن يَزْعُم أن الهداية والسعادة لا تحصل بالقرآن ولا بالسنة، مع أن النبي عَلَيْ لَم يَهُمَّدُ إِلا بذلك كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَى نَفْسِى ۖ وَإِنِ

ٱهْتَدَيْتُ فِيمَا يُوحِيَ إِلَى رَبِّتَ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴿ ﴿ ﴿ سِبَا: ٥٠).

ثم بعد ذلك يحيلها على قول فلان وفلان، وقال تعالى: ﴿ وَمَا ٓ ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ نُوهُ وَمَا نَهَا مُنَا الْمَعْنَى كثيرة.

فوجب على كل على من عقل عن الله أن يكون على بصيرة ويقين في دينه. كما قال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ عَلَى مِن عَقَلَ عَنَ اللهُ أَن يَكُونَ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَاللَّهِ مَا اللهُ اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ومحال أن يحصل اليقين والبصيرة إلا من كتاب الله وسنة رسوله على وكيف ينال الهدى والإيهان من زعم أن ذلك لا يحصل من القرآن إنها يحصل من الآراء الفاسدة التي هي زبالة الأذهان. تالله لقد مسخت عقول هذا غاية ما عندها من التحقيق والعرفان.

وهذه المتابعة لكتاب الله تعالى وسنة رسوله على حقيقة دين الإسلام، الذي افترضه الله على الخاص والعام، وهو حقيقة الشهادتين الفارقتين بين المؤمنين والكفار، والسعداء أهل الجنة والأشقياء أهل النار، إذ معنى الإله: هو المعبود المطاع، وذلك هو دين الله الذي ارتضاه لنفسه وملائكته ورسله وأنبيائه فبه اهتدى المهتدون، وإليه دعا المرسلون.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا آرَسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ. لَآ إِلَهَ إِلَّ فَأَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (الانبياء: ٢٥)، وقال تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَ ٱسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِوَ ٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ۞ ﴾ (آل عمران: ٨٣).

فلا يتقبل من أحد ديناً سواه من الأولين والآخرين. كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسَّلَكِمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِى ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ (آل عمران: ٥٨). شهد الله تعالى بأنه دينه قبل شهادة المخلوقين، وأنزلها تتلى في كتابه إلى يوم الدين، فقال تعالى وهو العزيز العليم: ﴿ شَهِـدَاللّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا العين، فقال تعالى وهو العزيز العليم: ﴿ شَهِـدَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا اللهِ اللهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَرْيِنُ ٱلْحَكِيمُ اللهِ اللهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَرْيِنُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ اللهِ اللهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَرْيِنُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ اللهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَرْيِنُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلّا هُوَ ٱلْمَرْيِنُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ ا

جعل أهله هم الشهداء على الناس يوم القيامة، لما فضلهم به من الأقوال، والأعمال، والاعتقادات التي توجب إكرامه، فقال تعالى ولم يزل عزيزاً حميداً: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ (البقرة: ١٤٣).

وكيف لا يميز من له بصيرة بين دين أسس على تقوى من الله ورضوان، والتفع بناؤه على طاعة الرحمن، والعمل بها يرضاه في السر والإعلان، وبين دين أسس على شفا جرف هار، فانهار بصاحبه في النار، أسس على عبادة الأصنام والأوثان، والالتجاء إلى الصالحين وغيرهم من الإنس والجان، عند الشدائد والأحزان، وصرف مخ العبادة لغير الملك الديان، ورجاء النفع والعطاء والمنع ممن لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً فضلاً عن غيره من نوع الإنسان، ودعوى التصرف في الملك لصالح رميم في التراب والأكفان، قد عجز عن دفع ما حل به من أمر الله، فكيف يدفع عمن دعاه من بعيد الأوطان؟!

أو فاسق يشاهدون فسقه وفجوره فهو أبعد الناس من الرحمن، أو ساحر يريهم من سحره ما يحير به الأذهان، فيظن المخذولون أنها كرامة من الله، وإنها هي من مخاريق الشيطان، تبا هم سدوا على أنفسهم باب العلم والإيهان، وفتحوا عليها باب الجهل والكفران. قابلوا خبر الله بالتكذيب، وأمره بالعصيان.

أخبر بأن الهدى والنور في كتابه، فقالوا: كان ذاك فيها مضى من الزمان، وأمرهم باتباع ما أنزل إليهم من ربهم، ولا يتبعوا من دونه أولياء، فقالوا: لا بد لنا ولي غير القرآن، إن جئتهم بكتاب الله قالوا: حسبنا ما وجدنا عليه أهل الزمان، أو جئتهم بسنة رسوله عليه قالوا: خالفها الشيخ فلان، وهو أعلم منا ومنكم، فاعتبروا يا أولي الإيهان.

عمدوا إلى قبور الأنبياء والصالحين، فبنوا عليها البنيان، ونقشوا سقوفها والحيطان، وحلوها بالغالي من الأثمان، وألبسوها ألوان الستور الحسان، وجعلوا لها السدنة والخدام، فعل عباد الأوثان والصلبان، وذبحوا ونذروا لمن فيها، وقرَّبوا لهم القربان، وقالوا: هؤلاء شفعاؤنا في كشف الكروب، وغفران الذنوب، ودخلوا الجنان.

فبالله صف في شرك المشركين، هل هو بعينه إلا هذا كما نطق به القرآن في سورة يونس، والزمر، وغيرهما من محكمات الفرقان. إن غرك أن الأكثر عليه فقد حكم الله بأنهم أضل سبيلاً من الأنعام إذ استبدلوا الشرك بالتوحيد، والضلال بالهدى، والكفر بالإسلام، نعوذ بالله من موجبات غضبه وأليم عقابه، فهو السلام. أو غرك أن بعض من تعظمه قد رأى شيئاً من هذا أو قاله، فالخطأ جائز على من سوى الرسول من الأنام، فعليك بالرجوع إلى العصمة الذي لا سبيل إلى تطرق الخطأ إليه، وهو كلام ذي الجلال والإكرام، وسنة رسوله عليه أفضل الصلاة والسلام، مع ما قاله العلماء الأعلام، الذين نطقوا بكلمة التوحيد وحققوها بالأعمال والكلام.

ولم يزل الحال على ما وصفنا لك من الأمور العظام منتشراً في أهل البلدان المنتسبين إلى الإسلام، المارقين منه كها تمرق الرمية من السهم، إلى أن أراد الله إزالة تلك الظلهات، وكشف البدع والضلالات، ونفي الشبهات والجهالات، وتصديق بشارة رسول رب الأرض والسهاوات، في قوله: على الله يَبْعَثُ لَهَذِهِ الأُمَّةِ عَلَى رأس كُلِّ مِثَةِ سَنَةٍ مَنْ يُجَدِّدُ لهَا دِينَها» رواه أبو داود والحاكم والبيهقي في «المعرفة»

وإسناده صحيح – على يدي من أقامه هذا المقام، ومنحه جزيل الفضل والإنعام، أعني به الشيخ الإمام خلف السلف الكرام، المتبع لهدي سيد الأنام، المنافح عن دين الله في كل مقام، شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب، أحسن الله له المآب، وضاعف له الثواب، فدعا إلى الله ليلاً ونهاراً، وسراً وجهاراً، وقام بأمر الله في الدعوة إليه، وما حابى أحداً فيه ولا دارى، فعظم على الأكثرين وأنفوا استكباراً، ولم يثنه ذلك عن أمر الله حتى قيض الله له أعواناً وأنصاراً، فرفعوا ألويته وأعلامه حتى انتشرت في الخافقين انتشاراً.

وصنف - رحمه الله تعالى - التصانيف في توحيد الأنبياء والمرسلين، والرد على من خالفه من المشركين، ومن جملتها كتاب «التوحيد» وهو كتاب فرد في معناه لم يسبقه إليه سابق، ولا لحقه فيه لاحق، وهو الذي قصدتُ الكلام عليه -إن شاء الله تعالى -، وإن كنتُ لست ممن يتصدى لهذا الشأن، لكن لما رأيت الكتاب لم يتعرض للكلام عليه أحد يعتد به ورأيت تشوق الطلبة والإخوان إلى شرح يفي ببعض ما فيه من المقاصد، أحببتُ أن أسعفهم بمرادهم على حسب طاقتي، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه ولذلك يسر الله الكلام عليه، ومنّ به من عنده وحده لا شريك له بحوله وقوته، لا بحولي وقوتي فناسب أن يسمى:

#### «تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد»

وحيث أطلقت شيخ الإسلام، فالمراد به الإمام أبو العباس بن تيمية، والحافظ، فالمراد به أبو الفضل ابن حجر العسقلاني، صاحب «فتح الباري» وغيره –رحمها الله تعالى-.

وأسأل الله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وسبباً للفوز بجنات النعيم، إنه جواد كريم، رؤوف رحيم.

رَفْعُ عِبِ (لرَّحِيُ (الْفِرِّيُّ يِّ (سِكِنَهُ الْاِفْرُةُ (الْفِرُوكِ سِكِنَهُ الْاِفْرُةُ www.moswarat.com

# ؠؽٚؠ۫ٳ۠ڵؾٵؖٳڿ<u>ڿڔؖٙٳڿڿؠٚ</u>ٵ

### الشِّنجُجُ :

افتتح المصنف -رحمه الله- كتابه بالبسملة، اقتداءً بالكتاب العزيز، وعملاً بالحديث: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله الرحمن الرحيم فهو أقطع» رواه الحافظ عبدالقادر الرهاوي في «الأربعين» من حديث أبي هريرة مرفوعاً، وأخرجه الخطيب في «الجامع» بنحوه.

فإن قلت: هلا جمع المصنف بين البسملة والحمدلة، لما روى ابن ماجه والبيهقي عن أبي هريرة مرفوعاً: «كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد لله فهو أقطع»، وفي رواية لأحمد: «لا يفتح بذكر الله فهو أبتر وأقطع».

قيل: المراد الافتتاح بما يدل على المقصود من حمد الله والثناء عليه، لأن الحمد متعيّن، لأن القدر الذي يجمع ذلك هو ذكر الله وقد حصل بالبسملة.

وأيضاً فليس في الحديث ما يدل على أنه تتعين كتابتها مع النطق بها، فقد يكون المصنف نطق بذلك في نفسه.

واتفق العلماء على أن الجار والمجرور متعلق بمحذوف قدَّره الكوفيون فعلاً مقدماً، والتقدير: ابتدائي كائن، أو مستقر. قال: فالجار والمجرور في موضع نصب على الأول، وعلى الثاني في موضع رفع.

وذكر ابن كثير أن القولين متقاربان، وكل قد ورد به القرآن.

أما من قدَّره باسم تقديره: باسم الله ابتدائي فلقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِهَا

## بِسْمِ ٱللَّهِ مَجْرِينهَا وَمُرْسَنهَا ﴾ (هود: ٤١).

ومن قدره بالفعل أمراً أو خبراً نحو: بدأ باسم الله، وابتدأت باسم الله، فلقوله تعالى: ﴿ أَفَرَأُ بِأُسِّهِ رَبِّكِ الَّذِي خَلَقَ ﴿ العلق: ١)، وكلاهما صحيح، فإن الفعل لابد له من مصدر، فلك أن تقدِّر الفعل ومصدره، وذلك بحسب الفعل الذي سميته قبله إن كان قياماً أو قعوداً، أو أكلاً، أو شرباً، أو قراءة أو وضوءاً، أو صلاة، فالمشروع ذكر اسم الله تعالى في ذلك كله تبركاً وتيمناً واستعانة على الإتمام والتقبل.

وقدّره الزمخشري فعلاً مؤخراً، أي: باسم الله أقرأ أو أتلو لأن الذي يتلوه مقروء، وكل فاعل يبدأ في فعله باسم الله كان مضمراً ما تجعل التسمية مبدأ له، كما أن المسافر إذا حل أو ارتحل، فقال: بسم الله، كان المعنى بسم الله أحل، وبسم الله أرتحل، وهذا أولى من أن يضمر أبداً، لعدم ما يطابقه ويدل عليه، أو ابتدائي لزيادة الإضمار فيه، وإنها قدم المحذوف متأخراً وقدم المعمول، لأنه أهم وأدل على الاختصاص، وأدخل في التعظيم وأوفق للوجود، فإن اسم الله تعالى مقدم على القراءة، كيف وقد جعل آلة لها من حيث إن الفعل لا يعتد به شرعاً ما لم يصدر باسمه تعالى.

وأما ظهور فعل القراءة في قوله: ﴿ أَقُرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ﴾ فلأن الأهم ثمت القراءة، ولذا قدم الفعل فيها على متعلقه، بخلاف البسملة فإن الأهم فيها الابتداء، قاله البيضاوي. وهذا القول أحسن الأقوال، وأظنه اختيار شيخ الإسلام، وقد ألم به ابن كثير إلا أنه جعل المحذوف مقدراً قبل البسملة.

وذكر ابن القيم لحذف العامل في بسم الله فوائد عديدة منها:

أنه موطن لا ينبغي أن يتقدم فيه سوى ذكر الله تعالى، فلو ذكرت الفعل وهو لا يستغنى عن فاعله، كان ذلك مناقضاً للمقصود، فكان في حذفه مشاكلة اللفظ

للمعنى ليكون المبدوء به اسم الله، كما تقول في الصلاة: الله أكبر، ومعناه: من كل شيء، ولكن لا تقول هذا القدر ليكون اللفظ مطابقاً لمقصود الجنان، وهو أن لا يكون في القلب إلا ذكر الله وحده، فكما تجرد ذكره في قلب المصلي تجرد ذكره في لسانه.

ومنها: أن الفعل إذا حذف صح الابتداء بالتسمية في كل عمل وقول وحركة، وليس فعل أولى بها من فعل، فكان الحذف أعم من الذكر، فأي فعل ذكرته كان المحذوف أعم منه.

«الله»: علم على الرب تبارك وتعالى، ذكر سيبويه أنه أعرف المعارف ويقال: إنه الاسم الأعظم، لأنه يوصف بجميع الصفات، كما قال تعالى: ﴿ هُوَاللّهُ الّذِى لا آلِنَهُ إِلّا هُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةً هُوَ الرّحْمَنُ الرّحِيمُ ﴿ اللّهُ الّذِع لاَ إِلَهَ إِلّا هُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةً هُو الرّحْمَنُ الرّحِيمُ ﴿ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ا

واختلفوا هل هو اسم جامد أو مشتق؟ على قولين أصحهما أنه مشتق.

قال ابن جرير: فإنه على ما روي لنا عن ابن عباس قال: الله ذو الألوهية والعبو دية على خلقه أجمعين.

وذكر سيبويه عن الخليل أن أصله إله مثل فعال، فأدخلت الألف واللام بدلاً من الهمزة. قال سيبويه: مثل الناس أصله أناس، وقال الكسائي والفراء: أصله الإله، حذفوا الهمزة وأدغموا اللام الأولى في الثانية، وعلى هذا فالصحيح أنه

مشتق من أله الرجل: إذا تعبّد، كما قرأ ابن عباس: ﴿ويذرك وإلاهتك ﴿ أي: عبادتك وأصله الإله، أي: المعبود، فحذفت الهمزة التي هي فاء الكلمة فالتقت اللام التي هي عينها مع اللام التي للتعريف، فأدغمت أحداهما في الأخرى، فصارتا في اللفظ لاماً واحدة مشددة وفخمت تعظيماً، فقيل: الله.

قال ابن القيم: القول الصحيح أن الله أصله: الإله كها هو قول سيبويه وجمهور أصحابه إلا من شذ منهم، وأن اسم الله تعالى هو الجامع لجميع معاني الأسهاء الحسنى والصفات العلى. قال: وزعم السهيلي وشيخه أبو بكر ابن العربي أن اسم الله غير مشتق، لأن الاشتقاق يستلزم مادة يشتق منها، واسمه تعالى قديم، والقديم لا مادة له فيستحيل الاشتقاق، ولا ريب أنه إن أريد بالاشتقاق هذا المعنى وأنه مستمد من أصل آخر فهو باطل، ولكن الذين قالوا بالاشتقاق لم يريدوا هذا المعنى، ولا ألم بقلوبهم، وإنها أرادوا أنه دال على صفة له تعالى وهي الإلهية كسائر أسهائه الحسنى كالعليم، والقدير، والغفور، والرحيم، والسميع، والبصير، فإن هذه الأسهاء مشتقة من مصادرها بلا ريب، وهي قديمة، والقديم لا مادة له، فها كان جوابكم عن هذا الأسهاء فهو جواب القائلين باشتقاق اسم الله تعالى، ثم الجواب عن الجميع أنا لا نعني بالاشتقاق إلا أنها ملاقية لمصادرها في اللفظ والمعنى، لا أنها متولدة منه تولد الفرع من أصله، وتسمية النحاة للمصدر والمشتق منه أصلاً وفرعاً ليس معناه أن أحدهما تولد من الآخر، وإنها هو باعتبار أن أحدهما يتضمن الآخر وزيادة.

وذكر ابن القيم لهذا الاسم الشريف عشر خصائص لفظية ثم قال: وأمَّا خصائصه المعنوية فقد قال فيها أعلم الخلق به ﷺ: «لا أحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك»، وكيف تحصى خصائص اسم مسماه كل كمال على الإطلاق

<sup>(</sup>١) قراءة الجمهور ﴿وَيَذَرُكَ وَءَالِهَتَكَ ﴾ (الأعراف: ١٢٧).

وكل مدح، وكل حمد، وكل ثناء، وكل مجد، وكل جلال، وكل إكرام، وكل عزً، وكل جمال، وكل خير وإحسان وجود وبر وفضل، فله ومنه، فها ذكر هذا الاسم في قليل إلا كثره، ولا عند خوف إلا أزاله، ولا عند كرب إلا كشفه، ولا عند هم وغم إلا فرَّجه، ولا عند ضيق إلا وسّعه، ولا تعلق به ضعيف إلا أفاده القوة، ولا ذليل، إلا أناله العز، ولا فقير إلا صيَّره غنياً، ولا مستوحش إلا آنسه، ولا مغلوب إلا أيده ونصره، ولا مضطر إلا كشف ضره، ولا شريد إلا آواه.

فهو الاسم الذي تُكشف به الكربات، وتستنزل به البركات والدعوات، وتُقال به العثرات، وتُستدفع به السيئات، وتُستجلب به الحسنات، وهو الاسم الذي به قامت الساوات والأرض، وبه أنزلت الكتب، وبه أرسلت الرسل، وبه شرعت الشرائع، وبه قامت الحدود، وبه شرع الجهاد، وبه انقسمت الخليقة إلى السعداء والأشقياء، وبه حقت الحاقة، ووقعت الواقعة، وبه وضعت الموازين القسط، ونصب الصراط، وقام سوق الجنة والنار، وبه عبد رب العالمين وحمد وبحقه بعثت الرسل، وعنه السؤال في القبر ويوم البعث والنشور، وبه الخصام، وإليه المحاكمة، وفيه الموالاة والمعاداة، وبه سعد من عرفه وقام بحقه، وبه شقي من جهله وترك حقه، فهو سر الخلق والأمر وبه قاما وثبتا، وإليه انتهيا، فالخلق والأمر به وإليه ولأجله؛ فها وجد خلق ولا أمر ولا ثواب ولا عقاب إلا مبتدئاً منه، منتهياً إليه، وذلك موجبه ومقتضاه، ﴿وَبَنّا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَكُطِلًا شُبْحَنكَ فَقِنَا منه، منتهياً إليه، وذلك موجبه ومقتضاه، ﴿وَبّنًا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَكُطِلًا شُبْحَنكَ فَقِنَا عَذَابَ الله عنه -.

«الرحمن الرحيم» قال ابن كثير: اسهان مشتقان من الرحمة على وجه المبالغة، ورحمن أشد مبالغة من رحيم. قال ابن عباس: وهما اسهان رقيقان أحدهما أرق من الآخر، أي أوسع رحمة. وقال ابن المبارك: الرحمن إذا سئل أعطى، والرحيم إذا لم يسأل يغضب.

قلت: كأنَّ فيه إشارة إلى معنى كلام ابن عباس، لأن رحمته تعالى تغلب غضبه، وعلى هذا فالرحمن أوسع معنى من الرحيم كما يدل عليه زيادة البناء.

وقال أبو علي الفارسي: الرحمن اسم عام في جميع أنواع الرحمة يختص به الله تعالى، والرحيم إنها هو في جهة المؤمنين. قال الله تعالى: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ الْأَحْرَابِ: ٤٣). ونحوه قاله بعض السلف.

ويشكل عليه قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ بِالنّاسِ لرَءُوفٌ رَّحِيمُ ﴿ البقرة: ١٤١)، وقوله ﷺ في الحديث: «رحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما» فالصواب إن شاء الله تعالى – ما قاله ابن القيم أن الرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم، فكان الأول للوصف، والثاني للفعل، فالأول دال على أن الرحمة صفته، والثاني دال على أنه يرحم خلقه برحمته، وإذا أردت فهم هذا فتأمل قوله تعالى: ﴿وَكَانَ بِاللّهُ مِنِينَ رَحِيمًا ﴿ اللّه رَابِ: ٤٢)، ﴿إِنّهُ رُبِهِمُ وَلَا رَحمن هو الموصوف بالرحمة، ورحيم هو الراحم برحمته.

والرحمن الرحيم نعتان لله تعالى، واعترض بورود اسم الرحمن غير تابع لاسم قبله، قال تعالى: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ وَهَ الله على الله والله على الله ابن القيم أن أسماء الرب تعالى هي أسماء ونعوت، فإنها دالة على صفات كهاله، فلا تنافي فيها بين العلمية والوصفية، فالرحمن اسمه تعالى، ووصفه تعالى لا ينافي اسميته، فمن حيث هو صفة جرى تابعاً لاسم الله تعالى، ومن حيث هو اسم ورد في القرآن غير تابع، بل ورد الاسم العلم. ولما كان هذا الاسم مختصاً به سبحانه حسن مجيؤه مفرداً غير تابع كمجئ اسم الله، وهذا لا ينافي دلالته على صفة الرحمة كاسم الله، فإنه دال على صفة الألوهية فلم يجئ قط تابعاً دلالته على صفة الرحمة كاسم الله، فإنه دال على صفة الألوهية فلم يجئ قط تابعاً

لغيره بل متبوعاً، وهذا بخلاف العليم والقدير، والسميع، والبصير، ونحوها، ولهذا لا تجئ هذه مفردة بل تابعة.

قلت: قوله عن اسم الله: «ولم يجئ قط تابعاً لغيره» بل لقد جاء في قوله تعالى: ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (إبراهيم: ٢). على قراءة الجر وجواب ذلك من كلامه المتقدم، فيقال فيه ما قاله في السم الرحمن.



#### كتاب التوحيد

## الشِّجُجُ :

الكتاب: مصدر كتب يكتب كتاباً وكتابة وكتباً، ومدار المادة على الجمع. ومنه تكتب بنو فلان: إذا اجتمعوا، والكتيبة لجماعة الخيل، والكتابة بالقلم لاجتماع الكلمات والحروف، وسمى الكتاب كتاباً لجمعه ما وضع له، ذكره غير واحد.

والتوحيد: مصدر وحّد يوحّد توحيداً، أي: جعله واحداً، وسمي دين الإسلام توحيداً، لأن مبناه على أن الله واحد في ملكه وأفعاله لا شريك له، وواحد في ذاته وصفاته لا نظير له، وواحد في إلهيته وعبادته لا ند له، وإلى هذا الأنواع الثلاثة ينقسم توحيد الأنبياء والمرسلين الذي جاءوا به من عند الله، وهي متلازمة، كل منها لا ينفك عن الآخر، فمن أتى بنوع منها ولم يأت بالآخر، فما ذاك إلا أنه لم يأت به على وجه الكمال المطلوب، وإن شئت قلت: التوحيد نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات، وهو توحيد الربوبية والأسماء والصفات، وتوحيد في الطلب والقصد، وهو توحيد الإلهية والعبادة. ذكره شيخ الإسلام وابن القيم، وذكر معناه غيرهما.

النوع الأول: توحيد الربوبية والملك، وهو الإقرار بأن الله تعالى رب كل شيء ومالكه وخالقه ورازقه، وأنه المحيي المميت النافع الضار المتفرد بإجابة الدعاء عند الاضطرار، الذي له الأمر كله، وبيده الخير كله، القادر على ما يشاء، ليس له في ذلك شريك، ويدخل في ذلك الإيهان بالقدر، وهذا التوحيد لا يكفي العبد في حصول الإسلام، بل لا بد أن يأتي مع ذلك بلازمه من توحيد الإلهية؛ لأن الله تعالى حكى عن المشركين أنهم مقرون بهذا التوحيد لله وحده قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن تعالى عن المشركين أنهم مقرون بهذا التوحيد لله وحده قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن

يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّنَ يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰزَ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِرَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ ﴿ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ (الزخرف: ٨٧)، وقال: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ (العنكبوت: ٦٣)، وقال تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ ۚ أَءِكَ مُّمَّعَ ٱللَّهِ ۚ قَلِيكُ مَّا نَذَكَّرُونَ اللهِ ﴿ النمل: ٦٢). فهم كانوا يعلمون أن جميع ذلك لله وحده ولم يكونوا بذلك مسلمين، بل قال تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْتُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ اللَّهِ (بوسف: ١٠٦). قال مجاهد في الآية: إيهانهم بالله قولهم: إن الله خلقنا ويرزقنا ويميتنا، فهذا إيهان مع شرك عبادتهم غيره. رواه ابن جرير وابن أبي حاتم، وعن ابن عباس وعطاء والضحاك نحو ذلك، فتبين أن الكفار يعرفون الله ويعرفون ربوبيته، وملكه وقهره، وكانوا مع ذلك يعبدونه ويخلصون له أنواعاً من العبادات كالحج، والصدقة، والذبح والنذر، والدعاء وقت الاضطرار، ونحو ذلك. ويدعون أنهم على ملة إبراهيم -عليه السلام-فأنزل الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِنْزَهِيمُ يَهُوديًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِينَ كَانَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ الله ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَمِرانَ: ٦٧). وبعضهم يؤمن بالبعث والحساب، وبعضهم يؤمن بالقدر، كما قال زهير:

يُــؤخَّر فيُوضع في كتــاب فيُــدَّخر ليــوم الحــساب أو يعجــل فينــتقم وقال عنترة:

يا عبل أين من المنية مهربي إن كان ربي في السساء قضاها ومثل هذا يوجد في أشعارهم، فوجب على كل من عقل عن الله تعالى أن ينظر ويبحث عن السبب الذي أوجب سفك دمائهم، وسبي نسائهم، وإباحة أموالهم،

مع هذا الإقرار والمعرفة، وما ذاك إلا لإشراكهم في توحيد العبادة الذي هو معنى لا إله إلا الله.

النوع الثاني: توحيد الأسماء والصفات، وهو الإقرار بأن الله بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم، له المشيئة النافذة، والحكمة البالغة، وأنه سميع بصير، رؤوف رحيم، وعلى العرش استوى، وعلى الملك احتوى، وأنه الملك القدوس السلام المؤمن المهمين العزيز الجبار المتكبر، سبحان الله عما يشركون، إلى غير ذلك من الأسماء الحسنى، والصفات العلى. وهذا أيضاً لا يكفي في حصول الإسلام، بل لا بد مع ذلك من الإتيان بلازمه، من توحيد الربوبية والإلهية. والكفار يقرون بجنس هذا النوع وإن كان بعضهم قد ينكر بعض ذلك، إما جهلاً، وإما عناداً، كما قالوا: لا نعرف الرحمن إلا رحمن اليهامة، فأنزل الله فيهم: ﴿ وَهُمُ مَ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْ مَنِ أَلَى الرعد: ٣٠).

قال الحافظ ابن كثير: والظاهر أن إنكارهم هذا إنها هو جحود وعناد وتعنت في كفرهم، فإنه قد وجد في بعض أشعار الجاهلية تسمية الله بالرحمن.

قال الشاعر: وما يشأ الرحمن يعقد ويطلق.

وقال الآخر: ألا قضب الرحمن ربي يمينها.

وهما جاهليان.

وقال زهير:

فلا تكتمن الله ما في نفوسكم ليخفى ومها يكتم الله يعلم قلت: ولم يعرف عنهم إنكار شيء من هذا التوحيد إلا في اسم الرحمن خاصة، ولو كانوا ينكرونه لردوا على النبي على ذلك، كما ردوا عليه توحيد الإلهية، فقالوا: ﴿ أَجَعَلَ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْه

النوع الثالث: توحيد الإلهية المبني على إخلاص التأله لله تعالى، من المحبة والخوف، والرجاء والتوكل، والرغبة والرهبة، والدعاء لله وحده.

وينبني على ذلك إخلاص العبادات كلها ظاهرها وباطنها لله وحده لا شريك له، لا يجعل فيها شيئاً لغيره، لا لملك مقرب، ولا لنبي مرسل، فضلاً عن غيرهما، وهذا التوحيد هو الذي تضمنه قوله تعالى: ﴿إِيَاكَ نَشِئُهُ وَإِيَاكَ نَشَعِيثُ ۞ ﴿ (الفائحة: ٥)، وقوله تعالى: ﴿فَاعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُكَ بِغَفِلٍ عَمَّا نَعْمَلُونَ ۞ ﴾ (هود: ٥)، وقوله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلُ حَسِيم كَاللَّهُ لاَ إِللهَ إِلاَهُ وَ عَلَيْهِ وَوَكَ لَمُ وَهُو رَبُّ وَهُو رَبُّ الْمَعْرَشِ الْعَظِيمِ ۞ ﴾ (النوبة: ١٢٩)، وقوله تعالى: ﴿ رَبُّ السَمنوَتِ وَاللَّرْضِ وَمَا رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ۞ ﴾ (النوبة: ١٢٩)، وقوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُمُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْلَهُ وَلَهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

وهذا التوحيد هو أول الدين وآخره، وباطنه وظاهره، وهو أول دعوة الرسل، وآخرها، وهو معنى قول: لا إله إلا الله، فإن الإله هو المألوه المعبود بالمحبة، والخشية، والإجلال، والتعظيم، وجميع أنواع العبادة، ولأجل هذا التوحيد خلقت الخليقة، وأرسلت الرسل، وأنزلت الكتب، وبه افترق الناس إلى مؤمنين وكفار، وسعداء أهل الجنة وأشقياء أهل النار. قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ البقرة: ٢١). فهذا أول أمر في القرآن، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَقَالَ يَنقُومِ اعْبُدُواْ الشّرك، الشرك، فهذه دعوة أول رسول بعد حدوث الشرك،

وقال هود لقومه: ﴿أَعُبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُوْ مِنَ إِلَه عَيْرُهُوهُ ﴾ (الأعراف: ٢٥)، وقال صالح لقومه: ﴿أَعُبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُو مِنَ إِلَه عَيْرُهُوهُ ﴾ (هود: ٢١)، وقال شعيب لقومه: ﴿أَعُبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُو مِنَ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ (الأعراف: ٥٨)، وقال إبراهيم –عليه السلام – لقومه: ﴿إِنِّي وَجَهّتُ وَجَهّى لِلّذِى فَطَرَ السّمَوَوتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا أَوْمَا أَنَا مِن اللّهُ مِن رَسُولٍ إِلّا اللهُ مِن رَسُولٍ إِلّا مَن اللهُ مِن رَسُولٍ إِلّا اللهُ عَن الزّي اللهُ عَن الزّي اللهُ عَن الزّي اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ عَن اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ عَن النّي عَلَي اللهُ اللهُ

وهذا التوحيد هو أول واجب على المكلف، لا النظر ولا القصد إلى النظر ولا الشك في الله، كما هي أقوال لمن لم يدر ما بعث الله به رسول الله على من معاني الكتاب والحكمة، فهو أول واجب وآخر واجب، وأول ما يدخل به الإسلام وآخر ما يخرج به من الدنيا، كما قال على: "من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة» حديث صحيح، وقال: "أُمرتُ أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله» [متفق عليه].

وقد أفصح القرآن عن هذا النوع كل الإفصاح وأبدأ فيه وأعاد، وضرب لذلك الأمثال، بحيث إن كل سورة في القرآن فيها الدلالة على هذا التوحيد، ويسمى هذا النوع توحيد الإلهية؛ لأنه مبني على إخلاص التأله، وهو أشد المحبة

لله وحده، وذلك يستلزم إخلاص العبادة، وتوحيد العبادة لذلك، وتوحيد الإرادة؛ لأنه مبني على الإرادة؛ لأنه مبني على إرادة وجه الله بالأعمال، وتوحيد القصد، لأنه مبني على إخلاص القصد المستلزم لإخلاص العبادة لله وحده، وتوحيد العمل؛ لأنه مبني على إخلاص العمل لله وحده.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ۞ ۞ (الزمر: ٢)، وقال: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ اللَّ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ (الزمر: ١١-١١)، ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعَبُدُ مُخْلِصًا لَّهُ، دِينِي ﴿ اللَّهِ فَأَعْبُدُواْ مَا شِئْتُم مِّن دُونِمِ ۗ ﴾ (الزمر: ١٤-١٥). إلى قوله: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرِّكَآهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ۚ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۗ ۖ ﴿ (الزمر: ٢٩). إلى قوله: ﴿ قُلْ أَفَرَهَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَيْشِفَتُ خُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۗ ﴿ (الزمر: ٣٨). الآية إلى قوله: ﴿ أَمِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَآءَ ۚ قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ (الزمر: ٤٣). الآية إلى قوله: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُنْصَرُونَ اللهِ الزمر: ٥٤). إلى قوله: ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُوٓنِيٓ أَعَبُدُ أَيُّهَا ٱلْجَهِلُونَ اللَّ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ ٱشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ۚ اللَّهَ فَأَعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّنكِرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهِ ١٤ -٦٦). إلى آخر السورة.

فكل هذه السور في الدعاء إلى هذا التوحيد، والأمر به، والجواب عن الشبهات والمعارضات، وذكر ما أعد الله لأهله من النعيم المقيم، وما أعد لمن خالفه من العذاب الأليم، وكل سورة في القرآن بل كل آية في القرآن، فهي داعية

إلى هذا التوحيد، شاهدة به، متضمنة له، لأن القرآن إما خبر عن الله تعالى وأسهائه وصفاته وأفعاله، وهو توحيد الربوبية، وتوحيد الصفات، فذاك مستلزم لهذا، متضمن له، وإما دعاء إلى عبادته وحده لا شريك له، وخلع ما يعبد من دونه، أو أمر بأنواع من العبادات، ونهي عن المخالفات، فهذا هو توحيد الإلهية والعبادة، وهو مستلزم للنوعين الأولين، متضمن لهما أيضاً، وإما خبر عن إكرامه لأهل توحيده وطاعته، وما فعل بهم في الدنيا، وما يكرمهم به في الآخرة، فهو جزاء توحيده، وإما خبر عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال، وما يحل بهم في العقبى من الوبال، فهو جزاء من خرج عن حكم التوحيد.

وهذا التوحيد هو حقيقة دين الإسلام الذي لا يقبل الله من أحد سواه، كما قال النبي على «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت» [رواه البخاري ومسلم]، فأخبر أن دين الإسلام مبني على هذه الأركان الخمسة وهي الأعمال، فدل على أن الإسلام هو عبادة الله وحده لا شريك له، بفعل المأمور، وترك المحظور، والإخلاص في ذلك لله.

وقد تضمن ذلك جميع أنواع العبادة، فيجب إخلاصها لله تعالى، فمن أشرك بين الله تعالى وبين غيره في شيء فليس بمسلم.

ومنها: التوكل فلا يتوكل على غير الله فيها لا يقدر عليه إلا الله قال الله تعالى: ﴿وَعَلَى اللهِ فَتَوَكِّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِ مِنَ ﴿اللهِ اللهِ اللهِ فَلْمَتَوَكِّلِ

ٱلْمُؤْمِنُونَ الله (المجادلة: ١٠)، والتوكل على غير الله فيها يقدر عليه شرك أصغر.

ومنها: الرجاء فيها لا يقدر عليه إلا الله كمن يدعو الأموات أو غيرهم راجياً حصول مطلوبه من جهتهم فهذا شرك أكبر. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ أُولَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ﴾ (البقرة: ٢١٨). وقال على -رضي الله عنه-: لا يرجون عبد إلا ربه.

ومنها: الصلاة والركوع والسجود قال الله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَأَنْحَرُنَ ﴾ (الكوثر: ٢)، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾ (الحج: ٧٧).

ومنها: الدعاء فيها لا يقدر عليه إلا الله، سواء كان طلباً للشفاعة أو غيرها من المطالب، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ ﴿ اللهِ اللهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمُ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا السَّتَجَابُواْ لَكُو الْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ اللهِ تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ وَنَ اللهِ يَسْمَعُواْ مَا اللهِ عَلَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ وَنَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ وَلَا يَعُونِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ آَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّهُ اللّهُ الللللللللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومنها: الذبح، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَعَاقِ لِلَّهِ رَبِّ اللهِ رَبِّ اللهِ رَبِّ اللهِ رَبِّ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ قُلْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ومنها: النذر، قال الله تعالى: ﴿وَلْسَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾ (الحج: ٢٩)، وقال تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ, مُسْتَطِيرًا ﴿ ﴾ (الإنسان: ٧).

ومنها: الطواف فلا يُطاف إلا ببيت الله. قال الله تعالى: ﴿ وَلَـ يَطَّوَّهُواْ بِٱلْبَــيْتِ ٱلْعَتِــيقِ (اللهِ (الحج: ٢٩).

ومنها: التوبة، فلا يُتاب إلا لله. قال الله تعالى: ﴿وَمَن يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبِ إِلَا لله أَلَّهُ ﴿ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبِ إِلَا الله تعالى: ﴿وَتُوبُوۤ إِلَى ٱللّهِ جَمِيعًا أَيْهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ لَا اللهِ عَمْرِيعًا أَيْهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ لَا يَعْدِلُ اللهِ عَمْرِيعًا أَيْهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ لَا يَعْدِلُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَمْرِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْرِينَ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ومنها: الاستعادة فيها لا يقدر عليه إلا الله. قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ اللهِ عَالَى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ اللهِ ﴿ الناسِ: ١).

ومنها: الاستغاثة فيها لا يقدر عليه إلا الله. قال الله تعالى: ﴿إِذْ تَسَتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسَتَجَابَ لَكُمْ ﴾ (الأنفال: ٩).

فمن أشرك بين الله تعالى وبين مخلوق فيها يختص بالخالق تعالى من هذه العبادات أو غيرها، فهو مشرك، وإنها ذكرنا هذه العبادات خاصة؛ لأن عُبَّاد القبور صرفوها للأموات من دون الله تعالى، أو أشركوا بين الله تعالى وبينهم فيها، وإلا

فكل نوع من أنواع العبادة، من صرفه لغير الله، أو أشرك بين الله تعالى وبين غيره فيه، فهو مشرك. قال الله تعالى: ﴿وَأَعْبُدُوا ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ﴾ (النساء: ٣٦).

وهذا الشرك في العبادة هو الذي كفَّر الله به المشركين، وأباح به دماءهم وأموالهم ونساءهم، وإلا فهم يعلمون أن الله هو الخالق الرازق المدبر ليس له شريك في ملكه، وإنها كانوا يشركون به في هذه العبادات ونحوها، وكانوا يقولون في تلبيتهم:

## لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك

فأتاهم النبي عَلَيْ بالتوحيد الذي هو معنى لا إله إلا الله الذي مضمونه ألا يعبد إلا الله، لا ملك مقرَّب، ولا نبي مرسل، فضلاً عن غيرهما فقالوا: ﴿ أَجَعَلَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وكانوا يجعلون من الحرث والأنعام نصيباً لله، وللآلهة مثل ذلك، فإذا صار شيء من الذي لله إلى الذي للآلهة تركوه لها، وقالوا: الله غني، وإذا صار شيء من الذي للآلهة إلى الذي لله تعالى ردوه، وقالوا: الله غني، والآلهة فقيرة، فأنزل الله تعالى: ﴿وَجَعَلُواْ لِلّهِ مِمّا ذَراً مِن ٱلْحَرْثِ وَالْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا لِللهِ يَعْلَى وَهَكَا لَوْ هَكَذَا لِللهِ وَجَعَلُواْ لِللّهِ مِمّا ذَراً مِن ٱلْحَرْثِ وَالْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا لِللهِ وَجَعَلُواْ لِللّهِ مِمّا ذَراً مِن ٱلْحَرْثِ وَالْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا لِللهِ وَهَكَا لِللّهِ وَمَا لَكُ اللّهِ وَمَا لَا لَهُ مَا كَانَ لِشُمْرَكَ آيِهِمْ فَكَلا يَصِلُ إِلَى اللّهَ وَمَا وَالْأَنْعَامِ: اللهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكَآيِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ اللهُ (الأنعام: ١٣١).

وهذا بعينه يفعله عُبَّاد القبور، بل يزيدون على ذلك فيجعلون للأموات نصيباً من الأولاد.

إذا تبيَّن هذا فاعلم أن الشرك ينقسم إلى ثلاثة أقسام بالنسبة إلى أنواع التوحيد، وكل منها قد يكون أكبر وأصغر مطلقاً، وقد يكون أكبر بالنسبة إلى ما هو أصغر

منه، ويكون أصغر بالنسبة إلى ما هو أكبر منه.

القسم الأول: الشرك في الربوبية، وهو نوعان:

أحدهما: شرك التعطيل، وهو أقبح أنواع الشرك، كشرك فرعون، إذ قال: وما رب العالمين؟، ومن هذا شرك الفلاسفة القائلين بقدم العالم وأبديته، وأنه لم يكن معدوماً أصلاً، بل لم يزل ولا يزال، والحوادث بأسرها مستندة عندهم إلى أسباب ووسائط اقتضت إيجادها، يسمونها: العقول، والنفوس.

ومن هذا شرك طائفة أهل وحدة الوجود، كابن عربي، وابن سبعين، والعفيف التلمساني وابن الفارض، ونحوهم من الملاحدة الذي كسوا الإلحاد حلية الإسلام، ومزجوه بشيء من الحق، حتى راج أمرهم على خفافيش البصائر.

ومن هذا شرك من عطّل أسهاء الرب وأوصافه، من غلاة الجهمية، والقرامطة.

النوع الثاني: شرك من جعل معه إلها آخر، ولم يعطِّل أسهاءه وصفاته وربوبيته، كشرك النصارى الذين جعلوه ثالث ثلاثة، وشرك المجوس القائلين بإسناد حوادث الخير إلى النور وحوادث الشر إلى الظلمة.

ومن هذا شرك كثير ممن يشرك بالكواكب العلويات، ويجعلها مدبرة لأمر هذا العالم، كما هو مذهب مشركي الصابئة وغيرهم.

قلت: ويلتحق به من وجه شرك غلاة عُبَّاد القبور الذين يزعمون أن أرواح الأولياء تتصرف بعد الموت، فيقضون الحاجات، ويفرجون الكربات، وينصرون من دعاهم، ويحفظون من التجأ إليهم، ولاذ بحاهم، فإن هذه من خصائص الربوبية، كما ذكره بعضهم في هذا النوع.

القسم الثاني: الشرك في توحيد الأسهاء والصفات، وهو أسهل مما قبله، وهو نوعان:

أحدهما: تشبيه الخالق بالمخلوق، كمن يقول: يد كيدي، وسمع كسمعي، وبصر كبصري، واستواء كاستوائى، وهو شرك المشبهة.

قال ابن عباس: ﴿ يُلْجِدُونَ فِي آسَمَنَ إِهِ عَنْ الله الله عباس: ﴿ يُلْجِدُونَ فِي آسَمَنَ إِهِ عَنْ الله عباس عباس العزيز.

القسم الثالث: الشرك في توحيد الإلهية والعبادة. قال القرطبي: أصل الشرك المحرم اعتقاد شريك لله تعالى في الإلهيه، وهو الشرك الأعظم، وهو شرك الجاهلية، ويليه في الرتبة اعتقاد شريك لله تعالى في الفعل، وهو قول من قال: إن موجوداً ما غير الله تعالى يستقل بإحداث فعل وإيجاده، وإن لم يعتقد كونه إلهاً. هذا كلام القرطبي.

#### وهو نوعان:

أحدهما: أن يجعل لله نداً يدعوه كما يدعو الله، ويسأله الشفاعة كما يسأل الله، ويرجوه كما يرجو الله، ويجبه كما يجب الله، ويخشاه كما يخشى الله. وبالجملة فهو أن يجعل لله نداً يعبده كما يعبد الله، وهذا هو الشرك الأكبر، وهو الذي قال الله فيه: ﴿وَاعْبُدُوا اللهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ صَيْعًا ﴾ (النساء: ٣٦)، وقال: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَمْتُولًا الله وَلَا يَعْبُدُوا الله وَلَا يَعْبُدُوا الله وَالله وَلَا يَعْبُدُوا الله وَالله وَلَا يَعْبُدُوا الله وَالله وَ

وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ السَجِدة: ٤)، والآيات في النهي عن هذا الشرك وبيان بطلانه كثيرة جداً.

الثاني: الشرك الأصغر، كيسير الرياء، والتصنع للمخلوق، وعدم الإخلاص لله تعالى في العبادة، بل يعمل لحظ نفسه تارة، ولطلب الدنيا تارة، ولطلب المنزلة والجاه عند الخلق تارة، فله من عمله نصيب، ولغيره منه نصيب، ويتبع هذا النوع الشرك بالله في الألفاظ، كالحلف بغير الله، وقول: ما شاء الله وشئت، وما لي إلا الله وأنت، وأنا في حسب الله وحسبك، ونحوه، وقد يكون ذلك شركاً أكبر بحسب حال قائله ومقصده. هذا حاصل كلام ابن القيم وغيره.

وقد استوفى المصنف -رحمه الله- بيان جنس العبادة التي يجب إخلاصها لله بالتنبيه على بعض أنواعها، وبيان ما يضادها من الشرك بالله تعالى في العبادات والألفاظ، كما سيمر بك إن شاء الله تعالى مفصلاً في هذا الكتاب فالله تعالى يرحمه ويرضى عنه.

فإن قلت: هلا أتى المصنف -رحمه الله- بخطبة تنبئ عن مقصده، كما صنع غيره؟

قيل: كأنه - والله أعلم - اكتفى بدلالة الترجمة الأولى على مقصوده، فإنه صدَّره بقوله: «كتاب التوحيد» وبالآيات التي ذكرها وما يتبعها؛ مما يدل على مقصوده، فكأنه قال: قصدتُ جمع أنواع توحيد الإلهية التي وقع أكثر الناس في الإشراك فيها وهم لا يشعرون، وبيان شيء مما يضاد ذلك من أنواع الشرك، فاكتفى بالتلويح عن التصريح، والألف واللام في التوحيد للعهد الذهني.

وقول الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ اللهِ آسُورةَ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قوله: «وقول الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ آَ ﴾ يجوز في «قول الله» الرفع والجر، وهكذا حكم ما يمر بك من هذا الباب.

قال شيخ الإسلام: العبادة هي طاعة الله بامتثال ما أمر به على ألسنة الرسل، وقال أيضاً: العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، من الأقوال، والأعمال الباطنة والظاهرة.

قال ابن القيم: ومدارها على خمس عشرة قاعدة، من كمَّلها كمَّل مراتب العبودية، وبيان ذلك أن العبادة منقسمة على القلب، واللسان، والجوارح، والأحكام التي للعبودية خمسة: واجب، ومستحب، وحرام، ومكروه، ومباح، وهن لكل واحد من القلب واللسان والجوارح.

وقال القرطبي: أصل العبادة: التذلل والخضوع، وسميت وظائف الشرع على المكلفين عبادات؛ لأنهم يلتزمونها ويفعلونها خاضعين متذللين لله تعالى.

وقال ابن كثير: العبادة في اللغة من الذلة، يقال: طريق معبَّد وغير معبَّد، أي: مذلل. وفي الشرع: عبارة عما يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف، وهكذا ذكر غيرهم من العلماء.

 طاعته بفعل المأمور، وترك المحظور، وذلك هو حقيقة دين الإسلام، لأن معنى الإسلام هو الاستسلام لله المتضمن غاية الانقياد، في غاية الذل والخضوع.

قال على بن أبي طالب -رضي الله عنه- في الآية: إلا لآمرهم أن يعبدوني، وأدعوهم إلى عبادتي. وقال مجاهد: إلا لآمرهم وأنهاهم، واختاره الزجاج وشيخ الإسلام. قال: ويدل على هذا قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴿ القيامة: ٣٦). قال الشافعي: لا يؤمر ولا ينهى.

وقوله: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَؤُا بِكُرُ رَقِي لَوْلا دُعَآوُكُمْ مَ الفرقان: ٧٧)، أي: لولا عبادتكم إياه، وقد قال في القرآن في غير موضع: ﴿ أَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ (البقرة: ٢١)، ﴿ النَّسَاء: ١). فقد أمرهم بها خلقوا له، وأرسل الرسل إلى الجن والإنس بذلك، وهذا المعنى هو الذي قصد بالآية قطعاً، وهو الذي يفهمه جماهير المسلمين، ويحتجون بالآية عليه، ويقرون أن الله إنها خلقهم ليعبدوه العبادة الشرعية وهي طاعته وطاعة رسله، لا ليضيعوا حقه الذي خلقهم له. قال: وهذه الآية تشبه قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ (النساء: ١١٨٥)، ثم قد يطاع وقد يعصى، وكذلك ما خلقهم إلا للعبادة، ثم قد يعبدون وقد لا يعبدون، وهو سبحانه لم يقل: إنه فعل الأول وهو خَلْقهم لَيفْعلَ بهم كلهم، الثاني يعبدون، ولكن ذكر أنه فعل الأول ليفعلوا هم الثاني فيكونوا هم الفاعلين له فيحصل لهم بفعله سعادتهم، ويحصل ما يجبه ويرضاه منهم ولهم. انتهى.

والآية دالة على وجوب اختصاص الخالق تعالى بالعبادة، لأنه سبحانه هو ابتدأك بخلقك والإنعام عليك بقدرته ومشيئته ورحمته من غير سبب منك أصلاً، وما فعله بك لا يقدر عليه غيره، ثم إذا احتجت إليه في جلب رزق، أو دفع ضر؟

فهو الذي يأتي بالرزق لا يأتي به غيره، وهو الذي يدفع الضر لا يدفعه غيره، كما قال تعالى: ﴿أَمَّنُ هَلَا اللَّهِ عُلَوْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

وهو سبحانه ينعم عليك، ويحسن إليك بنفسه، فإن ذلك موجب ما تسمى به، ووصف به نفسه، إذ هو الرحمن الرحيم، الودود المجيد، وهو قادر بنفسه، وقدرته من لوازم ذاته، وكذلك رحمته وعلمه وحكمته، لا يحتاج إلى خلقه بوجه من الوجوه، بل هو الغني عن العالمين ﴿وَمَن شَكَرَ فَإِنّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كُفَر فَإِنّ رَبّي غَنّ كُر لِنَفْسِه وَما يستحقه من صفات الكمال كريم ﴿ النمل: ٤٠)، فالرب سبحانه غني بنفسه، وما يستحقه من صفات الكمال ثابت له بنفسه، وواجب له من لوازم ذاته، لا يفتقر في شيء من ذلك إلى غيره، فغعله وإحسانه وجوده من كماله، لا يفعل شيئاً لحاجة إلى غيره بوجه من الوجوه، بل كل ما يريد فعله فإنه فعال لما يريد، وهو سبحانه بالغ أمره، فكل ما يطلبه فهو يبلغه، ويناله، ويصل إليه وحده، ولا يعينه أحد، ولا يعوقه أحد، لا يحتاج في شيء من أموره إلى معين، وما له من المخلوقين من ظهير، وليس له ولي من الذل، قاله شيخ الإسلام.



﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَالْجَتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

"قوله: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا آنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّعْفُوتَ ﴾ ". قالوا الطاغوت: مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد، وقد فسره السلف ببعض أفراده. قال عمر بن الخطاب -رضي الله عنه-: الطاغوت: الشيطان، وقال جابر -رضي الله عنه-: الطواغيت: كهان كانت تنزل عليهم الشياطين. [رواهما ابن أبي حاتم].

وقال مجاهد: الطاغوت: الشيطان في صورة الإنسان، يتحاكمون إليه وهو صاحب أمرهم، وقال مالك: الطاغوت: كل ما عُبد من دون الله.

قلت: وهو صحيح، لكن لا بد من استثناء من لا يرضي بعبادته.

وقال ابن القيم: الطاغوت ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع، فطاغوت كل قوم من يتحاكمون إليه غير الله ورسوله، أو يعبدونه من دون الله، أو يتبعونه على غير بصيرة من الله، أو يطيعونه فيها لا يعلمون أنه طاعة الله. فهذه طواغيت العالم، إذا تأملتها وتأملت أحوال الناس معها، رأيت أكثرهم ممن أعرض عن عبادة الله إلى عبادة الطاغوت، وعن طاعته ومتابعة رسوله على طاعة الطاغوت ومتابعته.

وأما معنى الآية، فأخبر تعالى أنه بعث في كل أمة، أي في كل طائفة، وقرن من الناس رسولاً بهذه الكلمة: أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت. أي: اعبدوا الله وحده واتركوا عبادة ما سواه، فلهذا خلقت الخليقة، وأرسلت الرسل، وأنزلت الكتب، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا إِلَهُ إِلَّا فَاعْبُدُونِ اللهِ وَالْزَيْهِ وَلَا أَشْرِكَ بِهِ اللهِ وَالْ تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا أَشْرِكَ بِهِ اللهِ وَلَا أَمْرَكُ أَلَهُ وَلَا أَشْرِكَ بِهِ اللهِ وَلَا أَمْرُكَ لِهِ اللهِ اللهِ وَلَا أَمْرُكَ لِهِ اللهِ وَلَا أَمْرُكَ لِهِ اللهِ وَلَا أَمْرُكَ لِهِ اللهِ وَلَا أَمْرِكَ بِهِ اللهِ وَلَا أَمْرُكَ لِهِ اللهِ وَلَا أَمْرَكَ لِهِ اللهِ وَلَا أَمْرِكَ لِهِ اللهِ وَلَا أَمْرِكَ لِهِ اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَا لَهُ وَلَا أَمْرُكُ لِهِ اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَا اللهِ اللهِ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ اللهِ وَلَا لَهُ اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَهُ اللهُ وَلَا لَا اللهُ اللهِ وَلَا لَهُ اللهُ وَلَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا لَهُ اللهُ اللهُ وَلَا لَكُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا اللهُ اللّهُ وَلَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا لَا اللهُ ال

إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلِيْهِ مَعَابِ اللهِ (الرعد: ٣٦)، وهذه الآية هي معنى: لا إله إلا الله فاي قوله: ﴿ اَعْبُدُواْ الله فا فَإِنهَا تَضَمَنتُ النفي والإثبات كما تضمنته لا إله إلا الله ففي قوله: ﴿ اَعْبُدُواْ اللّه فَا اللهِ الله فا الله فا الله فا الله فا الله فا الله فا الله في الله الله الله في الله الله في الله وحده، وينفي عبادة ما سواه، وهو الإشبات، فيثبت العبادة لله وحده، وينفي عبادة ما سواه، وهو التوحيد الذي تضمنته سورة ﴿ وَلُو اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلّهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَال

قال ابن القيم: وطريقة القرآن في مثل هذا أن يقرن النفي بالإثبات، فينفي عبادة ما سوى الله، ويثبت عبادته، وهذا هو حقيقة التوحيد، والنفي المحض ليس بتوحيد، وكذلك الإثبات بدون النفي، فلا يكون التوحيد إلا متضمناً للنفي والإثبات، وهذا حقيقة لا إله إلا الله. انتهى.

ويدخل في الكفر بالطاغوت بغضه وكراهته، وعدم الرضى بعبادته بوجه من الوجوه.

ودلت الآية على أن الحكمة في إرسال الرسل هي عبادة الله وحده وترك عبادة ما سواه، وأن أصل دين الأنبياء واحد وهو الإخلاص في العبادة لله، وإن اختلفت شرائعهم، كما قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمٌ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ (المائدة: ٤٨).

وأنه لا بد في الإيمان من العمل رداً على المرجئة.

وقوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبَلُغَنَ عِندَكَ الْحَبَرَ أَحَدُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاً الْحَبَرَ أَحَدُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاً لَلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاً كَالْكِبَرَ أَحَدُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاً كَاللهِ مِن الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمَهُما كَا رَبَيَانِ صَغِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

قوله: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِأَلُوَ لِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾. هكذا ثبت في بعض الأصول، لم يذكر الآية بكمالها.

قال مجاهد: وقضى: يعني: وصى، وكذلك قرأ أُبيّ بن كعب، وابن مسعود، وابن عباس وغيرهم.

وروى ابن جرير، عن ابن عباس في قوله: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ ﴾ يعني أمر.

وقوله: ﴿ أَلَا تَعَبُدُوا إِلَا إِيَّاهُ ﴾ «أن»: هي مصدرية، وهي في محل جر بالباء، والمعنى: أن تعبدوه ولا تعبدوا غيره ممن لا يملك ضراً ولا نفعاً، بل هو إما فقير محتاج إلى رحمة ربه يرجوها كما ترجونها، وإما جماد لا يستجيب لمن دعاه.

وقوله: ﴿ وَبِالْوَالِدِينَ إِحْسَنَا ﴾. أي: وقضى أن تحسنوا بالوالدين إحساناً كما قضى بعبادته وحده لا شريك له، وعطف حقها على حق الله تعالى دليل على تأكد حقها، وأنه أوجب الحقوق بعد حق الله، وهذا كثير في القرآن يقرن بين حقه عز وجل وبين حق الوالدين، كقوله: ﴿ أَنِ ٱشَّكُرُ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ الله وَبِالْوَالِدَيْنَ وَقَالَ: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَ بَنِي ٓ إِسْرَهِ بِلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللّهَ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِلّهُ اللّهَ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِلّهُ اللّهَ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِلّهُ اللّهَ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِلّهُ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِلّهُ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنَ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِلّهُ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ اللّهُ وَاللّهُ وَلِلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِلْكُولِدُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِولَالِدُ اللّهُ وَلِلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلِلْهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَلِيْلُولِلْهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْمُ وَلّهُ وَلِلْمُ وَلّهُ وَلِلْعُلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْمُولُولِهُ وَلِلْمُولِقُولُولُو

ولم يخص تعالى نوعاً من أنواع الإحسان ليعم أنواع الإحسان، وقد تواترت النصوص عن النبي على الأمر ببر الوالدين، والحث على ذلك، وتحريم عقوقهما

كما في القرآن، ففي "صحيح البخاري" عن ابن مسعود قال: سألتُ النبيُّ عَلَيْ أي: الأعمال أحب إلى الله؟ قال: «الصلاة على وقتها»، قلت: ثم أي؟ قال: «بر الوالدين»، قلت: ثم أي؟ قال: «الجهاد في سبيل الله» حدثني بهن ولو استزدته لزادني، وعن أبي بكرة قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر» قلنا: بلي يا رسول الله، قال: «الإشراك بالله، وعقوق الوالدين» وكان متكئاً فجلس، فقال: «ألا وقول الزور، ألا وشهادة الزور»، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت. [رواه البخاري ومسلم]، وعن أبي هريرة قال: قال رجل: يا رسول الله! من أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال: «أمك»، قال: ثم من؟ قال: «أمك»، قال: ثم من؟ قال: «أمك»، قال ثم من؟ قال: «أبوك» [أخرجاه]، وعن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله علي الرب في رضى الوالدين، وسخطه في سخط الوالدين وواه الترمذي وصححه ابن حبان والحاكم، وعن أبي أسيد الساعدي، قال: بينا نحن جلوس عند النبي علي إذ جاء رجل من بني سلمة، فقال: يا رسول الله، هل بقى من بر أبوي شيء أبرهما به بعد موتها؟ فقال: «نعم، الصلاة عليها، والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما من بعدهما، وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما، وإكرام صديقهما» رواه أبو داود، وابن ماجه، وابن حبان في «صحيحه».

والأحاديث في هذا كثيرة قد أفردها العلماء بالتصنيف، وذكر البخاري منها شطراً صالحاً في كتاب «الأدب المفرد».

وقوله: ﴿ قُلُ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمُ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَسَيْعًا ﴾ قال ابن كثير: يقول الله تعالى لنبيه ورسوله محمد على قال الله عمد لهؤلاء المشركين الذين عبدوا غير الله، وحرَّموا ما رزقهم الله، وقتلوا أولادهم، وكل ذلك فعلوه بآرائهم الفاسدة، وتسويل الشيطان لهم: ﴿ تَعَالُوا ﴾. أي: هلموا وأقبلوا، ﴿ أَتَلُ مَا حَرَمَ رَبُكُمُ مَنَيْكُمُ مَا كُرَّمَ رَبُكُمُ عليكم، وأخبركم بها حرم ربكم عليكم حقاً، لا تخرصاً ولا ظناً، بل وحي منه وأمر من عنده، ﴿ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا ﴾ قال: وكأن في الكلام محذوفاً دل عليه السياق، وتقديره: وصاكم أن لا تشركوا به شيئاً، ولهذا قال في آخر الآية: ﴿ ذَالِكُمْ مُوسَكُمْ بِهِ عَلَى .

قلت: ابتدأ تعالى هذه الآيات المحكمات بتحريم الشرك والنهي عنه، فحرم علينا أن نشرك به شيئاً، فشمل ذلك كل مشرك به، وكل مشرك فيه من أنواع

العبادة، فإن «شيئاً» من النكرات فيعم جميع الأشياء، وما أباح تعالى لعباده أن يشركوا به شيئاً فإن ذلك من أظلم الظلم وأقبح القبيح، ولفظ «الشرك» يدل على أن المشركين كانوا يعبدون الله، ولكن يشركون به غيره من الأوثان والصالحين والأصنام فكانت الدعوة واقعة على ترك عبادة ما سوى الله، وإفراد الله بالعبادة، وكانت «لا إله إلا الله» متضمنة لهذا المعنى، فدعاهم النبي عليه إلى الإقرار بها نطقاً وعملاً واعتقاداً، ولهذا إذا سئلوا عما يقول لهم، قالوا: يقول: اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، واتركوا ما يقول آباؤكم. كما قاله أبو سفيان.

وقوله: ﴿وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾. قال القرطبي: الإحسان إلى الوالدين برهما وحفظها وصيانتها، وامتثال أمرهما، وإزالة الرق عنها، وترك السلطنة عليها، و ﴿إِحْسَنَا \* ﴾ نصب على المصدرية، وناصبه فعل مضمر من لفظه: تقديره: وأحسنوا بالوالدين إحساناً.

وقوله: ﴿ وَلَا تَقَنُكُوا أَوْلَكَ كُم مِنَ إِمْلَتِ ۚ غَنَ نُرَّزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ﴾ ، الإملاق الفقر، أي: لا تئدوا بناتكم خشية العيلة والفقر، فإني رازقكم وإياهم، وكان منهم من يفعل ذلك بالإناث والذكور خشية الفقر. ذكره القرطبي.

وفي «الصحيحين» عن ابن مسعود قال: قلت: يا رسول الله، أي الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل لله نداً وهو خلقك»، قلت: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك»، قلت: ثم أي؟ قال: «أن تزاني حليلة جارك»، ثم تلا رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه عنه ألله إلكها عَاخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّقُسَ الَّتِي حَرَّمَ الله إلله عَلَى إلله عَلَى الله عَ

وقوله: ﴿ وَلَا تَقَرَبُواْ الْفُواحِشَ مَا ظُهُ رَمِنْهُ كَا وَمَا بَطَنَ ﴾: قال ابن عطية: هذا نهي عام عن جميع أنواع الفواحش، وهي المعاصي، و «ظهر وبطن»: حالتان

تستوفيان أقسام ما جعلتا له من الأشياء، وفي التفسير المنسوب إلى أبي علي الطبري من الحنفية، وهو تفسير عظيم: ﴿وَلَا تَقَرَبُوا الْفُورَحِشَ ﴾ أي: القبائح. وعن ابن عباس، والضحاك، والسدي أن الكفار من كان لا يرى بالزنا بأساً إذا كان سراً، وقيل: الظاهر ما بينك وبين الله. انتهى.

وفي «الصحيحين» عن ابن مسعود مرفوعاً: «لا أحد أغير من الله، ومن أجل ذلك حرّم الفواحش ما ظهر منها وما بطن».

وقوله: ﴿وَلَا تَقَـٰنُكُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِيحَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾. قال ابن كثير: هذا مما نص تعالى على النهى عنه تأكيداً، وإلا فهو داخل في النهي عن الفواحش.

وفي «الصحيحين» عن ابن مسعود مرفوعاً: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجهاعة»، وعن ابن عمر مرفوعاً: «من قتل معاهَداً لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة أربعين عاماً» [رواه البخاري].

وقوله: ﴿ ذَٰلِكُمُ وَصَّنكُم بِهِ ـ لَعَلَكُو نَعَقِلُونَ ﴿ قَالَ ابن عطية: ﴿ ذَٰلِكُمُ ﴾ إشارة إلى هذه المحرمات، والوصية الأمر المؤكد المقرر، وقوله: ﴿ لَعَلَكُو نَعْقِلُونَ ﴿ فَا لَمُ تَرْجِ اللَّهِ صَافَة إلينا، أي: من سمع هذه الوصية يُرجى وقوع أثر العقل بعدها.

وقوله: ﴿ وَلَا نُقُرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِأَلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾. قال ابن عطية: هذا نهي

عن القرب الذي يعم وجوه التصرف، وفيه سد الذريعة، ثم استثنى ما يحسن وهو التشمير والسعي في نهائه. قال مجاهد: ﴿ إِلَّتِي هِى آحَسَنُ ﴾ التجارة فيه، فمن كان من الناظرين، له مال يعيش به، فالأحسن إذا ثمَّرَ مال اليتيم أن لا يأخذ منه نفقة ولا أجرة ولا غيرهما، ومن كان من الناظرين لا مال له، ولا يتفق له نظر إلا بأن ينفق على نفسه من ربح نظره، وإلا دعت الضرورة إلى ترك مال اليتيم دون نظر، فالأحسن أن ينظر ويأكل بالمعروف. قاله ابن زيد.

وقوله: ﴿ حَتَى يَبْلُغَ أَشُدَهُ ﴾. قال مالك وغيره: هو الرشد وزوال السفه مع البلوغ. قال ابن عطية: وهو أصح الأقوال وأليقها بهذا الموضع.

قلت: وقد روي نحوه عن زيد بن أسلم، والشعبي، وربيعة، وغيرهم، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَابْنَالُواْ الْمَنْكَ عَتَى إِذَا بَلَغُواْ النِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنْهُمْ رُشَدًا فَأَدْفَعُواْ إِلَيْهِمْ عَلَيه قوله تعالى: ﴿ وَابْنَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَا لَهُ عَلَيْهُمْ ثَلَاثَة شروط:

الأول: ابتلاؤهم، وهو اختبارهم وامتحانهم بها يظهر به معرفتهم لمصالح أنفسهم وتدبير أموالهم.

والثاني: البلوغ.

**والثالث**: الرشد.

وقوله: ﴿ وَأَوْفُوا الْحَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ۗ ﴿ قال ابن كثير: يأمر تعالى بإقامة العدل في الأخذ والإعطاء، كما توعد عليه في قوله: ﴿ وَيَلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ۚ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْمَالَوْهُمْ أَو وَرَنُوهُمْ يُحْسِرُونَ ۚ الْاَيْطُنُ الْوَلْمَ الْوَيْمَ الْوَهُمْ أَو وَرَنُوهُمْ يُحْسِرُونَ ۚ الْاَيْطُنُ الْوَلْمَةِ الْوَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الله أمة من الأمم كانوا يبخسون المكيال والميزان. وقال غيره: القسط: العدل، وقد روى الترمذي وغيره بإسناد ضعيف عن ابن عباس قال: قال رسول العدل، وقد روى الترمذي وغيره بإسناد ضعيف عن ابن عباس قال: قال رسول

الله ﷺ لأصحاب الكيل والميزان: «إنكم وليتم أمرين هلكت فيه الأمم السالفة قبلكم»، وروي عن ابن عباس موقوفاً بإسناد صحيح.

وقوله: ﴿لَا نُكِلِّفُ نَفَسًا إِلَا وُسَعَهَا ﴾. قال ابن كثير: أي من اجتهد في أداء الحق وأخذه، فإن أخطأ بعد استفراغ وسعه وبذل جهده، فلا حرج عليه.

وقد روى ابن مردويه، عن سعيد بن المسيب مرفوعاً: ﴿ وَأَوْفُوا اللَّهِ عَلَى لَكُيلَ وَالْمِيزَانَ بِاللَّهِ سَطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ قال: من أوفى على يده في الكيل والميزان - والله يعلم صحة نيته بالوفاء فيهما - لم يؤاخذ، وذلك تأويل وسعها. قال: هذا مرسل غريب.

قلت: وفيه رد على القائلين بجواز تكليف ما لا يطاق.

وقوله: ﴿ وَبِمَهَ دِ اللَّهِ أَوْفُواْ ﴾: قال ابن جرير: يقول: وبوصية الله التي وصاكم بها فأوفوا وانقادوا لذلك، بأن تطيعوه فيها أمركم به ونهاكم عنه، وتعملوا بكتابه وسنة رسوله، وذلك هو الوفاء بعهد الله، وكذا قال غيره.

قلت: وهو حسن، ولكن الظاهر أن الآية فيها هو أخص، كالبيعة، والذمة، والأمان، والنذر، ونحو ذلك، وهذه الآية كقوله: ﴿ وَأُوفُوا بِعَهَدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ ﴾ (النحل: ٩١). فهذا هو المقصود بالآية، وإن كانت شاملة، لما قالوا بطريق العموم.

وقوله: ﴿ذَلِكُمْ وَصَّنَكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ : يقول تعالى: هذا وصاكم، وأمركم به، وأكَّد عليكم فيه؛ لعلكم تذكرون، أي: تتعظون وتنتهون عما كنتم فيه.

قوله: ﴿وَأَنَّ هَنَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾: قال القرطبي: هذه آية عظيمة عطفها الله على ما تقدم، فإنه لما نهى وأمر، حذر عن اتباع غير سبيله، وأمر فيها باتباع طريقه على ما بينته الأحاديث الصحيحة وأقاويل السلف.

﴿وَأَنَّ ﴾ في موضع نصب، أي: واتل أن هذا صراطي، عن الفراء والكسائي. قال الفراء: ويجوز أن يكون خفضاً، أي: وصاكم به، وبأن هذا صراطي. قال: والصراط: الطريق الذي هو دين الإسلام. ﴿ مُسْتَقِيمًا ﴾ نصب على الحال، ومعناه: مستوياً قويهاً لا اعوجاج فيه، فأمر باتباع طريقه الذي طرقه على لسان محمد على وشرعه، ونهايته الجنة، وتشعبت منه طرق، فمن سلك الجادة نجا، ومن خرج إلى تلك الطرق أفضت به إلى النار، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَ سَبِيلِهِ مَ اللهِ اللهِ عَلى النار، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَ سَبِيلِهِ مَ اللهِ اللهِ الله على النار، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ

وروى أحمد، والنسائي، والدارمي، وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه عن ابن مسعود قال: «هذا سبيل الله مستقياً»، ثم خطَّ خطوطاً عن يمين ذلك الخط وعن شهاله، ثم قال: «وهذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه» ثم قرأ: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهٌ وَلَا تَنْبِعُوا السُبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* .

وعن النواس بن سمعان مرفوعاً قال: «ضرب الله مثلاً صراطاً مستقيهاً، وعلى جنبتي الصراط سوران فيهما أبواب مفتحة، وعلى الأبواب ستور مرخاة، وعلى

الصراط داع يقول: يا أيها الناس ادخلوا الصراط جميعاً ولا تعوجوا، وداع يدعو من جوف الصراط، فإذا أراد الإنسان أن يفتح شيئاً من تلك الأبواب، قال: لا تفتحه فإنك إن تفتحه تلجه: فالصراط: الإسلام، والسوران: حدود الله، والأبواب المفتحة: محارم الله، وذلك الداعي على رأس الصراط: كتاب الله، والداعي من فوق الصراط: واعظ الله في قلب كلم مسلم» رواه أحمد، والترمذي، والنسائي، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

وعن مجاهد في قوله: ﴿وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلَ ﴾ قال: البدع والشبهات. رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم، وهذه السبل تعم اليهودية، والنصرانية، والمجوسية، وعباد القبور، وسائر أهل الملل والأوثان، والبدع والضلالات من أهل الشذوذ والأهواء، والتعمق في الجدل، والخوض في الكلام، فاتباع هذه من اتباع السبل التي تذهب بالإنسان عن الصراط المستقيم إلى موافقة أصحاب الجحيم، كما قال النبي على الحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»، وفي رواية: «كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد» حديث صحيح.

قال ابن مسعود: تعلموا العلم قبل أن يقبض، وقبضه ذهاب أهله، ألا وإياكم والتنطع والتعمق والبدع، وعليكم بالعتيق. رواه الدارمي.

قلت: العتيق هو القديم، يعني: ما كان عليه رسول الله وأصحابه من الهدى، دون ما حدث بعدهم، فالهرب الهرب، والنجاء النجاء، والتمسك بالطريق المستقيم والسنن القويم، وهو الذي كان عليه السلف الصالح، وفيه المتجر الرابح. قاله القرطبي.

وقال سهل بن عبدالله: عليكم بالأثر والسنة، فإني أخاف أنه سيأتي عن قليل إذا ذكر إنسان النبي على الاقتداء به في جميع أحواله ذموه، ونفروا عنه، وتبرؤوا منه، وأذلوه وأهانوه.

قلت: رحم الله سهلاً ما أصدق فراسته، فلقد كان ذلك وأعظم، وهو أن يكفر الإنسان بتجريد التوحيد والمتابعة، والأمر بإخلاص العبادة لله، وترك عبادة ما سواه، والأمر بطاعة رسول الله عليه ، وتحكيمه في الدقيق والجليل.

قال ابن القيم -رحمه الله تعالى-: ولنذكر في الصراط المستقيم قولاً وجيزاً، فإن الناس قد تنوعت عباراتهم عنه، وترجمتهم عنه بحسب صفاته، ومتعلقاته، وحقيقته شيء واحد: وهو طريق الله الذي نصبه لعباده موصلاً لهم إليه، ولا طريق إليه سواه، بل الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا طريقه الذي نصبه على ألسنة رسله، وجعله موصلاً لعباده إليه، وهو إفراده بالعبودية، وإفراد رسوله بالطاعة، فلا يشرك به أحد في عبوديته. ولا يشرك برسوله أحد في طاعته، فيجرد التوحيد، ويجرد متابعة الرسول على هذا معنى قول بعض العارفين: إن السعادة كلها والفلاح كله مجموع في شيئين: صدق محبة، وحسن معاملة. وهذا كله مضمون شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. فأي شيء فسر به الصراط المستقيم، فهو داخل في هذين الأصلين.

ونكتة ذلك أن تحبه بقلبك كله، وترضيه بجهدك كله، فلا يكون في قلبك موضع إلا معمور بحبه، ولا يكون لك إرادة إلا متعلقة بمرضاته، فالأول يحصل بتحقيق شهادة أن لا إله إلا الله، والثاني يحصل بتحقيق شهادة أن محمداً رسول الله، وهذا هو الهدى ودين الحق، وهو معرفة الحق والعمل به، وهو معرفة ما بعث الله به رسوله والقيام به، فقل ما شئت من العبارات التي هذا آخيتُها وقطب رحاها.

## وقوله: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ عَسَيْعًا ﴾ الآية

وقوله: ﴿وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا نُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا ﴾ هكذا أثبت في نسخة بخط شيخنا ولم يذكر الآية. قال ابن كثير: يأمر تعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له، فإنه الخالق الرازق المنعم المتفضل على خلقه في جميع الحالات، فهو المستحق منهم أن يوحدوه ولا يشركوا به شيئاً من مخلوقاته.

قلت: هذا أول أمر في القرآن، وهو الأمر بعبادته وحده لا شريك له، والنهي عن الشرك، كما في قولمه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ عَن الشرك، كما في قولمه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَمُ مَتَقُونَ ﴿ البقرة: ٢١)، وتأمل كيف أمر تعالى بعبادته، أي: فعلها خالصة له، ولم يخص بذلك نوعاً من أنواع العبادة، لا دعاء ولا صلاة ولا غيرهما، ليعم جميع أنواع العبادة، ونهى عن الشرك به، ولم يخص أيضاً نوعاً من أنواع العبادة بجواز الشرك فيه.

وفي هذه الآية واللواتي قبلها دليل على أن العبادة هي التوحيد؛ لأن الخصومة فيه، وإلا فكان المشركون يعبدون الله ويعبدون غيره، فأمروا بالتوحيد، وهو عبادة الله وحده، وترك عبادة ما سواه، وفيهن دليل على أن التوحيد أول واجب على المكلف، وهو الكفر بالطاغوت، والإيهان بالله المستلزم لعبادته وحده لا شريك له، وأن من عبد غير الله بنوع من أنواع العبادة فقد أشرك، سواء كان المعبود ملكاً، أو صالحاً، أو صناً.

قَالَ ابنُ مَسعودٍ: «مَن أَرَادَ أَنْ يَنظُرَ إِلَى وَصيّةِ مُحمَّدٍ ﷺ الَّتِي عَلَيْها خاسَمهُ؛ فَليقرَأُ قَولَهُ تَعَالَى: ﴿قُلْتَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا ثُمْرِكُواْ بِمِسْمَيْكا ... ﴾ إلى قَولِهِ: ﴿وَأَنَّ هَلاَ اصِرَطِى مُسْتَقِيمًا ... ﴾ الآية (الأنعام: ١٥١–١٥٣)».

ابن مسعود: هو عبدالله بن مسعود بن غافل -بمعجمة وفاء - ابن حبيب الهذلي أبو عبدالرحمن، صحابي جليل من السابقين الأولين، وأهل بدر، وبيعة الرضوان، ومن كبار العلماء من الصحابة، أمَّره عمر على الكوفة، ومات سنة اثنتين وثلاثين.

وهذا الأثر رواه الترمذي وحسنه، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني بنحوه، وروى أبو عبيد، وعبد بن حميد، عن الربيع بن خيثم نحوه. قال بعضهم ما معناه: أي: من أراد أن ينظر إلى الوصية التي كأنها كتبت وختم عليها، ثم طُويت فلم تُغير ولم تُبدل، تشبيهاً لها بالكتاب الذي كتب ثم ختم عليه، فلم يزد فيه ولم ينقص، لأن النبي عليها وختم عليها وأوصى بها، فإن النبي عليها له يوص إلا بكتاب الله، كما قال فيها رواه مسلم «وإني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله».

قلت: وقد روى عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله ﷺ: «أيكم يبايعني على هؤلاء الآيات الثلاث، ثم تلا: ﴿قُلْ تَعَالُوا أَتَلُ مَاحَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمُ مَا الله، ومن انتقص حتى فرغ من ثلاث آيات، ثم قال: «من وفى بهن فأجره على الله، ومن انتقص منهن شيئاً فأدركه الله به في الدنيا كانت عقوبته، ومن أخره إلى الآخرة كان أمره إلى الله، إن شاء أخذه، وإن شاء عفا عنه» رواه ابن أبي حاتم، والحاكم وصححه، فهذا يدل على أن النبي يعتني على بهن، ويبالغ في الحث على العمل بهن.

وعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ -رضِيَ اللهُ عَنهُ- قال: كُنْتُ رَديفَ النَّبِيِّ عَلَى حِمَارٍ، فَقَالَ لِي: «يَا مُعَاذُ أَتَدْرِي مَا حَقُّ الله عَلَى العِبَادِ؟ وَمَا حَقُّ العِبَادِ عَلَى الله؟» قُلْتُ: اللهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «حَقَّ الله عَلَى العِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا الله؟» قُلْتُ: اللهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «حَقَّ الله عَلَى العِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَحَقُّ العِبَادِ عَلَى الله أَنْ لا يُعَدِّبَ مَنْ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا» يَشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَحَقُّ العِبَادِ عَلَى الله أَنْ لا يُعَدِّبَ مَنْ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا» فَقُدُتُ يَا رَسُولَ الله أَفَلا أَبُشِّرُ النَّاسَ؟ قَالَ: «لا تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَكِلُوا». أخرجاهُ في «الصَّحيحَيْنِ».

هذا الحديث في «الصحيحين» وبعض رواياته نحو ما ذكر المصنف.

ومعاذ: هو معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس الأنصاري الخزرجي، أبو عبدالرحمن، صحابي مشهور، من أعيان الصحابة، شهد بدراً وما بعدها، وكان إليه المنتهى في العلم بالأحكام والقرآن -رضي الله عنه-، مات سنة ثمان عشرة بالشام.

قوله: «كنت رديف النبي عَلَيْهُ». فيه جواز الإرداف على الدابة، وفضيلة لمعاذ من جهة ركوبه خلف النبي عَلَيْهُ.

قوله: «على حمار». في رواية اسمه عُفير، بعين مهملة مضمومة، ثم فاء مفتوحة.

قال ابن الصلاح: وهو الحمار الذي كان له ﷺ. قيل: إنه مات في حجة الوداع، وفيه تواضعه ﷺ للإرداف ولركوب الحمار، خلاف ما عليه أهل الكبر.

قوله: «أتدري ما حق الله على العباد». الدراية: هي المعرفة، وأخرج السؤال بصيغة الاستفهام، ليكون أوقع في النفس وأبلغ في فهم المتعلم، فإن الإنسان إذا سئل عن مسألة لا يعلمها ثم أخبر بها بعد الامتحان بالسؤال عنها، فإن ذلك أوعى لفهمها وحفظها، وهذا من حسن إرشاده وتعليمه على الله المتعلقة المتعلمة المتعلمة

وحق الله على العباد، هو ما يستحقه عليهم ويجعله متحتماً، وحق العباد على

الله معناه أنه متحقق لا محالة، لأنه قد وعدهم ذلك جزاء لهم على توحيده، ووعده حق، إن الله لا يخلف الميعاد.

وقال شيخ الإسلام: كون المطيع يستحق الجزاء، هو استحقاق إنعام وفضل، ليس هو استحقاق مقابلة كما يستحق المخلوق على المخلوق، فمن الناس من يقول: لا معنى للاستحقاق إلا أنه أخبر بذلك، ووعده صدق، ولكن أكثر الناس يثبتون استحقاقاً زائداً على هذا كما دل عليه الكتاب والسنة. قال تعالى: ﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الروم: ٤٧).

ولكن أهل السنة يقولون: هو الذي كتب على نفسه الرحمة، وأوجب هذا الحق على نفسه، لم يوجبه عليه مخلوق، والمعتزلة يدَّعون أنه واجب عليه بالقياس على الخلق، وأن العباد هم الذين أطاعوه بدون أن يجعلهم مطيعين له، وأنهم يستحقون الجزاء بدون أن يكون هو الموجب، وغلطوا في ذلك، وهذا الباب غلطت فيه القدرية والجبرية أتباع جهم، والقدرية النافية.

قـولـه: «فقلت: الله ورسوله أعلم». فيه حسن أدب المتعلم، وأنه ينبغي لمن سئل عما لا يعلم أن يقول ذلك، بخلاف أكثر المتكلفين.

قوله: «أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً». أي: يوحدوه بالعبادة وحده ولا يشركوا به شيئاً». أي: يوحدوه بالعبادة وحده ولا يشركوا به شيئاً. وفائدة هذه الجملة بيان أن التجرد من الشرك لا بد منه في العبادة، وإلا فلا يكون العبد آتياً بعبادة الله بل مشرك، وهذا هو معنى قول المصنف: إن العبادة هي التوحيد، لأن الخصومة فيه، وفيه معرفة حق الله على العباد، وهو عبادته وحده لا شريك له.

فيا من حقُ سيده الإقبال عليه، والتوجه بقلبه إليه، لقد صانك وشرفك عن إذلال قلبك ووجهك لغيره، فما هذه الإساءة القبيحة في معاملته مع هذا التشريف والصيانة! فهو يعظمك ويدعوك إلى الإقبال، وأنت تأبى إلا مبارزته بقبائح

الأفعال.

في بعض الآثار الإلهية: "إنبي والجن والإنس في نبأ عظيم، أخلق ويُعبد غيري، وأرزق، ويُشكر سواي، خيري إلى العباد نازل، وشرهم إليَّ صاعد، أتحبب إليهم بالنعم ويتبغضون إليَّ بالمعاصي». وكيف يعبده حق عبادته من صرف سؤاله، ودعاءه، وتذلله، واضطراره، وخوفه، ورجاءه، وتوكله، وإنابته، وذبحه، ونذره، لمن لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً، من ميت رميم في التراب، أو بناء مشيد من القباب، فضلاً عما هو شر من ذلك.

قوله: «وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً». قال الخلخالي: تقديره: أن لا يعذب من يعبده ولا يشرك به شيئاً. والعبادة هي الإتيان بالأوامر، والانتهاء عن المناهي، لأن مجرد عدم الإشراك لا يقتضي نفي العذاب، وقد علم ذلك من القرآن والأحاديث الواردة في تهديد الظالمين والعصاة.

وقال الحافظ: اقتصر على نفي الإشراك: لأنه يستدعي التوحيد بالاقتضاء، ويستدعي إثبات الرسالة باللزوم، إذ من كذَّب رسول الله، فقد كذب الله، ومن كذَّب الله، فهو مشرك، وهو مثل قول القائل: من توضأ صحت صلاته، أي: مع سائر الشروط، فالمراد من مات حال كونه مؤمناً بجميع ما يجب الإيهان به.

قلت: وسيأتي تقرير هذا في الباب الذي بعده -إن شاء الله تعالى-.

قوله: «أفلا أبشر الناس». فيه استحبا بشارة المسلم بها يسره، وفيه ما كان عليه الصحابة من الاستبشار بمثل هذا، نبه عليه المصنف.

قوله: «لا تبشرهم فيتكلوا». وفي رواية: «إنبي أخاف أن يتكلوا» أي: يعتمدوا على ذلك، فيتركوا التنافس في الأعمال الصالحة. وفي رواية: فأخبر بها معاذ عند موته تأثمًا، أي: تحرجاً من الإثم.

قال الوزير أبو المظفر: لم يكن يكتمها إلا عن جاهل يحمله جهله على سوء

الأدب بترك الخدمة في الطاعة، فأما الأكياس الذين إذا سمعوا بمثل هذا ازدادوا في الطاعة، ورأوا أن زيادة النعم تستدعي زيادة الطاعة فلا وجه لكتمانها عنهم. قال الحافظ: دل هذا على أن النهي للتبشير ليس على التحريم، وإلا لما أخبر به أصلاً، أو أنه ظهر له أن المنع إنها هو من الإخبار عموماً، فبادر قبل موته فأخبر بها خاصاً من الناس.

وفي الباب من الفوائد غير ما تقدم، التنبيه على عظمة حق الوالدين، وتحريم عقوقها، والحث على إخلاص العبادة لله تعالى، وأنها لا تنفع مع الشرك، بل لا تسمى عبادة شرعاً، والتنبيه على عظمة الآيات المحكمات في سورة الأنعام، ذكره المصنف. وجواز كتمان العلم للمصلحة، ولا سيها أحاديث الرجاء إذا سمعها الجهال ازدادوا من الآثام. كها قال بعضهم:

فأكثر ما استطعت من الخطايا إذا كان القدوم على كريم

وتخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض، وفضيلة معاذ، ومنزلته من العلم؛ لكونه خص بها ذكر، واستئذان المتعلم في إشاعة ما خص به من العلم، والخوف من الاتكال، على سعة رحمة الله، وأن الصحابة لا يعرفون مثل هذا إلا بتعليمه على في المصنف.

قوله: «أخرجاه في الصحيحين». أي: أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيها» وإنها أضمرهما للعلم بها.

والبخاري هو الإمام محمد بن إسهاعيل بن إبراهيم الجعفي مولاهم، الحافظ الكبير صاحب «الصحيح» و «التاريخ» و «الأدب المفرد» وغير ذلك من مصنفاته.

روى عن الإمام أحمد بن حنبل، والحميدي، وابن المديني، وطبقتهم، وروى عنه مسلم، والترمذي، والنسائي، والفربري راوي «الصحيح» وغيرهم. ولد سنة أربع وتسعين ومئة، ومات سنة ست وخمسين ومئتين.

عه تیسیر العزیز الحمیح

ومسلم هو ابن الحجاج بن مسلم أبو الحسين، القشيري، النيسابوري صاحب «الصحيح» و «العلل» و «الوحدان» وغير ذلك.

وروى عنه أحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وأبي خيثمة، وابن أبي شيبة، وطبقتهم.

روى عنه الترمذي، وإبراهيم بن محمد بن سفيان راوي «الصحيح» وغيرهم. ولد سنة أربع ومئتين، ومات سنة إحدى وستين ومئتين بنيسابور -رحمه الله تعالى-.



## باب فضل التوحيد وما يكفّر من الذنوب

وقول الله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَدَ يَلْدِسُوَا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَكَتِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُهْ تَدُونَ ﴿ آَنِهُ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

## الشَيْجُ

باب: خبر مبتدأ محذوف، تقديره: هذا باب بيان فضل التوحيد، وبيان ما يكفر من الذنوب، و «ما» يجوز أن تكون موصولة، أي: وبيان ما يكفره من الذنوب. ويجوز أن تكون مصدرية، أي: وبيان تكفيره الذنوب، وهذا أرجح، لأن الأول يوهم أن ثم ذنوباً لا يكفرها التوحيد، وليس بمراد، ولما ذكر معنى التوحيد، ناسب ذكر فضله وتكفيره للذنوب ترغيباً فيه وتحذيراً من الضد.

وقول الله تعالى: ﴿ أَلَذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْدِسُوَا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُهمَّدُونَ ﴿ أَنَّ الله على الحنفية في تفسيره: هذا ابتداء. قال ابن زيد وابن إسحاق: هذا من الله على فصل القضاء بين إبراهيم وقومه. قال الزجاج: سأل إبراهيم وأجاب بنفسه.

وعن ابن مسعود قال: لما نزلت هذه الآية قالوا: فأينا لم يظلم؟ قال -عليه الصلاة والسلام-: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ القان: ١٣)، وكذا عن أبي بكر الصديق أنه فسره بالشرك، فيكون الأمن من تأبيد العذاب، وعن عمر أنه فسره بالذنب، فيكون الأمن من كل عذاب. وقال الحسن والكلبي: أولئك لهم الأمن في الآخرة وهم مهتدون في الدنيا. انتهى.

وإنها ذكرته لأن فيه شاهداً لكلام شيخ الإسلام الآتي في الحديث الذي ذكره

حديث صحيح في «الصحيح» و «المسند» وغيرهما. وفي لفظ لأحمد عن عبدالله قال: لما نزلت: ﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ ﴾ شق ذلك على أصحاب رسول الله على أفسه؟ قال: «إنه ليس الذي تعنون، ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: ﴿ يَبُنَى لَا نُشْرِكَ بِاللّهِ ۗ إِنها هو الشرك».

فبين أن المؤمن الذي إذا مات دخل الجنة، قد يجزى بسيئاته في الدنيا بالمصائب التي تصيبه، فمن سلم من أجناس الظلم الثلاثة، يعني الظلم الذي هو الشرك، وظلم العباد، وظلمه لنفسه بها دون الشرك، كان له الأمن التام والاهتداء التام، ومن لم يسلم من ظلم نفسه كان له الأمن والاهتداء مطلقاً، بمعنى أنه لا بد أن يدخل الجنة، كما وعد بذلك في الآية الأخرى، وقد هداه الله إلى الصراط المستقيم

الذي تكون عاقبته فيه إلى الجنة، ويحصل له من نقص الأمن والاهتداء، بحسب ما نقص من إيهانه بظلمه لنفسه، ليس مراد النبي على القير النام والشرك الشرك الأكبر يكون له الأمن التام والاهتداء التام، فإن أحاديثه الكثيرة مع نصوص القرآن تبين أن أهل الكبائر معرضون للخوف، لم يحصل لهم الأمن التام والاهتداء التام الذي يكونون به مهتدين إلى الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم من غير عذاب يحصل لهم، بل معهم أصل الاهتداء إلى هذا الصراط ومعهم أصل نعمة الله عليهم، ولا بد لهم من دخول الجنة.

وقوله: "إنها هو الشرك". إن أراد به الأكبر فمقصوده: أن من لم يكن من أهله، فهو آمن مما وعد به المشركون من عذاب الدنيا والآخرة، وهو مهتد إلى ذلك، وإن كان مراده جنس الشرك، فيقال: ظلم العبد نفسه، كبخله -لحب المالببعض الواجب وهو شرك أصغر، وحبه ما يبغض الله حتى يقدم هواه على محبة الله شرك أصغر، ونحو ذلك، فهذا فاته من الأمن والاهتداء بحسبه ولهذا كان السلف يدخلون الذنوب في هذا الظلم بهذا الاعتبار. انتهى ملخصاً.

وبه تظهر مطابقة الآية للترجمة، فدلت على فضل التوحيد وتكفيره للذنوب؛ لأن من أتى به تاماً فله الأمن التام والاهتداء التام، ودخل الجنة بلا عذاب، ومن أتى به ناقصاً بالذنوب التي لم يتب منها، فإن كانت صغائر كفرت باجتناب الكبائر، لآية «النساء» و «النجم» وإن كانت كبائر فهو في حكم المشيئة، إن شاء الله غفر له، وإن شاء عذبه، ومآله إلى الجنة، والله أعلم.

وعَنْ عُبَادَةَ بِنِ الصَّامِتِ قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ الله ﷺ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ الله وَرَسُولُهُ، وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَالجَنَّةُ حَقٌّ، وَالنَّارُ حَقُّ؛ أَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَل»، أَخْرَجَاهُ.

عبادة: هو ابن الصامت بن قيس الأنصاري الخزرجي، أبو الوليد، أحد النقباء، بدري مشهور، من جلة الصحابة، مات بالرملة سنة أربع وثلاثين وله اثنتان وسبعون سنة. وقيل:عاش إلى خلافة معاوية.

قوله: «من شهد أن لا إله إلا الله». أي: من تكلم بهذه الكلمة عارفاً لمعناها، عاملاً بمقتضاها باطناً وظاهراً، كما دل عليه قوله: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا الله ﴾ (عمد: ١٩)، وقوله: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الله ﴾ (الزخرف: ٨٦). أما النطق بها من غير معرفة لمعناها ولا عمل بمقتضاها فإن ذلك غير نافع بالإجماع.

وفي الحديث ما يدل على هذا، وهو قوله: «من شهد» إذ كيف يشهد وهو لا يعلم، ومجرد النطق بشيء لا يسمى شهادة به، قال بعضهم: أداة الحصر لقصر الصفة على الموصوف قصر إفراد، لأن معناه: الألوهية في الله الواحد في مقابلة من يزعم اشتراك غيره معه، وليس قصر قلب، لأن أحداً من الكفار لم ينفها عن الله، وإنها أشرك معه غيره.

وقال النووي: هذا حديث عظيم جليل الموقع، وهو أجمع، أو من أجمع الأحاديث المشتملة على العقائد، فإنه على جمع فيه ما يخرج عن ملل الكفر على اختلاف عقائدهم وتباعدها، فاقتصر على هذه الأحرف على ما يباين به جميعهم. انتهى.

ومعنى «لا إله إلا الله». أي: لا معبود بحق إلا إله واحد، وهو الله وحده لا

فتضمنت هذه الكلمة العظيمة أن ما سوى الله ليس بإله، وأن إلهية ما سواه أبطل الباطل، وإثباتها أظلم الظلم، فلا يستحق العبادة سواه، كما لا تصلح الإلهية لغيره، فتضمنت نفي الإلهية عما سواه، وإثباتها له وحده لا شريك له، وذلك يستلزم الأمر باتخاذه إلها وحده، والنهي عن اتخاذ غيره معه إلها، وهذا يفهمه المخاطب من هذا النفي والإثبات، كما إذا رأيت رجلاً يستفتي أو يستشهد من ليس أهلاً لذلك، ويدع من هو أهل له، فتقول: هذا ليس بمفت ولا شاهد، المفتي فلان، والشاهد فلان، فإن هذا أمر منه ونهي.

وقد دخل في الإلهية جميع أنواع العبادة الصادرة عن تأله القلب لله بالحب والخضوع والانقياد له وحده لا شريك له، فيجب إفراد الله تعالى بها، كالدعاء، والخوف، والمحبة، والتوكل، والإنابة، والتوبة، والذبح، والنذر، والسجود، وجميع أنواع العبادة، فيجب صرف جميع ذلك لله وحده لا شريك، فمن صرف شيئاً مما لا يصلح إلا لله من العبادات لغير الله، فهو مشرك، ولو نطق بـ لا إله إلا الله، إذ لم يعمل بها تقتضيه من التوحيد والإخلاص.

ذِكْرُ نصوص العلماء في معنى «الإله»:

قال ابن عباس -رضي الله عنها-: الله ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين. رواه ابن جرير وابن أبي حاتم، وقال الوزير أبو المظفر في «الإفصاح»: قوله: «شهادة أن لا إله إلا الله» يقتضي أن يكون الشاهد عالماً بأن: لا إله إلا الله، كما قال الله عز وجل: ﴿ فَأَعَلَمْ أَنَهُ لا إله إلا الله ﴾ (عمد: ١٩)، وينبغي أن يكون الناطق بها شاهداً فيها، فقد قال الله عز وجل ما أوضح به أن الشاهد بالحق إذا لم يكن عالماً بها شهد به، فإنه غير بالغ من الصدق به مع من شهد من ذلك بها يعلمه في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ الله وَالله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله فيلز مك والمنافق هذا على أن ما سوى الله يكون إلهاً، فإذا قلت: لا إله إلا الله، فقد اشتمل نطقك هذا على أن ما سوى الله ليس بإله فيلز مك إفراده سبحانه بذلك وحده.

قال: وجملة الفائدة في ذلك أن تعلم أن هذه الكلمة مشتملة على الكفر بالطاغوت والإيمان بالله، فإنك لما نفيت الإلهية وأثبت الإيجاب لله سبحانه، كنت ممن كفر بالطاغوت وآمن بالله.؟

وقال أبو عبدالله القرطبي في «التفسير»: لا إله إلا الله، أي: لا معبود إلا هو. وقال الزمخشري: الإله من أسماء الأجناس -كالرجل والفرس- اسم يقع على كل معبود بحق أو بباطل، ثم غلب على المعبود بحق.

وقال شيخ الإسلام: الإله هو المعبود المطاع، وقال أيضاً: في لا إله إلا الله، إثبات انفراده بالإلهية، والإلهية تتضمن كمال علمه وقدرته ورحمته، وحكمته، ففيها إثبات إحسانه إلى العباد فإن الإله هو المألوه، والمألوه هو الذي يستحق أن يُعبد، وكونه يستحق أن يُعبد هو بها اتصف به من الصفات التي تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية الحب، المخضوع له غاية الخضوع.

وقال ابن القيم -رحمه الله-: الإله هو الذي تألهه القلوب محبة، وإجلالاً، وإنابة، وإكراماً، وتعظيماً، وذلاً، وخضوعاً، وخوفاً، ورجاءً، وتوكلاً.

وقال ابن رجب -رحمه الله-: الإله هو الذي يُطاع، فلا يعصى، هيبة له، وإجلالاً، ومحبة، وخوفاً، ورجاءً، وتوكلاً عليه، وسؤالاً منه، ودعاء له، ولا يصلح ذلك كله إلا لله عز وجل، فمن أشرك مخلوقاً في شيء من هذه الأمور التي هي من خصائص الإلهية كان ذلك قدحاً في إخلاصه في قوله: لا إله إلا الله، ونقصاً في توحيده، وكان فيه من عبودية المخلوق بحسب ما فيه من ذلك، وهذا كله من فروع الشرك.

وقال البقاعي: لا إله إلا الله، أي: انتفى انتفاءً عظيماً أن يكون معبود بحق غير الملك الأعظم، فإن هذا العلم هو أعظم الذكرى المنجية من أهوال الساعة، وإنها يكون علماً إذا كان الإذعان والعمل بها تقتضيه، وإلا فهو جهل صرف.

وقال الطيبي: الإله فعال بمعنى مفعول، كالكتاب بمعنى المكتوب، من أله إلهة أي: عبد عبادة.

وهذا كثير جداً في كلام العلماء، وهو إجماع منهم أن الإله هو المعبود، خلافاً لما يعتقده عُبَّاد القبور وأشباههم في معنى الإله: أنه الخالق أو القادر على الاختراع أو نحو هذه العبارات، ويظنون أنهم إذا قالوها بهذا المعنى، فقد أتوا من التوحيد بالغاية القصوى، ولو فعلوا ما فعلوا من عبادة غير الله، كدعاء الأموات، والاستغاثة بهم في الكربات، وسؤالهم قضاء الحاجات، والنذر لهم في الملهات، وسؤالهم الشفاعة عند رب الأرض والسهاوات، إلى غير ذلك من أنواع العبادات وما شعروا أن إخوانهم من كفّار العرب يشركونهم في هذا الإقرار، ويعرفون أن

الله هو الخالق القادر على الاختراع، ويعبدونه بأنواع من العبادات، فَلْيَهن أبو جهل وأبو لهب ومن تبعهما بحكم عباد القبور، وليهْنَ أيضاً إخوانهم عُباد ود وسواع، ويغوث، ويعوق، ونسر، إذ جعل هؤلاء دينهم هو الإسلام المبرور.

 ف: «لا إله إلا الله» اشتملت على نفي وإثبات، فنفت الإلهية عن كل ما سوى الله تعالى، فكل ما سواه من الملائكة والأنبياء فضلاً عن غيرهم، فليس بإله، ولا له من العبادة شيء، وأثبتت الإلهية لله وحده، بمعنى أن العبد لا يأله غيره، أي: لا يقصده بشيء من التأله، وهو تعلق القلب الذي يوجب قصده بشيء من أنواع العبادة، كالدعاء، والذبح، والنذر، وغير ذلك.

وبالجملة: فلا يأله إلا الله، أي: لا يُعبد إلا هو، فمن قال هذه الكلمة عارفاً لمعناها، عاملاً بمقتضاها، من نفى الشرك وإثبات الوحدانية لله، مع الاعتقاد الجازم لما تضمنته من ذلك والعمل به، فهذا هو المسلم حقاً، فإن عمل بها ظاهراً من غير اعتقاد، فهو المنافق، وإن عمل بخلافها من الشرك، فهو الكافر ولو قالها، ألا ترى أن المنافقين يعملون بها ظاهراً وهم في الدرك الأسفل من النار، واليهود يقولونها وهم على ما هم من الشرك والكفر، فلم تنفعهم، وكذلك من ارتد عن الإسلام بإنكار شيء من لوازمها وحقوقها، فإنها لا تنفعه، ولو قالها مئة ألف، فكذلك من يقولها ممن يصرف أنواع العبادة لغير الله، كعباد القبور والأصنام فلا تنفعهم ولا يدخلون في الحديث الذي جاء في فضلها، وما أشبهه من الأحاديث. وقد بيَّن النبي ﷺ ذلك بقوله: «وحده لا شريك له» تنبيهاً على أن الإنسان قد يقولها وهو مشرك، كاليهود، والمنافقين، وعُبَّاد القبور، لما رأوا أن النبي ﷺ دعا قومه إلى قول: «لا إله إلا الله» ظنوا أنه إنها دعاهم إلى النطق بها فقط، وهذا جهل عظيم، وهو -عليه الصلاة والسلام- إنها دعاهم إليها ليقولوها ويعملوا بمعناها ويتركوا عبادة غير الله، ولهذا قالوا: ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُوٓا عَالِهَتِنَا لِشَاعِ عَجْنُونِ ﴿ اللَّ (الصافات: ٣٦)، وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ لَآلِهَ أَ إِلَهَا وَحِدًا ﴾ (ص: ٥). فلهذا أبوا عن النطق بها، وإلا فلو قالوها وبقوا على عبادة اللات والعزى ومناة لم يكونوا مسلمين، ولقاتلهم -عليه الصلاة والسلام- حتى يخلعوا الأنداد ويتركوا عبادتها، ويعبدوا وعُبَّاد القبور نطقوا بها وجهلوا معناها، وأبوا الإتيان به، فصاروا كاليهود الذين يقولونها ولا يعرفون معناها ولا يعملون به، فتجد أحدهم يقولها وهو يأله غير الله بالحب، والإجلال، والتعظيم والخوف، والرجاء، والتوكل، والدعاء عند الكرب، ويقصده بأنواع العبادة الصادرة عن تأله قلبه لغير الله مما هو أعظم مما يفعله المشركون الأولون، ولهذا إذا توجهت على أحدهم باليمين بالله تعالى أعطاك ما شئت من الأيهان صادقاً أو كاذباً، ولو قيل له: احلف بحياة الشيخ فلان أو بتربته ونحو ذلك، لم يحلف إن كان كاذباً، وما ذاك إلا لأن المدفون في التراب أعظم في قلبه من رب الأرباب، وما كان الأولون هكذا، بل كانوا إذا أرادوا التشديد في اليمين حلفوا بالله تعالى، كها في قصة القسامة التي وقعت في الجاهلية، وهي في اليمين حلفوا بالله تعالى، كها في قصة القسامة التي وقعت في الجاهلية، وهي في المحيح البخاري» وكثير منهم وأكثرهم يرى أن الاستغاثة بإلهه الذي يعبده عند

قبره أو غيره أنفع وأنجح من الاستغاثة بالله في المسجد، ويصرحون بذلك، والحكايات عنهم بذلك فيها طول، وهذا أمر ما بلغ إليه شرك الأولين، وكلهم إذا أصابتهم الشدائد أخلصوا للمدفونين في التراب، وهتفوا بأسمائهم، ودعوهم ليكشفوا ضر المصاب في البر والبحر والسفر والإياب وهذا أمر ما فعله الأولون، بل هم في هذه الحال يخلصون للكبير المتعال فاقرأ قول عنالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ (العنكبوت: ٦٥)، وقوله: ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْعَرُونَ ﴿ ثُنَّ أَنُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلضُّرَّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم برَيِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ اللَّ ٥٤). وكثير منهم قد عطلوا المساجد وعمروا القبور والمشاهد، فإذا قصد أحدهم القبر الذي يعظمه أخذ في دعاء صاحبه باكياً خاشعاً ذليلاً خاضعاً، بحيث لا يحصل له ذلك في الجمعة والجماعات وقيام الليل وإدبار الصلوات، فيسألونهم مغفرة الذنوب، وتفريج الكروب، والنجاة من النار، وأن يحطوا عنهم الأوزار، فكيف يظن عاقل فضلاً عن عالم أن التلفظ بـ «لا إله إلا الله» مع هذه الأمور تنفعهم، وهم إنها قالوها بألسنتهم وخالفوها باعتقادهم وأعمالهم، ولا ريب أنه لو قالها أحد من المشركين ونطق أيضاً بشهادة أن محمداً رسول الله، ولم يعرف معنى الإله ولا معنى الرسول، وصلى، وصام، وحج، ولا يدري ما ذلك إلا أنه رأى الناس يفعلونه فتابعهم، ولم يفعل شيئاً من الشرك، فإنه لا يشك أحد في عدم إسلامه، وقد أفتى بذلك فقهاء المغرب كلهم في أول القرن الحادي عشر أو قبله في شخص كان كذلك، كما ذكره صاحب «الدر الثمين في شرح المرشد المعين» من المالكية، ثم قال شارحه: وهذا الذي أفتوا به جلى في غاية الجلاء، لا يمكن أن يختلف فيه اثنان. انتهى.

ولا ريب أن عُبَّاد القبور أشد من هذا لأنهم اعتقدوا الإلهية في أرباب متفرقين.

فإن قيل: قد تبين معنى الإله والإلهية، فما الجواب عن قول من قال: بأن معنى الإله القادر على الاختراع، ونحو هذه العبارة.

قيل: الجواب من وجهين:

أحدهما: أن هذا قول مبتدع لا يعرف أحد قاله من العلماء ولا من أئمة اللغة، وكلام العلماء وأئمة اللغة هو معنى ما ذكرنا كما تقدم فيكون هذا القول باطلاً.

الثاني: على تقدير تسليمه، فهو تفسير باللازم للإله الحق، فإن اللازم له أن يكون خالقاً قادراً على الاختراع، ومتى لم يكن كذلك، فليس بإله حق وإن سمي إلها، وليس مراده أن من عرف أن الإله هو القادر على الاختراع، فقد دخل في الإسلام وأتى بتحقيق المرام من مفتاح دار السلام، فإن هذا لا يقوله أحد، لأنه يستلزم أن يكون كفار العرب مسلمين، ولو قُدِّر أن بعض المتأخرين أراد ذلك فهو مخطئ يرد عليه بالدلائل السمعية والعقلية.

قيل: وقدم العبد هنا على الرسول ترقياً من الأدنى إلى الأعلى، وجمع بينهما لدفع الإفراط والتفريط الذي وقع في شأن عيسى -عليه السلام-، وقد أكد النبي هذا المعنى بقوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد

فقولوا: عبد الله ورسوله» رواه البخاري عن عمر بن الخطاب وذلك يتضمن تصديقه فيها أخبر، وطاعته فيها أمر، والانتهاء عما عنه زجر، فلا يكون كامل الشهادة له بالرسالة من ترك أمره وأطاع غيره، وارتكب نهيه.

قول النصارى أنه الله، أو ابن الله، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ﴿ مَا اَتُّخَذَاللّهُ مِن اللهِ وَلَم اللهِ عَمْ اللهِ عَمَا كَبِيراً ﴿ مَا اَتُّخَذَاللّهُ مِن اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ اللهِ مَن إللهِ إِذَا لَذَهَب كُلُّ إللهِ بِمَا خَلقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ اللهِ مِن اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ مَن اللهِ عَمَا يَضِفُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ مَن اللهِ عَمَا يَضِفُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ عَمَا يَشْرِكُون اللهِ مَن اللهِ عَبْد الله، أي: عابد مملوك لله، لا مالك، فليس له من الربوبية ولا من الإلهية شي، ورسول صادق، خلافاً لقول اليهود: إنه ولد بغي، بل يقال فيه ما قال عن نفسه، كما تعالى: ﴿ قَالَ إِنِي عَبْدُ اللهِ ءَاتَىٰنِي ٱلْكِنَبُ وَجَعَلَيٰ بِيَنَا اللهِ وَبَعْمَ لَيْ مُاكُنتُ وَقُول اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالزّكَوْقُ وَالزّكُونَ وَ مَا دُمْتُ حَيَّا اللهُ وَلَا يَعْلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ المُلكِكُةُ اللهُ عَلَى اللهُ القرطبي : ويستفاد منه ما يلقنه النصراني إذا أسلم.

قوله: «وكلمته». إنها شُمِّي -عليه السلام- كلمة الله، لصدوره بكلمة «كن» بلا أب. قاله قتادة وغيره من السلف.

قال الإمام أحمد فيها أملاه في «الرد على الجهمية»: الكلمة التي ألقاها إلى مريم حين قال له: «كن» فكان عيسى بـ «كن»، وليس عيسى هو كن، ولكن بـ «كن» كان، فـ: «كن» من الله قول، وليس: «كن» مخلوقاً، وكذب النصارى والجهمية على الله في أمر عيسى، وذلك أن الجهمية قالت: عيسى روح الله وكلمته، إلا أن الكلمة مخلوقة، وقالت النصارى: عيسى روح الله من ذات الله، وكلمة الله من ذات الله،

كها يقال: إن هذه الخرقة من هذا الثوب، وقلنا نحن: إن عيسى بالكلمة كان، وليس عيسى هو الكلمة. انتهى. يعنى به ما قاله قتادة وغيره.

قوله: «ألقاها إلى مريم». قال ابن كثير: خلقه بالكلمة التي أرسل بها جبرائيل -عليه السلام- إلى مريم، فنفخ فيها من روحه بإذن ربه عز وجل، فكان عيسى بإذن الله عز وجل، وصارت تلك النفخة التي نفخها في جيب درعها، فنزلت حتى ولجت في فرجها، بمنزلة لقاح الأب الأم، والجميع مخلوق لله عز وجل، ولهذا قيل لعيسى: إنه كلمة الله وروح منه، لأنه لم يكن له أب تولّد منه، وإنها هو ناشئ عن الكلمة التي قال له: كن، فكان، والروح التي أرسل بها جبرائيل -عليه السلام-.

قوله: «وروح منه». قال أُبيُّ بن كعب: عيسى روح من الأرواح التي خلقها الله عز وجل واستنطقها بقوله: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَيْ ﴾ (لأعراف: ١٧٢)، بعثه الله إلى مريم فدخل من فيها، رواه عبد بن حميد، وعبدالله بن أحمد في «زوائد المسند» وابن جرير، وابن أبي حاتم وغيرهم. وقال أبو روق: «وروح منه». أي: نفخة منه، إذ هي من جبرائيل بأمره، وسمي روحاً؛ لأنه حدث من نفخة جبرائيل السلام-.

وقال الإمام أحمد: «وروح منه» يقول: من أمره كان الروح فيه، كقوله: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ﴾ (الجائية: ١٣)، يقول: من أمره.

وقال شيخ الإسلام: المضاف إلى الله تعالى إذا كان معنى لا يقوم بنفسه، ولا بغيره من المخلوقات وجب أن يكون صفة لله تعالى قائمة به، وامتنع أن تكون إضافته إضافة مخلوق مربوب، وإن كان المضاف عيناً قائمة بنفسه، كعيسى وجبرائيل -عليهما السلام- وأرواح بني آدم، امتنع أن يكون صفة لله تعالى؛ لأن ما

قام بنفسه لا يكون صفة لغيره، لكن الأعيان المضافة إلى الله تعالى على وجهين:

أحدهما: أن تكون مضافة إليه لكونه خلقها وأبدعها، فهذا شامل لجميع المخلوقين المخلوقات، كقولهم: سهاء الله، وأرض الله، ومن هذا الباب فجميع المخلوقين عبيد الله، وجميع المال مال الله، وجميع البيوت والنوق لله.

الوجه الثاني: أن يضاف إليه لما خصّه به من معنى يجبه، ويأمر به، ويرضاه، كما خصّ البيت العتيق بعبادة فيه لا تكون في غيره، وكما يقال عن مال الفيء والخمس: هو مال الله ورسوله، ومن هذا الوجه فعباد الله هم الذين عبدوه وأطاعوا أمره، فهذه إضافة تتضمن ألوهيته وشرعه ودينه، وتلك إضافة تتضمن ربوبيته وخلقه. انتهى ملخصاً.

والمقصود منه أن إضافة روح إلى الله هو من الوجه الثاني، والله أعلم.

قوله: «والجنة حق والنار حق». أي: وشهد أن الجنة التي أخبر بها الله في كتابه أنه أعدها لمن آمن به وبرسوله حق، أي ثابتة لا شك فيها، وشهد أن النار التي أخبر الله في كتابه أنه أعدها للكافرين به وبرسله حق كذلك، كما قال تعالى: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءُوا لَأَرْضِ أُعِدَتُ لِلَّذِينَ عَامَنُوا الله ورُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَاللّهُ ذُو ٱلفَضَلِ ٱلْعَظِيمِ (الله المديد: ٢١)، وقال تعالى: ﴿فَاتَعُوا ٱلنَّارُ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِبَارَةُ أُعِدَتُ لِلْكَنفِرِينَ (الله الله الله على أن الجنة والنار مخلوقتان الآن، خلافاً لأهل البدع الذين قالوا: لا يُخلقان إلا في يوم القيامة، وفيه دليل على المعاد وحشر الأجساد.

قوله: «أدخله الله الجنة على ما كان من العمل». هذه الجملة جواب الشرط، وفي رواية: «أدخله الله الجنة من أي أبواب الجنة الثمانية» قال القاضي عياض: وما ورد في حديث عبادة يكون خصوصاً لمن قال ما ذكره عليه، وقرن بالشهادتين

٧٠ تيسير العزيز الحميج

حقيقة الإيمان والتوحيد الذي ورد في حديثه، فيكون له من الأجر ما يرجح على سيئاته، ويوجب له المغفرة والرحمة، ودخول الجنة لأول وهلة.



وَلَهُما في حَدِيْثِ عِتْبَانَ:

«فَإِنَّ اللهَ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ الله».

قوله: «ولهما». أي: للبخاري ومسلم في «صحيحهما»، وهذا الحديث طرف من حديث طويل أخرجه الشيخان كما قال المصنف. وعتبان -بكسر المهملة بعدها مثناة فوقية ثم موحدة- ابن مالك بن عمرو بن العجلان الأنصاري من بني سالم بن عوف صحابي شهير، مات في خلافة معاوية.

قوله: «فإن الله حرم على النار ... الحديث».

اعلم أنه قد وردت أحاديث ظاهرها أنه من أتى بالشهادتين حُرِّم على النار، كهذا الحديث، وحديث أنس قال: كان النبي ﷺ ومعاذ رديفه على الرحل، فقال: «يا معاذ»، قال: لبيك يا رسول الله وسعديك، قال: «ما من عبد يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، إلا حرمه الله تعالى على النار» قال: يا رسول الله، ألا أخبر بها الناس فيستبشروا؟ قال: «إذاً يتكلوا»، فأخبر بها معاذ عند موته تأثماً.

ولمسلم عن عبادة مرفوعاً: «من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله حرم الله عليه النار».

وردت أحاديث فيها أن من أتى بالشهادتين دخل الجنة، وليس فيها أنه يحرم على النار.

منها: حديث عبادة الذي تقدم قبل هذا، وحديث أبي هريرة أنهم كانوا مع النبي على في غزوة تبوك ... الحديث، وفيه: فقال رسول الله على الله الله الله الله وأني رسول الله، لا يلقى الله بها عبد غير شاك فيُحجب عن الجنة» [رواه مسلم].

وحديث أبي ذر في «الصحيحين» مرفوعاً: «ما من عبد قال: لا إله إلا الله ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة ...» الحديث.

وأحسن ما قيل في معناها: ما قاله شيخ الإسلام وغيره: إن هذه الأحاديث إنها هي فيمن قالها ومات عليها، كما جاءت مقيدة، وقالها خالصاً من قلبه، مستيقناً بها قلبه، غير شاك فيها بصدق ويقين، فإن حقيقة التوحيد انجذاب الروح إلى الله جملة، فمن شهد أن لا إله إلا الله خالصاً من قلبه، دخل الجنة؛ لأن الإخلاص هو انجذاب القلب إلى الله تعالى، بأن يتوب من الذنوب توبة نصوحاً، فإذا مات على تلك الحال؛ نال ذلك.

فإنه قد تواترت الأحاديث بأنه يخرج من النار من قال: لا إله إلا الله، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة، وما يزن خردلة وما يزن ذرة، وتواترت بأن كثيراً ممن يقول: لا إله إلا الله يدخل النار ثم يخرج منها، وتواترت بأن الله حرم على النار أن تأكل أثر السجود من ابن آدم فهؤلاء كان يصلون ويسجدون لله، وقد تواترت بأنه يحرم على النار من قال: لا إله إلا الله، ومن شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، لكن جاءت مقيدة بالقيود الثقال، وأكثر من يقولها لا يعرف الإخلاص ولا اليقين، ومن لا يعرف ذلك يخشى عليه أن يفتن عنها عند الموت، فيحال بينه وبينها، وأكثر من يقولها إنها يقولها تقليداً أو عادة، ولم يخالط الإيهان بشاشة قلبه، وغالب من يفتن عند الموت وفي القبور أمثال هؤلاء، كما في الحديث: «سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته». وغالب أعمال هؤلاء هو تقليد واقتداء بأمثالهم، وهم أقرب الناس من قولـه تعالى: ﴿إِنَّا وَجَدْنَاۤ ءَابَآءَنَا عَلَيٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاتَرِهِم مُمُقَتَدُونَ ﴿ الزخرف: ٢٣). وحينئذٍ فلا منافاة بين الأحاديث، فإنه إذا قالها بإخلاص ويقين تام، لم يكن في هذه الحال مصراً على ذنب أصلاً، فإن كمال إخلاصه ويقينه يوجب أن يكون الله أحب إليه من كل شيء، فإذاً لا يبقى في قلبه

إرادة لما حرم الله، ولا كراهية لما أمر الله، وهذا هو الذي يحرم على النار، وإن كانت له ذنوب قبل ذلك، فإن هذا الإيمان، وهذه التوبة، وهذا الإخلاص، وهذه المحبة، وهذا اليقين، لا يتركون له ذنباً إلا يُمحى كما يُمحى الليل بالنهار، فإذا قالها على وجه الكمال المانع من الشرك الأكبر والأصغر، فهذا غير مُصرِّ على ذنب أصلاً، فيغفر له ويحرم على النار، وإن قالها على وجه خلص به من الشرك الأكبر دون الأصغر، ولم يأت بعدها بها يناقض ذلك، فهذه الحسنة لا يقاومها شيء من السيئات، فيرجح بها ميزان الحسنات، كما في حديث البطاقة، فيحرم على النار، ولكن تنقص درجته في الجنة بقدر ذنوبه، وهذا بخلاف من رجحت سيئاته على حسناته ومات مصراً على ذلك، فإنه يستوجب النار، وإن قال: لا إله إلا الله وخلص بها من الشرك الأكبر، لكنه لم يمت على ذلك، بل أتى بعد ذلك بسيئات رجحت على حسنة توحيده. فإنه في حال قولها كان مخلصاً لكنه أتى بذنوب أوهنت ذلك التوحيد والإخلاص فأضعفته، وقويت نار الذنوب حتى أحرقت ذلك، بخلاف المخلص المستيقن، فإن حسناته لا تكون إلا راجحة على سيئاته، ولا يكون مصراً على سيئة، فإن مات على ذلك دخل الجنة، وإنها يخاف على المخلص أن يأتي بسيئات راجحة تضعف إيهانه، فلا يقولها بإخلاص ويقين مانع من جميع السيئات، ويخشى عليه من الشرك الأكبر والأصغر، فإن سلم من الأكبر بقى معه من الأصغر، فيضيف إلى ذلك سيئات تنضم إلى هذا الشرك، فيرجح جانب السيئات، فإن السيئات تضعف الإيمان واليقين، فيضعف بذلك قول: لا إله إلا الله، فيمتنع الإخلاص في القلب، فيصير المتكلم بها كالهاذي أو النائم، أو من يحسن صوته بآية من القرآن من غير ذوق طعم ولا حلاوة، فهؤلاء لم يقولوها بكمال الصدق واليقين، بل يأتون بعدها بسيئات تنقص ذلك الصدق، واليقين، بل يقولونها من غير يقين وصدق، ويموتون على ذلك، ولهم سيئات كثيرة تمنعهم من دخول الجنة، وإذا كثرت الذنوب ثقل على اللسان قولها، وقسا القلب عن قولها، وكره العمل الصالح، وثقل عليه سماع القرآن، واستبشر بذكر غيره واطمأن إلى الباطل، واستحلى الرفث ومخالطة أهل الغفلة، وكره مخالطة أهل الحق، فمثل هذا إذا قالها قال بلسانه ما ليس في قلبه، وبفيه ما لا يصدق عمله، كما قال الحسن: ليس الإيمان بالتحلي ولا بالتمني، ولكن ما وقر في القلوب، وصدقته الأعمال، فمن قال خيراً وعمل خيراً قبل منه، ومن قال خيراً وعمل شراً لم يقبل منه.

وقال بكر بن عبدالله المزني: ما سبقهم أبو بكر بكثرة صيام ولا صلاة، ولكن بشيء وقر في قلبه، فمن قال: لا إله إلا الله ولم يقم بموجبها، بل اكتسب مع ذلك ذنوباً وسيئات، وكان صادقاً في قولها موقناً بها، لكن ذنوبه أضعاف أضعاف صدقه ويقينه، وانضاف إلى ذلك الشرك الأصغر العملي، رجحت هذه الأشياء على هذه الحسنة، ومات مصراً على الذنوب، بخلاف من يقولها بيقين وصدق تام فإنه لا يموت مصراً على الذنوب، إما أن لا يكون مصراً على سيئة أصلاً، أو يكون توحيده المتضمن لصدقه ويقينه رجح حسناته، والذين يدخلون النار ممن يقولها قد فاتهم أحد هذين الشرطين: إما أنهم لم يقولوها بالصدق واليقين التامين المنافيين للحسنات، أو لرجحان السيئات، أو قالوها واكتسبوا بعد ذلك سيئات رجحت على حسناتهم ثم لم يقولوها بعد ذلك بصدق ويقين تام، لأن الذنوب قد أضعفت ذلك الصدق واليقين من قلوبهم، فقولها من مثل هؤلاء لا يقوى على محو السيئات بل ترجح سيئاتهم على حسناتهم. انتهى مثل هؤلاء لا يقوى على محو السيئات بل ترجح سيئاتهم على حسناتهم. انتهى ملخصاً.

وقد ذكر معناه غيره كابن القيم، وابن رجب والمنذري، والقاضي عياض وغيرهم.

وحاصله أن لا إله إلا الله سبب لدخول الجنة والنجاة من النار، ومقتض

لذلك، ولكن المقتضي لا يعمل عمله إلا باستجهاع شروطه وانتفاء موانعه، فقد يتخلف عنه مقتضاه لفوات شرط من شروطه، أو لوجود مانع. ولهذا قيل للحسن أن ناساً يقولون: من قال لا إله إلا الله دخل الجنة، فقال: من قال لا إله إلا الله فأدى حقها وفرضها دخل الجنة.

وقال وهب بن منبه: لمن سأله أليس لا إله إلا الله مفتاح الجنة؟ قال: بلى، ولكن ما من مفتاح إلا وله أسنان، فإن جئت بمفتاح له أسنان فتح لك، وإلا لم يفتح. ويدل على ذلك أن الله رتب دخول الجنة على الإيمان والأعمال الصالحة، وكذلك النبي على الإيمان عن أبي أيوب، أن رجلاً قال يا رسول الله أخبرني بعمل يدخلني الجنة، فقال: «تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصل الرحم».

وفي «المسند» عن بشر بن الخصاصية قال: أتيت النبي على المبايعة المستمرة وأن أوت على شهادة لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، وأن أقيم الصلاة، وأن أوت الزكاة، وأن أحج حجة الإسلام، وأن أصوم رمضان، وأن أجاهد في سبيل الله، فقلت: يا رسول الله؛ أما الثنتين فوالله ما أطيقهما الجهاد والصدقة، فقبض رسول الله على يده ثم حركها وقال: «فلا جهاد ولا صدقة، فبم تدخل الجنة إذاً». قلت يا رسول الله أبايعك عليهن كلهن.

ففي الحديث أن الجهاد والصدقة شرط في دخول الجنة مع حصول التوحيد، والصلاة، والحج، والصيام. والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

وفي الحديث دليل على أنه لا يكفي في الإيهان النطق من غير اعتقاد، وبالعكس، وفيه تحريم النار على أهل التوحيد الكامل، وفيه أن العمل لا ينفع إلا إذا كان خالصاً لله تعالى.

قال: وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخَدْرِيِّ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ؛ قَالَ: «قَالَ مُوسَى: يَا رَبِّ عَلِّمنِي شَيئًا أَذكُركَ وأَدعُوكَ بِهِ، قَالَ: قُلْ يَا مُوسَى لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، قَالَ: كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هَذَا. قَالَ: يَا مُوسَى لَو أَنَّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَعَامِرَهُنَّ كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هَذَا. قَالَ: يَا مُوسَى لَو أَنَّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَعَامِرَهُنَّ كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هَذَا. قَالَ: يَا مُوسَى لَو أَنَّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَعَامِرَهُنَّ كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هَذَا. قَالَ: يَا مُوسَى لَو أَنَّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَعَامِرَهُنَّ كُلُّ عِبَادِكَ يَقُولُونَ هَذَا. قَالَ: يَا مُوسَى لَو أَنَّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَعَامِرَهُنَّ عَيْرِي، والأَرْضُونَ السَّبْعَ في كِفَّةٍ، وَلا إِللهَ إِلاَّ اللهُ في كِفَّةٍ، مَالَتْ بِهِنَّ لا إِلهَ إِلاَّ اللهُ في كِفَّةٍ، مَالَتْ بِهِنَّ لا إِلهَ إِلاَ اللهُ أَنِي كُوفَةٍ، مَالَتْ بِهِنَّ لا إِلهَ إِلاَ اللهُ أَنْ والْحَاكِمُ وصَحَّحَهُ].

أبو سعيد: اسمه سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الأنصاري الخزرجي، صحابي جليل، وأبوه أيضاً كذلك، استصغر أبو سعيد بأحد، ثم شهد ما بعدها، مات بالمدينة سنة ثلاث أو أربع وستين. وقيل: أربع وسبعين.

قوله: «أذكرك». هو بالرفع خبر مبتدأ محذوف، أي أنا أذكرك. وقيل بل هو صفة، وأدعوك معطوف عليه، أي أثني عليك وأحمدك به، وأدعوك، أي أتوسل به إليك إذا دعوتك.

قوله: «قل يا موسى: لا إله إلا الله». فيه أن الذاكر بها يقولها كلها، ولا يقتصر على لفظ الجلالة كها يفعله جهال المتصوفة، ولا يقول أيضاً هو كها يقوله غلاة جهالهم، فإذا أرادوا الدعاء قالوا: يا هو، فإن ذلك بدعة وضلالة. وقد صنف جهالهم في المسألتين، وصنف ابن عربي كتاباً سهاه كتاب «الهو».

قوله: «كل عبادك يقولون هذا»: هكذا ثبت بخط المصنف. يقولون بالجمع مراعاة لمعنى كل، والذي في الأصول يقول بالإفراد مراعاة للفظها دون معناه، لكن قد روى الإمام أحمد عن عبدالله بن عمرو هذا الحديث بهذا اللفظ الذي ذكره المصنف أطول منه.

وفي «سنن النسائي» والحاكم و «شرح السنة» بعد قوله: «كل عبادك يقولون هذا»، وإنها أريد أن تخصني به، أي: بذلك الشيء من بين عموم عبادك فإن من

طبع الإنسان أن لا يفرح فرحاً شديداً إلا بشيء يختص به دون غيره، كما إذا كانت عنده جوهرة ليست موجودة عند غيره، مع أن من رحمة الله وسنته المطردة أن ما اشتدت إليه الحاجة والضرورة، كان أكثر وجوداً، كالبر والملح، والماء ونحو ذلك دون الياقوت واللؤلؤ، ولما كان بالناس بل بالعالم كله من الضرورة إلى لا إله إلا الله ما لا نهاية في الضرورة فوقه كان أكثر الأذكار وجوداً، وأيسرها حصولاً، وأعظمها معنى، والعوام والجهال يعدلون عنها إلى الأسهاء الغريبة والدعوات المبتدعة التي لا أصل لها في الكتاب والسنة كالأحزاب والأوراد التي ابتدعها جهلة المتصوفة.

قوله: «وعامرهن غيري»: هو بالنصب عطف على السهاوات، أي لو أن السهاوات السبع ومن فيهن وضعوا السهاوات السبع ومن فيهن من العهار غير الله والأرضين السبع ومن فيهن وضعوا في كفة الميزان، ولا إله إلا الله في الكفة الأخرى، مالت بهن لا إله إلا الله.

وروى الإمام أحمد عن عبدالله بن عمرو، عن النبي على أن نوحاً السلام – قال لابنه عند موته: «آمرك بـ: لا إله إلا الله ، فإن السهاوات السبع والأرضين السبع لو وضعت في كفة، ولا إله إلا الله في كفة رجحت بهن لا إله إلا الله، ولو أن السهاوات السبع والأرضين السبع كن حلقة مبهمة قصمتهن لا إله إلا الله». وفيه دليل على أن الله تعالى فوق السهاوات.

قوله: «في كِفّة»: بكسر الكاف وتشديد الفاء من كفة الميزان. قال: بعضهم ويطلق لكل مستدير.

قوله: «مالت بهن لا إله إلا الله»: أي: رجحت عليهن، وذلك لما اشتملت عليه من توحيد الله الذي هو أفضل الأعمال، وأساس الملة، ورأس الدين، فمن قالها بإخلاص ويقين، وعمل بمقتضاها ولوازمها، واستقام على ذلك فهو من الذين لا خوف عليهم، ولا هم يجزنون، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ

اَسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَكَيْكِ فَ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَخَزَوُا وَاَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُتُدُ تُوعَدُونَ آلَا خِرَةً فَي مَعْنُ أَوَلِيكَ أَوْكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ آلَ اللَّهِ مِنْ عَفُورٍ رَّحِيمٍ آلَ ﴿ نصلت: ٣٢-٣٢).

والحديث يدل على أن لا إله إلا الله أفضل الذكر، كما في حديث عبدالله ابن عمرو مرفوعاً: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير» [رواه أحمد والترمذي]. وعنه أيضاً مرفوعاً: «يصاح برجل من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر له تسعة وتسعون سجلاً، كل سجل منه مد البصر، ثم يقال: أتنكر من هذا شيئاً؟ فيقول: لا يا رب، فيقال: ألك عذر أو حسنة؟ فيهاب الرجل فيقول لا! فيقال: بلى إن لك عندنا حسنات (۱)، وأنه لا ظلم عليك، فيخرج له بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، فيقول: يا رب، ما هذه السجلات فيقال: إنك لا تظلم، فتوضع السجلات في كفة؛ والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات، وثقلت البطاقة» [رواه الترمذي وحسنه، والنسائي، وابن حبان والحاكم وقال صحيح على شرط مسلم، وقال الذهبي في الله تلخيصه»: صحيح].

قال ابن القيم: فالأعمال لا تتفاضل بصورها وعددها، وإنها تتفاضل بتفاضل ما في القلوب، فتكون صورة العمل واحدة، وبينهما من التفاضل كما بين السهاء والأرض، قال: تأمل حديث البطاقة التي توضع في كفه، ويقابلها تسعة وتسعون سجلاً، كل سجل منها مد البصر، فتثقل البطاقة، وتطيش السجلات، فلا يعذب. ومعلوم أن كل موحِّد له هذه البطاقة، وكثير منهم يدخل النار بذنوبه.

<sup>(</sup>١) في الترمذي «حسنة» بالإفراد.

وعن أبي هريرة مرفوعاً: «ما قال عبد: لا إله إلا الله مخلصاً قط إلا فُتحتْ له أبواب السهاء حتى تفضي إلى العرش ما اجتنب الكبائر» رواه الترمذي وحسنه، والحاكم وقال: على شرط مسلم.

قوله: «رواه ابن حبان، والحاكم».

ابن حبان اسمه محمد بن حبان -بكسر المهملة وتشديد الموحدة - ابن أحمد ابن حبان أبو حاتم البستي الحافظ صاحب التصانيف ك «الصحيح»، و «التاريخ»، و «الضعفاء»، و «الثقات» وغير ذلك، قال الحاكم: كان من أوعية العلم في الفقه، واللغة، والحديث، والوعظ، ومن عقلاء الرجال، مات سنة أربع و خسين و ثلاثمئة بمدينة بست بالمهملة.

وأما الحاكم فاسمه محمد بن عبدالله بن محمد الضبي النيسابوري أبو عبدالله الحافظ، ويعرف بابن البيع، ولد سنة إحدى وعشرين وثلاثمئة، وصنف التصانيف ك «المستدرك»، و«تاريخ نيسابور»، وغيرهما، مات سنة خمس وأربعمئة.



قال: وَللتَّرْمِذي وَحَسَّنَهُ عَن أَنس: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «قَالَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَي

الترمذي: اسمه محمد بن عيسى بن سورة -بفتح المهملة- ابن موسى بن الضحاك السلمي أبو عيسى صاحب الجامع وأحد الأئمة الحفاظ، كان ضرير البصر، روى عن قتيبة وهناد والبخاري وخلق، ومات سنة ٢٧٩هـ.

وأنس هو ابن مالك بن النضر الأنصاري الخزرجي، خادم على خدمه عشر سنين، ودعا له النبي على فقال: «اللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة» ومات سنة اثنتين وقيل: ثلاث وتسعين. وقد جاوز المئة والحديث قطعة من حديث رواه الترمذي من طريق كثير بن فائد: حدثنا سعيد بن عبيد، سمعت بكر بن عبدالله المزني يقول: حدثنا أنس بن مالك قال: سمعت رسول الله على ما كان منك ولا أبالي، تعالى يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السهاء ثم استغفرتني غفرت لك، يا ابن آدم، لو أتيتنى بقراب الأرض ...» الحديث.

قال ابن رجب: وإسناده لا بأس به.

وسعيد بن عبيد، هو الهُنَائيّ: ذكره ابن حبان في «الثقات»، وقال الدارقطني: تفرد كثير بن فائد، عن سعيد بن عبيد مرفوعاً.

قال ابن رجب: وتابعه على رفعه أبو سعيد مولى بني هاشم، فرواه عن سعيد ابن عبيد مرفوعاً، وقد رواه الإمام أحمد من حديث أبي ذر بمعناه، وأخرجه الطبراني من حديث ابن عباس عن النبي على وروى مسلم من حديث أبي ذر عن النبي على قال: «يقول الله: من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً» الحديث. وفيه:

«ومن لقيني بقراب الأرض خطيئة، لا يشرك بي شيئاً لقيته بقرابها مغفرة».

قوله: «لو أتيتني بقراب الأرض» قراب الأرض. بضم القاف، وقيل بكسرها، والضم أشهر وهو ملؤها أو ما يقارب ملؤها.

قوله: «ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً»: شرط ثقيل في الوعد بحصول المغفرة، وهو السلامة من الشرك كثيره وقليله، صغيره، وكبيره، ولا يسلم من ذلك إلا من سلمه الله، وذلك هو القلب السليم. كما قال تعالى: ﴿يَوْمَلَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَن مَنْ أَتَى الله الله على الله على الله على الله على الشعراء: ٨٨-٨٩).

قال ابن رجب: من جاء مع التوحيد بقراب الأرض خطايا لقيه الله بقرابها مغفرة، لكن هذا مع مشيئة الله عز وجل، فإن شاء غفر له، وإن شاء أخذه بذنوبه، ثم كان عاقبته أن لا يخلد في النار، بل يخرج منها ثم يدخل الجنة، فإن كمل توحيد العبد، وإخلاصه لله تعالى فيه، وقام بشروطه بقلبه ولسانه وجوارحه، أو بقلبه ولسانه عند الموت أوجب ذلك مغفرة ما سلف من الذنوب كلها ومنعه من دخول النار بالكلية (۱۱)، فمن تحقق بكلمة التوحيد قلبه، أخرجت منه كل ما سوى الله عبة وتعظيماً وإجلالاً ومهابة وخشية وتوكلاً، وحينئذ تُحرق ذنوبه وخطاياه كلها ولو كانت مثل زبد البحر، وربها قلبتها (۱۲) حسنات، فإن هذا التوحيد هو الإكسير (۱۳) الأعظم، فلو وضع منه ذرة على جبال الذنوب والخطايا لقلبها حسنات.

<sup>(</sup>١) لأن ذلك لا يكون إلا توبة عما سلف من الذنوب.

<sup>(</sup>٢) أي فمن تحقق بكلمة التوحيد قلبه فإنه لا يكون إلا تائباً فإذا أتبع التوبة بالإيهان والعمل الصالح قُلبت السيئات حسنات، كما في آية الفرقان: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَسَمَلَاصَالِحًا فَأُولَامِكَ بُنَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَدتٍ ﴾.

<sup>(</sup>٣) هو الذي يقلب الشيء من أعيان إلى أعيان.

وقال شيخ الإسلام: الشرك نوعان: أكبر، وأصغر، فمن خلص منها وجبت له الجنة، ومن مات على الأكبر وجبت له النار، ومن خلص من الأكبر وحصل له بعض الأصغر مع حسنات راجحة على ذنوبه (۱) دخل الجنة، فإن تلك الحسنات توحيد كثير مع يسير من الشرك الأصغر، ومن خلص من الأكبر، ولكن كثر الأصغر حتى رجحت به سيئاته دخل النار، فالشرك يؤاخذ به العبد إذا كان أكبر أو كان كثيراً أصغر، والأصغر القليل في جانب الإخلاص الكثير لا يؤاخذ به.

وفي هذه الأحاديث كثرة ثواب التوحيد، وسعة كرم الله وجوده ورحمته، حيث وعد عباده أن العبد لو أتاه بملء الأرض خطايا وقد مات على التوحيد فإنه يقابله بالمغفرة الواسعة التي تسع ذنوبه، والرد على الخوارج الذين يكفرون المسلم بالذنوب، وعلى المعتزلة الذين يقولون بالمنزلة بين المنزلتين، وهي منزلة الفاسق، فيقولون: ليس بمؤمن ولا كافر ويخلد في النار والصواب في ذلك قول أهل السنة أنه لا يسلب عنه اسم الإيهان على الإطلاق، ولا يعطاه على الإطلاق، بل يقال: هو مؤمن ناقص الإيهان أو مؤمن عاص، أو مؤمن بإيهانه فاسق بكبيرته، وعلى هذا يدل الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة.

وقال المصنف: تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة فإنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان؛ تبين لك معنى قول لا إله إلا الله، وتبين خطأ المغرورين وفيه أن الأنبياء يحتاجون للتنبيه على معنى قول لا إله إلا الله (٢)، وفيه التنبيه لرجحانها بجميع المخلوقات مع أن كثيراً عمن يقولها يخف ميزانه. وفيه أنك إذا عرفت حديث أنس (٣) عرفت أن قوله في حديث عتبان: «إن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله» أنه ترك الشرك، ليس قولها باللسان. انتهى ملخصاً.

<sup>(</sup>١) لقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن تَقُلَتْ مَوَازِينُهُ رَن اللَّهِ. الآية.

<sup>(</sup>٢) لأن موسى -عليه السلام- قال: «كل عبادك يقولون هذا».

<sup>(</sup>٣) هذا الذي معنا: «لو أتيتنى بقراب الأرض».

## باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾ [النحل: ١٢٠].

وقَالَ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞ ﴾ [المؤمنون: ٥٩].

## الشِّنجُجُ :

أي: ولا عذاب. وتحقيق التوحيد هو معرفته، والاطلاع على حقيقته، والقيام به علماً وعملاً، وحقيقة ذلك هو انجذاب الروح إلى الله محبة وخوفاً، وإنابة وتوكلاً، ودعاءً وإخلاصاً وإجلالاً وهيبة، وتعظيماً وعبادة. وبالجملة فلا يكون في قلبه شيء لغير الله، ولا إرادة لما حرم الله، ولا كراهة لما أمر الله، وذلك هو حقيقة لا إله إلا الله فإن الإله هو المألوه المعبود.

وما أحسن ما قال ابن القيم:

فلواحد (١) كن واحداً (٢) في واحد أعني سبيل الحق والإيمان

وذلك هو حقيقة الشهادتين، فمن قام بهما على هذا الوجه فهو من السبعين ألفاً الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب.

قـولـه: «وقال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا بِلَهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ اللهِ تعالى وصف الْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنْ اللهِ تعالى وصف

<sup>(</sup>١) وهو الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>٢) أي مجتمعاً غير مشتَّت القلب، فيك لله وفيك لغيره.

<sup>(</sup>٣) فسره بسبيل الحق والإيمان.

إبراهيم عليه السلام في هذه الآية بهذه الصفات الجليلة التي هي أعلى درجات تحقيق التوحيد، ترغيباً في اتباعه في التوحيد، وتحقيق العبودية باتباع الأوامر، وترك النواهي، فمن اتبعه في ذلك فإنه يدخل الجنة بغير حساب ولا عذاب كما يدخلها إبراهيم -عليه السلام-.

الأولى: أنه كان أمة، أي قدوة وإماماً معلماً للخير، وإماماً يقتدى به.

روي معناه عن ابن مسعود. وما كان كذلك إلا لتكميله مقام الصبر واليقين اللذين بهما تُنال الإمامة في الدين. كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةُ يَهْدُونَ إِلَّمْرِنَا ﴾(١).

الثانية: أنه كان قانتاً لله، أي خاشعاً مطيعاً، دائهاً على عبادته وطاعته كها قال شيخ الإسلام: القنوت في اللغة: دوام الطاعة. والمصلي إذا طال قيامه أو ركوعه أو سيجوده فهو قانت في ذلك كله. قال تعالى: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱليَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا سِجوده فهو قانت في ذلك كله. قال تعالى: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱليَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا سِجوده فهو قانت في ذلك كله. والزمر: ٩). فجعله قانتاً في حال السجود والقيام. انتهى.

فوصفه في هاتين الصفتين بتحقيق العبودية في نفسه أولاً علماً وعملاً، وثانياً: دعوة وتعليهاً واقتداءً به، وما كان يقتدى به إلا لعمله به في نفسه، ووصفه في الثانية بالاستقامة على ذلك كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن فَضمنت العلم والعمل صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهُ اللّهِ وَعَمِلَ العلم والعمل

<sup>(</sup>١) الصواب الاستشهاد بآية السجدة وهي: ﴿ وَيَعَلَنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَالِنَايُوقِنُونَ ﴿ فَ وَلِيست آية الأنبياء، لأن آية السجدة تفيد أن الإمامة في الدين تحصل بهذين الأمرين الصبر واليقين. فالصبر في الطاعة والعمل واليقين في العلم والصدق فيكون العمل والطاعة عن علم وبصيرة ويقين وصدق بخلاف آية الأنبياء فإنها تفيد أن إسحاق ويعقوب صارا إمامين بالصبر واليقين.

والاستقامة والدعوة.

الثالثة: أنه كان حنيفاً؛ والحنف الميل، أي مائلاً منحرفاً قصداً عن الشرك كها قال تعالى حكاية عنه: ﴿ إِنِّ وَجَهْتُ وَجْهِى لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ حَنِيفًا قال تعالى حكاية عنه: ﴿ إِنِّ وَجَهْتُ وَجْهِى لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالْعَامِ: ٢٥)، وقال تعالى: ﴿ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا أَيْ مِنَ ٱللَّي اللَّهِ اللَّي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ أَذَاكِ ٱلدِّيكُ ٱلْقَيِّمُ وَلَاكِنَ أَلْقَالَ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُولِلْلِلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْ

الرابعة: أنه ما كان من المشركين، أي: هو موحد خالص من شوائب الشرك مطلقاً، فنُفِى عنه الشرك على أبلغ وجوه النفي، بحيث لا ينسب إليه شرك وإن قلَّ، تكذيباً لكفار قريش في زعمهم أنهم على ملة إبراهيم -عليه السلام-. وقال المصنف في الكلام على هذه الآية: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ لئلا يستوحش سالك الطريق من قلة السالكين، ﴿ قَانِتًا يَلّهِ ﴾ لا للملوك ولا للتجار المترفين، ﴿ حَنِفا ﴾ لا يميل يميناً ولا شهالاً، كفعل العلماء المفتونين، ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ الله خلافاً لمن كثر سوادهم وزعم أنه من المسلمين.

قلت: وهو من أحسن ما قيل في تفسير هذه الآية، لكنه ينبه بالأدنى على الأعلى، وقوله: لئلا يستوحش، تنبيه على بعض معنى الآية، وهو المنفرد وحده في الخير، وقد روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قوله: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ كان على الإسلام، ولم يكن في زمانه من قومه أحد على الإسلام غيره، فلذلك قال الله ﴿كَانَ أُمَّةً قَانِتَا بِللّهِ ﴾ ولا تنافي بينه وبين كلام ابن مسعود المتقدم.

قوله: «وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُر بِرَبِهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴿ اللومنون: ٥٩)» مناسبة الآية للترجمة من جهة أن الله تعالى وصف المؤمنين السابقين إلى الجنات بصفات، أعظمها الثناء عليهم بأنهم بربهم لا يشركون، أي: شيئاً من الشرك في وقت من

الأوقات، فإن الإيهان النافع مطلقاً لا يوجد إلا بترك الشرك مطلقاً، ولما كان المؤمن قد يعرض له ما يقدح في إيهانه من شرك جلي أو خفي، نفى عنهم ذلك، ومن كان كذلك فقد بلغ من تحقيق التوحيد النهاية، وفاز بأعظم التجارة، ودخل الجنة بلا حساب ولا عذاب.

قال ابن كثير: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِهِم لَا يُشْرِكُونَ ۞ ﴾، أي: لا يعبدون معه غيره، بل يوحدونه ويعلمون أنه لا إله إلا الله أحد صمد، لم يتخذ صاحبة و لا ولداً، وأنه لا نظير له.



قال: عَن حُصَينِ بِنِ عَبدِالرَّ حَنِ قَالَ: «كنتُ عِندَ سَعِيدِ بِنِ جُبَيرٍ فَقَالَ: أَيّٰكُمُ رَأَى الكَوكَبَ الَّذِي انقَضَّ البَارِحَة؟ فَقُلتُ: أَنَا، ثم قُلتُ: أَمَا إِنِّي لَم أَكُن فَي صَلاَةٍ، وَلكِنِّي لُدِغْتُ، قَالَ: فَمَا صَنَعتَ؟ قُلتُ: ارتَقَيتُ. قَالَ: فَمَا حَمَلكَ فَي صَلاَةٍ، وَلكِنِّي لُدِغْتُ، قَالَ: فَمَا صَنَعتَ؟ قُلتُ: ارتَقيتُ. قَالَ: فَمَا حَدَّثَكُم الشَّعبي؟ قُلتُ: عَلَى ذَلِكَ؟ قُلتُ: حَدِيثٌ حَدَّثَناهُ الشَّعْبيّ، قَالَ: وَمَا حَدَّثَكُم الشَّعبي؟ قُلتُ: حَدَّثَنَا عَن بُرَيدَةَ ابنِ الحُصَيْبِ؛ أَنَّهُ قَالَ: لاَ رُقيَةَ إلاَّ مِن عَينٍ أَو حُمَةٍ». فَقَالَ: قَد حَدَثَنَا مَن انتَهَى إِلَى مَا سَمِعَ.

وَلَكِن حَدَّثَنَا ابنُ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ عَيَّ أَنَّهُ قَالَ: «عُرضَتْ عَلَيَّ الأَمْمُ، فَرَأَيتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلاَنِ، وَالنَّبِيَّ وَلَيسَ مَعَهُ فَرَأَيتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلاَنِ، وَالنَّبِيَّ وَلَيسَ مَعَهُ أَحَدٌ؛ إِذ رُفِعَ لِي سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَظَنَنتُ أَنَّهُم أُمَّتِي فَقِيلَ لِي: هَذَا مُوسَى وَقُومُهُ، فَنَظُرْتُ فَإِذَا سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَقِيلَ لِي: هَذِه أُمَّتُكَ، وَمَعَهُم سَبْعُونَ أَلفاً يَدخُلُونَ الخَنَّةُ بِغَيرِ حِسَابٍ وَلاَ عَذَابٍ». ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ مَنزِلَهُ. فَخَاضَ النَّاسُ في أُولئِك، فَقَالَ بَعضُهُم: فَلَعَلَّهُمُ الَّذِينَ صَحِبوا رَسولَ الله عَلَيْ. وقَالَ بَعضُهُم: فَلَعَلَّهُمُ الَّذِينَ صَحِبوا رَسولَ الله عَلَيْ. وقَالَ بَعضُهُم: فَلَعَلَّهُمُ الَّذِينَ صَحِبوا رَسولَ الله عَلَيْ. وقَالَ بَعضُهُم: فَلَعَلَهُمُ اللَّذِينَ صَحِبوا رَسولَ الله عَلَيْ. وقَالَ بَعضُهُم: فَلَعَلَهُمُ اللَّذِينَ صَحِبوا رَسولَ الله شَيئاً، وذَكروا أَشياءَ، فَلَعَلَهُمُ الذين وُلِدُوا في الإِسلام، فَلَم يُشرِكُوا بِالله شَيئاً، وذَكروا أَشياءَ، فَكَلَهُمُ الذين وُلِدُوا في الإِسلام، فَلَم يُشرِكُوا بِالله شَيئاً، وذَكروا أَشياءَ، فَكَلَة مَ الذين وُلِدُوا في الإِسلام، فَلَم يُشرِكُوا بِالله شَيئاً، وذَكروا أَشياءَ، فَخَرَجَ عَلَيهِم رَسُولُ الله عَلَيْ فَاحْبَرُوهُ، فَقَالَ: «هُمُ الَّذِينَ لاَ يَسْتَرُقُونَ وَلاَ يَكَونَ وَلاَ يَتَطَيَّرُونَ، وَلاَ يَتَطَيَّرُونَ، وَلاَ يَتَطَيَّرُونَ، وَلاَ يَتَطَيَّرُونَ، وَعَلَى رَبِّم يَتَوكَكُلُونَ».

فَقَامَ عُكَاشَةُ بِنُ عِصْنٍ. فَقَالَ: يا رسول الله ادعُ اللهَ أَن يَجْعَلَنِي مِنهُم. قَالَ: «أَنتَ مِنهُم»، ثُمَّ قَامَ رَجُلُ آخَرُ، فَقَالَ: ادعُ اللهَ أَن يَجعَلَنِي مِنهُم. فَقَالَ: «سَبَقَكَ بَهَا عُكَاشَةُ».

هكذا أورد المصنف هذا الحديث غير معزو، وقد رواه البخاري مختصراً

ومطولاً ومسلم واللفظ له، والترمذي والنسائي. قوله: «عن حصين بن عبد الرحمن»: هو السلمي أبو الهذيل الكوفي، ثقة، تغير حفظه في الآخر؛ مات سنة ست وثلاثين ومئة، وله ثلاث وتسعون سنة.

وسعيد بن جبير هو الإمام الفقيه من جِلّة أصحاب ابن عباس، روايته عن عائشة، وأبي موسى مرسلة، وهو كوفي مولى لبني أسد، قتل بين يدي الحجاج سنة خس وتسعين، ولم يكمِّل الخمسين.

قوله: «انقض»: هو بالقاف والضاد المعجمة، أي سقط والبارحة هي أقرب ليلة مضت. قال أبو العباس ثعلب: يقال قبل الزوال: رأيت الليلة، وبعد الزوال رأيت البارحة (١٠). وهكذا قال غيره. وهي مشتقة من برح إذا زال.

<sup>(</sup>١) وقد يقال البارحة قبل الزوال وهو قليل كما في الحديث الصحيح: عَنْ سَمُرَةَ بْنِ جُنْدَبِ قَالَ: كَانَ النَّبِيُ ﷺ إِذَا صَلَّى الصَّبْحَ أَقْبَلَ عَلَيْهِمْ بِوَجْهِهِ فَقَالَ: «هَلْ رَأَى أَحَدُ مِنْكُمُ الْبَارِحَةَ رُؤْيَا؟»، كَانَ النَّبِيُ ﷺ إِذَا صَلَّى الصَّبْحَ أَقْبَلَ عَلَيْهِمْ بِوَجْهِهِ فَقَالَ: «هَلْ رَأَى أَحَدُ مِنْكُمُ الْبَارِحَةَ رُؤْيَا؟»، قُلْنَا: لأَ، قَالَ: «لَكِنِّي رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي فَأَخَذَا بِيَدِي، ...» الحديث في البخاري في كتاب التعبير، ومسلم كتاب الرؤيا.

<sup>(</sup>٢) معها تسبيح.

قوله: «ولكني لدغت» هو بضم أوله وكسر ثانيه مبني لما يسم فاعله، أي لدغته عقرب أو نحوها.

قوله: «قلت ارتقيت» لفظ مسلم: «استرقيت» أي طلبت من يرقيني. قوله: «فها حمله على ذلك؟» فيه طلب الحجة على صحة المذهب.

قوله: «حديث حدثناه الشعبي» أي حملني عليه حديث حدثناه الشعبي، واسمه عامر بن شرحبيل (١) الهمداني (٢) -بسكون الميم الشعبي. ولد في خلافة عمر وهو من ثقات التابعين وحفاظهم وفقائهم، مات سنة ثلاث ومئة.

قوله: «عن بريدة» -بضم أوله وفتح ثانيه- تصغير بردة بن الحصيب -بضم الحاء وفتح الصاد المهملتين- ابن عبدالله بن الحارث الأسلمي، صحابي شهير، مات سنة ثلاث وستين. قاله ابن سعد.

قوله: «لا رقية إلا من عين أو حمة» هكذا روي هنا موقوفاً، وقد رواه أحمد، وابن ماجه عنه مرفوعاً، ورواه أحمد، وأبوداود والترمذي عن عمران بن حصين به مرفوعاً. قال الهيثمي: رجال أحمد ثقات. والعين هي إصابة العائن غيره بعينه، والحمة -بضم المهملة وتخفيف الميم- سم العقرب وشبهها.

قال الخطابي: ومعنى الحديث لا رقية أشفى أو أولى من رقية العين والحمة (٣)، وقد رقى النبي ﷺ ورقى.

قلت: وسيأتي ما يتعلق بالرقى إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الصواب: ابن شراحيل.

<sup>(</sup>٢) والهمداني بالدال قبيلة بطن من قحطان، والهمذاني بالذال وفتح الميم، نسبة إلى همذان بلد في خراسان.

<sup>(</sup>٣) فالحصر هنا خاص أي لا رقية أولى وأشفى من رقية العين والحمة وإن كانت الرقية في غيرها جائز – كها رقى النبي ﷺ ورُقى ولكن لها شر وط ثلاثة:

أحدها: أن تكون بلسان عربي، والثاني: أن لا يكون في ذلك محذور بأن يكون جائز شرعاً، والثالث: أن يعتقد أنها سبب والشفاء بيد الله لا بتأثير الرقية بذاتها.

قوله: «قد أحسن من انتهى إلى ما سمع»: أي من أخذ بها بلغه من العلم وعمل به فقد أحسن؛ لأنه أدى ما وجب، وعمل بها بلغه من العلم، بخلاف من يعمل بجهل أو لا يعمل بها يعلم فإنه مسيء آثم. وفيه فضيلة علم السلف وحسن أدبهم وهديهم وتلطفهم في تبليغ العلم، وإرشادهم من أخذ بشيء إن كان مشروعاً إلى ما هو أفضل منه، وأن من عمل بها بلغه عن الله وعن رسوله فقد أحسن، ولا يتوقف العمل به على معرفة كلام أهل المذاهب(1) أو غيرهم.

قوله: «ولكن حدثنا ابن عباس»: هو عبدالله بن عباس بن عبدالمطلب الهاشمي، ابن عم النبي على دعا له النبي على فقال: «اللهم فقه في الدين وعلمه التأويل» (٢) فكان كذلك. قال عمر: لو أدرك ابن عباس أسناننا ما عشره منا أحد، أي ما بلغ عشره في العلم، مات بالطائف سنة ثمان وستين.

قال المصنف: فيه عمق علم السلف، لقوله: «قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن كذا وكذا» فعُلم أن الحديث الأول (٣) لا يخالف الثاني (٤).

قوله: «عرضت عليَّ الأمم»، وفي رواية الترمذي والنسائي من رواية عبثر بن القاسم، عن حصين بن عبدالرحمن أن ذلك كان ليلة الإسراء، ولفظه: «لما أسري بالنبي على جعل يمر بالنبي ومعه الواحد».

قال الحافظ: فإن كان ذلك محفوظاً كانت فيه قوة لمن ذهب إلى تعدد الإسراء، وأنه وقع بالمدينة أيضاً غير الذي وقع بمكة، كذا قال وليس بظاهر، بل قد يكون رأى ذلك ليلة الإسراء ولم يحدِّث به إلا في المدينة، وليس في الحديث ما يدل على أنه

<sup>(</sup>١) لكن ينبغي أن يحتاط لئلا يخالف إجماعاً أو يعمل بمنسوخ أو بضعيف قد عمل العلماء بخلافه.

<sup>(</sup>٢) أي التفسير.

<sup>(</sup>٣) حديث بريدة.

<sup>(</sup>٤) حديث ابن عباس، فالرقية جائزة كما يفيده الحديث الأول، ولكن تركها أولى كما يفيده الحديث الثاني.

حدث به قريباً من العرض عليه (١).

قوله: «فرأيت النبي ومعه الرهط (٢)»: هو الجماعة دون العشرة، قاله النووي.

قوله: «والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد»: فيه أن الأنبياء متفاوتون في عدد أتباعهم، وأن بعضهم لا يتبعه أحد (٢)، وفيه الرد على من احتج بالأكثر وزعم أن الحق محصور فيهم، وليس كذلك، بل الواجب اتباع الكتاب والسنة مع من كان وأين كان (٤).

قوله: «إذ رُفع لي سواد عظيم»: السواد ضد البياض، والمراد هنا الشخص الذي يُرى من بعيد، أي رُفع لي أشخاص كثيرة.

قوله: «فظننت أنهم أمتي»: استشكل الإسهاعيلي كونه ﷺ لم يعرف أمته حتى ظن أنهم أمة موسى -عليه السلام-؛ وقد ثبت حديث أبي هريرة: كيف تعرف من لم تر من أمتك؟ فقال: «إنهم غُرٌ مجعلون من أثر الوضوء».

وأجاب بأن الأشخاص التي رآها في الأفق لا يدرك منها إلا الكثرة من غير تميز لأعيانهم. وأما ما في حديث أبي هريرة فمحمول على ما إذا قربوا منه (٥)؛ ذكره الحافظ قوله: فقيل لي: هذا موسى وقومه، أي: موسى بن عمران، كليم الرحمن، وقومه: الذين اتبعوه، وفيه فضيلة موسى وقومه.

قوله: «فنظرت فإذا سواد عظيم» لفظ مسلم بعد قوله: «هذا موسى وقومه، ولكن انظر إلى الأفق الآخر، ولكن انظر إلى الأفق الأخر، فنظرت فإذا سواد عظيم، فقيل لي هذه أمتك».

<sup>(</sup>١) وهذا هو الصواب أن الإسراء مرة واحدة لم يتعدد، والقول بأنه متعدد قول ضعفاء الحديث.

<sup>(</sup>٢) في رواية الرهيط بالتقليل أي ثلاثة أو أربعة أو خمسة.

<sup>(</sup>٣) بل دلّ القرآن على أن بعضهم قتلوا فهم لم يتبعهم أحد ولم يسلموا من شرِّهم.

<sup>(</sup>٤) وأن المسلم لا يستوحش من قلة من معه على الحق.

<sup>(</sup>٥) وهذا جيِّد.

قوله: «ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب» أي: لتحقيقهم التوحيد. قال الحافظ: المراد بالمعية المعنوية، فإن السبعين ألفاً المذكورين من جملة أمته، لكن لم يكونوا في الذين عرضوا إذ ذاك، فأريد الزيادة في تكثير أمته بإضافة السبعين ألفاً إليهم.

قلت: وما قاله ليس بظاهر، فإن في رواية ابن فضيل: «ويدخل الجنة من هؤلاء من أمتك سبعون ألفاً»، وقد ورد في حديث أبي هريرة في «الصحيحين» وصف السبعين ألفاً بأنهم تضئ وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر. وفيها عنه مرفوعاً: «أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر، والذين على آثارهم كأحسن كوكب دري في السهاء إضاءة»، وجاء في أحاديث أخر أن مع السبعين ألفاً زيادة عليهم، فروى أحمد والبيهقي في البعث من حديث أبي هريرة في السبعين ألفاً، فذكره وزاد قال: «فاستزدت ربي فزادني مع كل ألف سبعين ألفاً»، قال الحافظ: وسنده جيد.

وفي الباب عن أبي أيوب عند الطبراني، وعن حذيفة عند أحمد، وعن أنس عند البزار، وعن ثوبان عند ابن أبي عاصم قال: فهذه طرق يقوي بعضها بعضاً. قال: وجاء في أحاديث أخر أكثر من ذلك، فأخرج الترمذي وحسنه، والطبراني وابن حبان في «صحيحه» من حديث أبي أمامة رفعه: «وعدني ربي أن يدخل الجنة من أمتي سبعين ألفاً مع كل ألف سبعون ألفاً لاحساب عليهم ولا عذاب، وثلاث حثيات من حثيات ربي» وروى أحمد وأبو يعلى من حديث أبي بكر الصديق -رضي الله عنه - قال: قال رسول عليه البدر، قلوبهم على قلب رجل واحد (۱)، فاستزدت ربي عز وجوههم كالقمر ليلة البدر، قلوبهم على قلب رجل واحد (۱)، فاستزدت ربي عز

<sup>(</sup>١) وقد ورد أن أهل الجنة على قلب رجل واحد في الصفاء وعدم الغل والحقد وعلى خلق رجل واحد، لكن هؤلاء السبعين لهم مزية على غيرهم.

وجل فزادني مع كل واحد سبعين ألفاً».

قال الحافظ: وفيه سنده راويان، أحدهما ضعيف الحفظ، والآخر لم يسم. قلت: وفيه أن كل أمة تحشر مع نبيها.

قوله: «ثم نهض». أي قام.

قوله: «فخاض الناس في أولئك». قال النووي: هو بالخاء والضاد المعجمتين، أي تكلموا وتناظروا. قال: وفي هذا إباحة المناظرة في العلم والمباحثة في نصوص الشرع على جهة الاستفادة وإظهار الحق<sup>(۱)</sup>، وفيه عمق علم السلف لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل، وفيه حرصهم، على الخير؛ ذكره المصنف.

قوله: «فقال هم الذين لا يسترقون». هكذا ثبت في «الصحيحين»، وفي رواية مسلم التي ساقها المصنف هنا زيادة: «ولا يرقون» وكأن المصنف اختصرها كغيرها لما قيل إنها معلولة. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: هذه الزيادة وهم من الراوي، لم يقل النبي على الله عنه الإيرقون»؛ لأن الراقي محسن إلى أخيه. وقد قال بله وقد سئل عن الرقى قال: «من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعله»، وقال: «لا بأس بالرقى ما لم تكن شركاً» قال: وأيضاً فقد رقى جبريل النبي الله ورقى النبي إلى أصحابه. قال: والفرق بين الراقي والمسترقي أن المسترقي سائل مستعط ملتفت إلى غير الله بقلبه، والراقي محسن. قال: وإنها المراد وصف السبعين ألفاً بتهام التوكل فلا يسألون غيرهم أن يرقيهم ولا يكويهم ولا يتطيرون. وكذا قال ابن القيم؛ ولكن اعترضه بعضهم بأن قال: تغليط الراوي مع إمكان تصحيح الزيادة لا يصار ولكن اعترضه بعضهم بأن قال: تغليط الراوي مع إمكان تصحيح الزيادة لا يصار إليه، والمعنى الذي حمله على التغليط موجود في الراقي؛ لأنه اعتل بأن الذي لا يطلب من غيره أن يرقيه تام التوكل؛ فكذا يقال: والذي يفعل بغيره ذلك ينبغي أن

<sup>(</sup>١) لا على جهة المراءاة وإظهار فضله على غيره فإن هذا سبب في ظلمة القلوب وقسوتها وضياع الفائدة.

لا يُمكِّنه منه لأجل تمام التوكل، وليس في وقوع ذلك من جبريل -عليه السلام- دلالة على المدّعى ولا في فعل النبي على له أيضاً دلالة لأنه في مقام التشريع، وتبيين الأحكام كذا قال هذا القائل وهو خطأ من وجوه:

الأول: أن هذه الزيادة لا يمكن تصحيحها إلا بحملها على وجوه لا يصح حملها عليها كقول بعضهم: المراد لا يرقون بها كان شركاً أو احتمله فإنه ليس في الحديث ما يدل على هذا أصلاً، وأيضاً فعلى هذا لا يكون للسبعين مزية على غيره؛ فإن جملة المؤمنين لا يرقون بها كان شركاً.

الثاني: قوله: فكذا يقال إلخ لا يصح هذا القياس؛ فإنه من أفسد القياس وكيف يقاس من سأل وطلب على من لم يسأل؟! مع أنه قياس مع وجود الفارق الشرعي، فهو فاسد الاعتبار؛ لأنه تسوية بين ما فرق الشارع بينهما بقوله: «من اكتوى أو استرقى فقد برئ من التوكل» رواه أحمد والترمذي وصححه، وابن ماجه، وصححه ابن حبان، والحاكم أيضاً، وكيف يجعل ترك الإحسان إلى الخلق سبباً للسبق إلى الجنان وهذا بخلاف من رَقى أو رُقِي من غير سؤال، فقد رقى جبريل النبي على ولا يجوز أن يقال: إنه -عليه السلام- لم يكن متوكلاً في تلك الحال.

الثالث: قوله: ليس في وقوع ذلك من جبريل -عليه السلام- إلخ كلامه غير صحيح بل هما سيدا المتوكلين، فإذا وقع ذلك منهما دل على أنه لا ينافي التوكل فاعلم ذلك.

قوله: «ولا يكتوون» أي لا يسألون غيرهم أن يكويَهم، كما لا يسألون غيرهم أن يرقيَهم استسلاماً للقضاء وتلذذاً بالبلاء. أما الكي في نفسه فجائز كما في «الصحيح» عن جابر بن عبدالله أن النبي ﷺ، بعث إلى أبي بن كعب طبيباً، فقطع له عرقاً وكواه، وفي «صحيح البخاري» عن أنس أنه كوى من ذات الجنب والنبي

عَلَيْهِ حي. وروى الترمذي وغيره عن أنس: أن النبي عَلَيْهِ كوى أسعد بن زرارة من الشوكة (۱)، وفي «صحيح البخاري» عن ابن عباس مرفوعاً: «الشفاء في ثلاث: شربة عسل، وشرطة محِ بم وكيّة نار وأنا أنهى عن الكي»، وفي لفظ: «وما أحبُّ أن أكتوى».

قال ابن القيم: فقد تضمنت أحاديث الكي أربعة أنواع:

أحدها: فعله، والثاني: عدم محبته له، والثالث: الثناء على من تركه، والرابع: النهى عنه.

ولا تعارض بينهما بحمد الله، فإن فعله له يدل على جوازه؛ وعدم محبته له لا يدل على المنع منه، وأما الثناء على تاركيه فيدل على أن تركه أولى وأفضل، وأما النهى عنه فعلى سبيل الاختيار والكراهية (٢).

قوله: «ولا يتطيرون» أي لا يتشاءمون بالطيور ونحوها، وسيأتي بيان الطيرة وما يتعلق بها في بابها إن شاء الله تعالى.

قوله: «وعلى ربهم يتوكلون»(٣): ذكر الأصل الجامع الذي تفرعت عنه هذه الأفعال وهو التوكل على الله، وصدق الالتجاء إليه، والاعتباد بالقلب عليه، الذي هو خلاصة التفريد، ونهاية تحقيق التوحيد الذي يثمر كل مقام شريف من المحبة والخوف والرجاء، والرضى به رباً وإلهاً، والرضى بقضائه. بل ربها أوصل

<sup>(</sup>١) مرض.

<sup>(</sup>٢) وما قاله ابن القيم جيِّد.

<sup>(</sup>٣) التوكل يشمل أمرين أحدهما: الاعتباد بالقلب على الله، والثاني: فعل الأسباب ومباشرتها.

والأسباب أنواع: واجبة كفعل الأوامر وترك النواهي الذي يكون به دخول الجنة والنجاة من النار فهذا سبب واجب وهو فعل الفرائض وترك المحارم، والثاني: سبب مستحب كفعل النوافل، والثالث: مباح كطلب الرزق بالحراثات والصناعات فهذا جنسه مباح وقد يكون واجباً، والرابع: سبب محرم كالكسب المحرم من الخمر وآلات الملاهي.

العبد إلى التلذذ بالبلاء، وعده من النعماء فسبحان من يتفضل على من يشاء بها يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

واعلم أن الحديث لا يدل على أنهم لا يباشرون الأسباب أصلاً كما يظنه الجهلة، فإن مباشرة الأسباب في الجملة أمر فطري ضروري لا انفكاك لأحد عنه حتى الحيوان البهيم، بل نفس التوكل مباشرة لأعظم الأسباب كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ ﴿ (الطلاق: ٣). أي كافيه إنها المراد أنهم يتركون الأمور المكروهة مع حاجتهم إليها توكلاً على الله كالاسترقاء (١١)، والاكتواء فتركهم له ليس لكونه سبباً لكن لكونه سبباً مكروها، لا سيها والمريض يتشبث بها يظنه سبباً لشفائه بخيط العنكبوت. أما نفس مباشرة الأسباب، والتداوي على وجه لا كراهية فيه، فغير قادح في التوكل؛ فلا يكون تركه مشروعاً كما في وجه لا كراهية فيه، فغير قادح في التوكل؛ فلا يكون تركه مشروعاً كما في أسامة بن شريك قال: كنت عند النبي عليه وجاءت الأعراب، فقالوا يا رسول الله أنداوي؟ فقال: «نعم يا عباد الله تداووا، فإن الله عز وجل لم يضع داءً إلا وضع له أنتداوي؟ غير داء واحد» قالوا: ما هو؟ قال: «الهرم» [رواه أحمد].

قال ابن القيم: فقد تضمنت هذه الأحاديث إثبات الأسباب والمسببَّات، وإبطال قول من أنكرها والأمر بالتداوي؛ وأنه لا ينافي التوكل كها لا ينافيه دفع داء الجوع والعطش والحر والبرد بأضدادها. بل لا تتم حقيقة التوحيد إلا بمباشرة الأسباب التي نصبها الله مقتضيات لمسببَّاتها قدراً وشرعاً، وأن تعطيلها يقدح في نفس التوكل، كها لا يقدح في الأمر والحكمة، ويضعفه من حيث يظن معطلها أن تركها أقوى في التوكل، فإن تركها عجز ينافي التوكل الذي حقيقته اعتهاد القلب على الله في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه، ودفع ما يضره في دينه ودنياه، ولا

<sup>(</sup>١) وهو طلب النفث خاصة، أما التداوي بغير الرقية والنفث فلا يدخل في ذلك.

بد مع هذا الاعتهاد من مباشرة الأسباب وإلا كان معطلاً للأمر والحكمة والشرع، فلا يجعل العبد عجزه (۱) توكلاً ولا توكله عجزاً. وقد اختلف العلهاء في التداوي (۲) هل هو مباح وتركه أفضل، أو مستحب أو واجب؟ فالمشهور (۳) عن أحمد الأول لهذا الحديث وما في معناه، ولكن على ما تقدم لا يتم الاستدلال به على ذلك؛ والمشهور عند الشافعي الثاني أنه مستحب، حتى ذكر النووي في «شرح مسلم» أنه مذهبهم ومذهب جمهور السلف وعامة الخلف. واختاره الوزير أبو المظفر (۱) قال: ومذهب أبي حنيفة أنه مؤكد حتى يداني به الوجوب قال: ومذهب مالك أنه يستوي فعله وتركه (۵) فإنه قال: لا بأس بالتداوي ولا بأس بتركه. وقال شيخ الإسلام: ليس بواجب عند جماهير الأئمة وإنها أوجبه طائفة قليلة من أصحاب الشافعي وأحمد (۱).

قوله: «فقام إليه عكاشة بن محصن» بضم العين وتشديد الكاف ويجوز تخفيفها ومحصن بكسر الميم وسكون الحاء وفتح الصاد المهملتين -ابن حرثان- بضم المهملة وسكون الراء وبعدها مثلثة - الأسدي من بني أسد بن خزيمة ومنه خلفاء بني أمية، كان من السابقين إلى الإسلام، ومن أجمل الرجال، هاجر وشهد بدراً وقاتل فيها. قال ابن إسحاق: وبلغني أن النبي عليه قال: «خير فارس في العرب

<sup>(</sup>١) أي تركه للأسباب.

<sup>(</sup>٢) على أربعة أقوال: أحدها: أنه مباح وتركه مباح، والثاني: مباح وتركه أفضل، والثالث: أنه مستحب، والرابع: أنه متأكد حتى يداني به الواجب، والثالث قول الجمهور.

<sup>(</sup>٣) ركونه إلى الأسباب وعجزه عن حصول مطلوبه بجعل ذلك توكلاً.

<sup>(</sup>٤) ابن هبيرة، وهو حنبلي.

<sup>(</sup>٥) فهو مباح، وتركه مباح فتكون المذاهب في التداوي أربعة.

<sup>(</sup>٦) ولهذا الإيجاب وجه فيها إذا احتفت به قرينة كها إذا كان في تداويه نفع له وسلامة لغيره من أذاه أو في تداويه وسلامته نفع للناس أو يعلم في تداويه سلاماً من الهلاك كحسم العضو المقطوع.

عكاشة» ومناقبه مشهورة، اسشهد في قتال أهل الردة مع خالد بن الوليد بيدي طليحة الأسدي سنة اثنتي عشرة ثم أسلم طليحة بعد ذلك(١).

قوله: «قال ادع الله أن يجعلني منهم» فقال: «أنت منهم». في رواية البخاري: فقال «اللهم اجعله منهم»، وكذلك في حديث أبي هريرة عند البخاري مثله. وفي بعض الروايات: أمنهم أنا يا رسول الله؟ قال: «نعم»، قال الحافظ: ويجمع بأنه سأل الدعاء أولاً، فدعا له ثم استفهم هل أُجيب؟ فأخبره. وفيه طلب الدعاء من الفاضل.

قوله: «ثم قام إليه رجل آخر» لم نقف على تسميته إلا في طريق واهية ذكرها الخطيب في «المبهات» من رواية أبي حذيفة إسحاق بن بشر أحد الضعفاء من طريقين له عن مجاهد أن رسول الله ﷺ لما انصرف من غزاة بني المصطلق، فساق قصة طويلة فيها ذلك.

قال الحافظ: وهذا مع ضعفه وإرساله يستبعد من جهة جلالة سعد بن عبادة فإن كان محفوظاً فلعله آخر باسم سيد الخزرج واسم أبيه، فإن في الصحابة كذلك آخر له في «مسند بقى بن مخلد» وفي الصحابة سعد بن عمارة فلعل اسم أبيه تحرّف.

قوله: «سبقك بها عكاشة» (٢). قال ابن بطال: معنى قوله سبقك. أي إلى إحراز هذه الصفات، وهي التوكل وعدم التطير وما ذكر معه، وعدل عن قوله: لست منهم أو لست على أخلاقهم تلطفاً بأصحابه، وحسن أدبه معهم. وقال القرطبي: لم يكن عند الثاني من الأحوال ما كان عند عكاشة، فلذلك لم يجب إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك كل من كان حاضراً فيتسلسل الأمر، فسد الباب بقوله

<sup>(</sup>١) فصدق في طليحة قوله -عليه السلام-: «يضحك الله لرجلين يقتل أحدهما الآخر كلاهما يدخل الجنة».

<sup>(</sup>٢) والأولى في معنى سبقك أي بهذه الطِّلبة في هذا المقام.

ذلك، وهذا أولى من قول من قال كان منافقاً لوجهين؛ أحدهما: أن الأصل في الصحابة عدم النفاق فلا يثبت ما يخالف ذلك إلا بنقل صحيح، والثاني: أنه قَلَّ أن يصدر مثل هذا السؤال إلا عن قصد صحيح ويقين بتصديق الرسول على وكيف يصدر ذلك من منافق.

قلت: هذا أولى ما قيل في تأويله، وإليه مال شيخ الإسلام. قال المصنف: وفيه استعمال المعاريض وحسن خلقه عليه.



## باب الخوف من الشرك

وَقُولُ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ إِنَّ أَللَهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [لنساء: ٤٨، ١١٦]

## الشِّنجُجُ :

لما كان الشرك أعظم ذنب عُصي الله به، ولهذا رتب عليه من عقوبات الدنيا والآخرة ما لم يرتبه على ذنب سواه من إباحة دماء أهله وأموالهم وسبي نسائهم وأولادهم، وعدم مغفرته من بين الذنوب إلا بالتوبة منه، نبه المصنف بهذه الترجمة على أنه ينبغي للمؤمن أن يخاف منه ويحذره ويعرف أسبابه ومبادئه وأنواعه لئلا يقع فيه، ولهذا قال حذيفة: «كان الناس يسألون رسول الله على عن الخير وكنت أسأله عن الشرّ مخافة أن أقع فيه». [رواه البخاري]، وذلك أن من لم يعرف إلا الخير قد يأتيه الشر ولا يعرف أنه شر فإما أن يقع فيه، وإما أن لا ينكره كما ينكره الذي عرفه، ولهذا قال عمر بن الخطاب: إنها تنقض عرى الإسلام عروة عروة، إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية.

قال شيخ الإسلام: وهو كما قال عمر فإن كمال الإسلام هو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتمام ذلك بالجهاد في سبيل الله، ومن نشأ في المعروف فلم يعرف غيره فقد لا يكون عنده من العلم بالمنكر وضرره ما عند من علمه، ولا يكون عنده من الجهاد لأهله ما عند الخبير بهم؛ ولهذا يوجد [في] الخبير بالشر وأسبابه إذا كان حسن القصد عنده من الاحتراز عنه والجهاد لهم ما ليس عند غيره.

ولهذا كان الصحابة أعظم إيهاناً وجهاداً ممن بعدهم لكمال معرفتهم بالخير والشر، وكمال محبتهم للخير وبغضهم للشر لما علموه من حسن حال الإيهان

والعمل الصالح، وقبح حال الكفر والمعاصي(١).

قال: «وقول الله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ » (النساء: ٤٨). قال ابن كثير: أخبر تعالى أنه لا يغفر أن يشرك به، أي لا يغفر لعبد لقيه وهو مشرك به، ويغفر ما دون ذلك. أي من الذنوب لمن يشاء من عباده.

قلت: فتبين بهذا أن الشرك أعظم الذنوب؛ لأن الله تعالى أخبر أنه لا يغفره أي إلا بالتوبة منه، وما عداه فهو داخل تحت مشيئة الله إن شاء غفره بلا توبة وإن شاء عذب به. وهذا يوجب للعبد شدة الخوف من هذا الذنب الذي هذا شأنه عند الله، وإنها كان كذلك لأنه أقبح القبح وأظلم الظلم إذ مضمونه تنقيص رب العالمين، وصرف خالص حقه لغيره، وعدل غيره به كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ۗ ۞ ﴿ (الأنعام: ١) ولأنه مناقض للمقصود بالخلق والأمر منافٍ له من كل وجه، وذلك غاية المعاندة لرب العالمين، والاستكبار عن طاعته والذل له، والانقياد لأوامره الذي لا صلاح للعالم إلا بذلك. فمتى خلا منه خرب وقامت القيامة، كما قال عليه: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله الله» (٢) [رواه مسلم]. ولأن الشرك تشبيه للمخلوق بالخالق تعالى وتقدس في خصائص الإلهية من ملك الضر والنفع، والعطاء والمنع الذي يوجب تعلق الدعاء والخوف والرجاء والتوكل وأنواع العبادة كلها بالله وحده. فمن علق ذلك بمخلوق فقد شبهه بالخالق، وجعل من لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً فضلاً عن غيره شبيهاً بمن له الخلق كله، وله الملك كله وبيده الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله. فأزمة الأمور كلها بيديه سبحانه، ومرجعها إليه فها شاء كان وما لم يشأ لم يكن، لا مانع لما أعطى، ولا معطى لما منع، الذي إذا فتح للناس رحمة فلا

<sup>(</sup>١) ولهذا يجب على الإنسان أن يتعلم الخير والشر.

<sup>(</sup>٢) أي الله أكبر فلا يعرفون الله، وفي رواية «لا يقولون لا إله إلا الله».

مسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم، فأقبح التشبيه العاجز الفقير بالذات بالقادر الغني بالذات، ومن خصائص الإلهية الكهال المطلق من جميع الوجوه الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه، وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده والتعظيم والإجلال والخشية والدعاء والرجاء والإنابة والتوكل والتوبة والاستعانة وغاية الحب مع غاية الذل كل ذلك يجب عقلاً وشرعاً وفطرة أن يكون لله وحده، ويمتنع عقلاً وشرعاً وفطرة أن يكون لغيره، فمن فعل شيئاً من ذلك لغيره فقد شبه ذلك الغير بمن لا شبيه له ولا مثل له ولا ندّ له، وذلك أقبح التشبيه وأبطله، فلهذه الأمور وغيرها أخبر سبحانه أنه لا يغفره مع أنه كتب على نفسه الرحمة، هذا معنى كلام ابن القيم.

وفي الآية رد على الخوارج المكفرين بالذنوب، وعلى المعتزلة القائلين بأن أصحاب الكبائر يدخلون النار ولا بد، ولا يخرجون منها، وهم أصحاب المنزلة بين المنزلتين.

ووجه ذلك أنه تعالى جعل مغفرة ما دون الشرك معلقة بالمشيئة، ولا يجوز أن يحمل هذا على التأكيد، فإن التائب لا فرق في حقه بين الشرك وغيره كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَقْسَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ أَن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ (الزمر: ٥٣). فهنا (١١) عمم وأطلق؛ لأن المراد به التائب (٢)، وهناك (٢) خص وعلّق لأن المراد به ما لم يتب (٣). قاله شيخ الإسلام.



<sup>(</sup>١) أي في آية الزمر وهذا بإجماع العلماء والسلف لأنه عمم الذنوب كلها الشرك وغيره وأطلق لم يقيد بالمشيئة فدل على أن المراد به التائب.

<sup>(</sup>٢) أي في آية النساء: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ ... ﴾ خصّ الشرك بعدم المغفرة وعلَّق ما دونه بالمشيئة.

وَقَالَ الْحَلِيلُ عَلَيهِ السَّلاَمُ: ﴿وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعَبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞﴾ [إبراهيم: ٣٥].

قوله: «وقال الخليل -عليه السلام-: ﴿ وَأَجْنُبُنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ السَّامَ ( وَأَجْنُبُنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ( وَ ) ( إبراهيم: ٣٥).

الصنم: ما كان منحوتاً على صورة البشر، والوثن: ما كان منحوتاً على غير ذلك. ذكره الطبري عن مجاهد، والظاهر أن الصنم ما كان مصوراً على أي صورة (۱۱)، والوثن بخلافه كالحجر والبِنيّة، وإن كان الوثن قد يطلق على الصنم. ذكر معناه غير واحد ويروى عن بعض السلف ما يدل عليه.

وقوله: ﴿وَأَجَنُبُنِى ﴾ أي اجعلني وبني في جانب عن عبادة الأصنام، وباعد بيني وبينها. قيل: وأراد بذلك بنيه وبناته من صلبه، ولم يذكر البنات لدخولهم تبعاً في البنين (٢)، وقد استجاب الله دعاءه وجعل بنيه أنبياء وجنبهم عبادة الأصنام (٣)، وإنها دعا إبراهيم -عليه السلام - بذلك، لأن كثيراً من الناس افتتنوا بها، كها قال: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِن النَّاسِ أَنْ وَدعا الله أن

<sup>(</sup>١) إنسان أو حيوان أو طير، واختيار الشارح هو الصواب.

<sup>(</sup>٢) ويحتمل أنه -عليه السلام- ليس له بنات في ذلك الوقت.

<sup>(</sup>٣) ويحتمل أنه أراد بنيه من صلبه ومن غيرهم فاستجاب الله دعاءه في البعض ولم يستجب له في البعض الآخر؛ لأنه وقع عبادة الأصنام فيهم كما وقع في قريش من ذرية إبراهيم، كما أن نبينا محمد على الله لأمته أن لا يجعل بأسهم بينهم فلم يستجب له وكما دعا على قوم فلم يستجب له، بل هداهم الله -كما في غزوة أحد- وإن كان الأنبياء أولى الناس بإجابة الدعاء لكن الله عليم حكيم فقد يستجيب الدعاء لأسرار وحكم وقد لا يستجيب الدعاء لحكم وأسرار تخفى على الداعى.

يعافيه وبنيه من عبادتها<sup>(۱)</sup>، فإذا كان إبراهيم -عليه السلام- يسأل الله أن يجنبه ويجنّب بنيه عبادة الأصنام، فما ظنك بغيره؟ كما قال إبراهيم التيمي ومن يأمن البلاء بعد إبراهيم؟. رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم، وهذا يوجب للقلب الحي أن يخاف من الشرك، لا كما يقول الجهال: إن الشرك لا يقع في هذه الأمة، ولهذا أمنوا الشرك فوقعوا فيه (۱)، وهذا وجه مناسبة الآية للترجمة.



<sup>(</sup>١) وهذا يوجب للعبد أن يسأل الله أن يجنِّبه الفتن ولا سيها عند كثرتها ووجود أسبابها.

<sup>(</sup>٢) ويستدلون بحديث: «إن الشيطان يئس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب» وهذا لا حجة فيه لأن الشيطان يئس لما رأى ظهور الإسلام وانتشاره ودخول الناس فيه فظن أنه لا يحصل الشرك وليس التيئيس من الله بل هو ظن من الشيطان وقد أخبر النبي عَيِي أن الشرك يقع في هذه الأمة وأنه لا تقوم الساعة حتى يلحق حيٌّ من هذه الأمة بالمشركين وحتى تعبد فئام من هذه الأمة الأوثان، وأنه لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس عند ذي الخلصة.

وَفِي الْحَدِيثِ: «أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرْكُ الأَصْغَرُ»، فَسُئِلَ عَنهُ. فَقَالَ: «الرِّيَاءُ».

هكذا أورد المصنف هذا الحديث مختصراً غير معزو، وقد رواه الإمام أحمد والطبراني، وابن أبي الدنيا، والبيهقي في «الزهد»، وهذا لفظ أحمد قال: حدثنا يونس، ثنا ليث عن يزيد، يعني ابن الهاد، عن عمرو، عن محمود بن لبيد أن رسول الله على قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: «الرياء، يقول الله يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالمم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء». قال المنذري ومحمود بن لبيد رأى النبي على ولم يصح له منه سماع فيها أرى. وذكر ابن أبي حاتم أن البخاري قال: له صحبة. قال (۱): وقال أبي: لا تعرف له صحبة. ورجح ابن عبدالبر والحافظ أن له صحبة وقال جُلُّ روايته عن الصحابة (۲)، وقد رواه الطبراني بإسناد جيد عن محمود بن لبيد عن رافع ابن خديج. وقيل إن حديث محمود هو الصواب دون ذكر رافع. مات محمود سنة ست وتسعين. وقيل: سنة سبع، وله تسع وتسعون سنة.

قوله: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» هذا من رحمته عليه لأمته وشفقته عليهم، وتحذيره مما يخاف عليهم، فإنه ما من خير إلا دلهم عليه وأمر به، وما من شر إلا وأخبرهم به وحذرهم عنه. كما قال عليه فيما صح عنه: «ما بعث الله من نبي إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينهاهم عن شر ما

<sup>(</sup>١) القائل ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) وبهذا تثبت صحبة محمود بن لبيد وإن لم يصح له سماع فيكون مرسلاً ومرسل الصحابي حجة لا سيها وقد جاء مسنداً من رواية رافع بن خديج الذي رواه الطبراني بإسناد جيد كها ذكر الشارح.

يعلمه لهم».

ولما كانت النفوس مجبولة على محبة الرياسة والمنزلة في قلوب الخلق إلا من سلم الله، كان هذا أخوف ما يخاف على الصالحين، لقوة الداعي إلى ذلك، والمعصوم من عصمه الله، وهذا بخلاف الداعي إلى الشرك الأكبر، فإنه إما معدوم في قلوب المؤمنين الكاملين، ولهذا يكون الإلقاء في النار أسهل عندهم من الكفر. وإما ضعيف، هذا مع العافية، وأما مع البلاء، فيثبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة، ويضل الله الظالمين ويفعل الله ما يشاء. فلذلك صار خوفه على أصحابه من الرياء أشد (۱) لقوة الداعي وكثرته، دون الشرك الأكبر لمن وقوع عبادة الأوثان في أمته، فدل على أنه ينبغي للإنسان أن يخاف على نفسه الشرك الأكبر إذا كان الأصغر مخوفاً على الصالحين من الصحابة مع كمال إيهانهم، فينبغي للإنسان أن يخاف الأكبر لنقصان إيهانه ومعرفته بالله، فهذا وجه إيراد المصنف له هنا مع أن الترجمة تشمل النوعين.

قال المصنف: وفيه أن الرياء من الشرك، وأنه من الأصغر، وأنه أخوف ما يخاف على الصالحين، وفيه قرب الجنة والنار، والجمع بين قربهما في حديث واحد على عمل واحد متقارب في الصورة (٢).



<sup>(</sup>١) فغير الصالحين يُخاف عليه من الأكبر والأصغر.

<sup>(</sup>٢) كما يكون اثنان هذا تخرج روحه على التوحيد فيكون من أهل الجنة، وهذا تخرج روحه على الشرك فيكون من أهل النار، وقد يكونان أخوين أو ابناً وأباه، وكما في حديث: «الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله والنار مثل ذلك»، وكما في حديث ابن مسعود: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه» الحديث.

وَعَن ابنِ مَسعُودٍ أَنَّ رَسُـولَ الله ﷺ قَـالَ: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو للهُ نِدًّا دَخَلَ النَّارَ» [رواه البخاري].

قال ابن القيم: الند: الشبه. يقال: فلان ند فلان ونديده، أي مثله وشبهه. انتهى.

وهذا كما قال تعالى: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ١٣٠ ﴾ (البقرة: ٢٢). وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَا دَالِّيضِلَ عَن سَبِيلِهِ أَ قُلْ تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ۖ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَكِ ٱلنَّارِ ۞﴾ (الزمر: ٨). أي من مات وهو يدعو لله نداً، أي جعل لله نداً فيها يختص به تعالى ويستحقه من الربوبية والإلهية(١) دخل النار، لأنه مشرك، فإن الله تعالى هو المستحق للعبادة لذاته، لأنه المألوه المعبود الذي تألهه القلوب وترغب إليه، وتفزع إليه عند الشدائد، وما سواه فهو مفتقر إليه، مقهور بالعبودية له، تجري عليه أقداره وأحكامه طوعاً وكرهاً فكيف يصلح أن يكون نداً؟ قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ. مِنْ عِبَادِهِ عَجُزْءًا ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴿ ﴿ ﴿ مِرِيم: ٩٣). الآيتين. وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنَّى ٱلْحَمِيدُ ﴿ اللهِ (فاطر: ١٥). فبطل أن يكون له نديد من خلقه، تعالى عن ذلك علواً كبيراً ﴿ مَا أَتَّخَذَا ٱللَّهُ مِن وَلِيووَمَاكَاتَ مَعَهُ، مِنْ إِلَنهِ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَنهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ الله عنلِم ٱلْعَنَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ الله ﴿ المؤمنون: ٩١-٩٢).

واعلم أن دعاء الند على قسمين (٢): أكبر وأصغر، فالأكبر لا يغفره الله إلا

<sup>(</sup>١) الند في الغالب يكون في الألوهية والعبادة وقد يكون في الربوبية وهذا تنكره أكثر الأمم.

<sup>(</sup>٢) لأنه شرك.

بالتوبة منه، وهو الشرك الأكبر. والأصغر كيسير الرياء، وقول الرجل ما شاء الله وشئت، ونحو ذلك. فقد ثبت أن النبي على الله الله له رجل: ما شاء الله وشئت، قال: «أجعلتني لله نداً؟ بل ما شاء الله وحده» رواه أحمد وابن أبي شيبة، والبخاري في «الأدب المفرد»، والنسائي، وابن ماجه، وقد تقدم حكمه في باب فضل التوحيد.



وَلِمُسلِمٍ عَن جَابِرٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَن لَقِيَ اللهَ لاَ يُشرِكُ بِهِ شَيئًا دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيئًا دَخَلَ النَّارَ».

جابر: هو ابن عبدالله بن عمرو بن حرام بمهملتين الأنصاري، ثم السَّلمي (۱) بفتحتين، صحابي جليل مكثر، ابن صحابي، له ولأبيه مناقب مشهورة -رضي الله عنها-(۲). مات بالمدينة بعد السبعين، وقد كُفَّ بصره وله أربع وتسعون سنة.

قوله: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً»: قال القرطبي: أي من لم يتخذ معه شريكاً في الإلهية ولا في الخلق ولا في العبادة. ومن المعلوم من الشرع المجمع عليه عند أهل السنة أن من مات على ذلك فلا بد له من دخول الجنة وإن جرت عليه قبل ذلك أنواع من العذاب والمحنة، وإن مات على الشرك لا يدخل الجنة ولا يناله من الله رحمة، ويخلد في النار أبد الآباد من غير انقطاع عذاب، ولا تصرم آماد، وهذا معلوم ضروري من الدين، مجمع عليه بين المسلمين. وقال النووي: أما دخول المشرك إلى النار فهو على عمومه، فيدخلها ويخلد فيها، ولا فرق بين الكتابي اليهودي والنصراني، وبين عبدة الأوثان وسائر الكفرة من المرتدين والمعطلين، ولا فرق عند أهل الحق بين الكافر عناداً وغيره، ولا بين من خالف ملة الإسلام وبين من انتسب إليها ثم حكم بكفره بجحده وغير ذلك. وأما دخول من مات غير مشرك الجنة فهو مقطوع له به؛ لكن إن لم يكن صاحب كبيرة مات مصراً عليها مشرك الجنة أولاً، وإن كان صاحب كبيرة مات مصراً عليها عفا عنه دخل الجنة أولاً، وإلا عُذّب في النار ثم أخرج فيدخل الجنة.

وقال غيره: اقتصر على نفي الشرك لاستدعائه (٣) التوحيد بالاقتضاء،

<sup>(</sup>١) بفتحتين كالنّمري لأنه من بني سَلِمة بخلاف السُّلمي بضم ثم فتح لأنه من بني سُليم.

<sup>(</sup>٢) أبوه عبدالله بن حرام، أحد النقباء يوم أحد وقد استشهد فيها.

<sup>(</sup>٣) أي نفي الشرك يقتضي حصول التوحيد، وحصول التوحيد يلزم منه إثبات الرسالة.

واستدعائه إثبات الرسالة باللزوم، إذ من كذَّب رسل الله فقد كذَّب الله، ومن كذَّب الله فهو مشرك، وهو كقولك: من توضأ صحت صلاته، أي مع سائر الشروط، فالمراد من مات حال كونه مؤمناً بجميع ما يجب الإيهان به إجمالاً في الإجمالي وتفصيلاً في التفصيلي<sup>(۱)</sup>.

قلت: قد تقدم بعض ما يتعلق بذلك في باب فضل التوحيد.

قال المصنف: وفيه تفسير لا إله إلا الله، كما ذكره البخاري في "صحيحه" يعني أن معنى لا إله إلا الله: ترك الشرك وإفراد الله بالعبادة والبراءة ممن عبد سواه كما بيّنه الحديث، وفيه فضيلة من سلم من الشرك.



<sup>(</sup>١) وهذا معلوم من الأدلة فلا بدّ من ضمّ بعضها إلى بعض، فالمراد من مات لا يشرك بالله مع إيهانه بها يجب الإيهان به وكفره بها يجب الكفر به.

# باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله(١)

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوۤ اْ إِلَى ٱللَّهِ ۚ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَاْمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَلَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].

# الشِّخُجُ :

لما بيَّن المصنف -رحمه الله- الأمر الذي خلقت له الخليقة وفضله وهو التوحيد، وذكر الخوف من ضده الذي هو الشرك، وأنه يوجب لصاحبه الخلود في النار، نبّه بهذه الترجمة على أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه كما يظن الجهال؛ ويقولون: اعمل بالحق واترك الناس وما يعنيك من الناس، بل يدعو إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن، كما كان ذلك شأن المرسلين وأتباعهم إلى يوم الدين، وكما جرى للمصنف وأشباهه من أهل العلم والدين والصبر واليقين.

وإذا أراد الدعوة إلى ذلك، فليبدأ بالدعوة إلى التوحيد الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله، إذ لا تصح الأعمال إلا به فهو أصلها الذي تُبنى عليه، ومتى لم يوجد لم ينفع العمل بل هو حابط، إذ لا تصح العبادة مع الشرك، كما قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَنِجِدَ اللّهِ شَهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ أُولَيْكِكَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ وَفِي ٱلنّارِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ النّوبة: ١٧). ولأن معرفة معنى هذه الشهادة هو أول واجب على العباد، فكان أول ما يبدأ به في الدعوة.

<sup>(</sup>١) الدعوة إلى التوحيد لها حالان: الحال الأولى تكون فيها فرض كفاية كها إذا كان أشخاص متعددون يعلمون بذلك ويستطيعون القيام بالدعوة، والحال الثانية: أن تكون فرض عين، كها إذا كان في مكان لا يعلم بهم غيره أو لا يقدر على الدعوة غيره.

قال: «وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوۤ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ (١) أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾».

قال ابن كثير: يقول تعالى لرسوله على آمراً له أن يخبر الناس أن هذه سبيله، أي طريقته وسنته، وهي الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله، يدعو إلى الله بها على بصيرة من ذلك ويقين وبرهان هو وكل من اتبعه يدعو إلى ما دعا إليه رسول الله على بصيرة وبرهان عقلي وشرعي. وقوله: ﴿وَسُبْحَنَ اللّهِ ﴾ أي وأنزّه الله وأُجِلُّ وأعظّم عن أن يكون له شريك ونديد، تبارك وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

قلت: فتبين وجه المطابقة بين الآية والترجمة. قيل: ويظهر ذلك إذا كان قوله: هم وَمَنِ اتَبَعَنِي مع عطفاً على الضمير في ﴿أَدْعُواْ إِلَى اللَّهِ فهو دليل على أن أتباعه هم الدعاة إلى الله تعالى، وإن كان عطفاً على الضمير المنفصل فهو صريح في أن أتباعه هم أهل البصيرة فيها جاء به دون من عداهم، والتحقيق أن العطف يتضمن المعنيين، فأتباعه هم أهل البصيرة الذين يدعون إلى الله.

وفي الآية مسائل نبّه عليها المصنف منها: التنبيه على الإخلاص؛ لأن كثيراً ولو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه. ومنها أن البصيرة من الفرائض، ووجه ذلك أن البّاعه على واجب، وليس أتباعه حقاً إلا أهل البصيرة، فمن لم يكن منهم فليس من أتباعه، فتعيّن أن البصيرة من الفرائض، ومنها أن من دلائل حسن التوحيد أنه تنزيه الله عز وجل عن المسبة، ومنها أن من أقبح الشرك كونه مسبّة لله. ومنها إبعاد المسلم عن المشركين لا يصير معهم ولو لم يشرك، وكل هذه الثلاث في قوله:



<sup>(</sup>١) المراد بالبصيرة العلم لأن الدعوة بدون علم يحصل فيها من الفساد وسوء الحال الشيء الكثير.

قال: وَعَنِ ابنِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَسُولُ الله ﷺ لَيَّا بَعَثَ مُعَاذاً إِلَى اليَمَنِ؛ قَالَ لَهُ: «إِنَّكَ تَأْتِي قَوْمًا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ؛ فَليَكُن أَوَّلَ مَا تَدعُوهُم إِلَيهِ شَهَادَةُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِللَّا الله.

وَفِي رِوَايَةٍ: إِلَى أَن يُوحِّدُوا الله (''، فَإِنْ هُمْ ('' أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ الله افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَسْ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ؛ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقُرَائِهِمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقُرَائِهِمْ ('')؛ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ ('') أَمْوَالهِمْ، وَاتَّقِ دَعْوَةَ المَظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الله حِجَابٌ ". أَخرَجَاهُ.

قوله: «لما بعث معاذاً إلى اليمن»: قال الحافظ: كان على بعث معاذاً إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي على كما ذكر المصنف - يعني البخاري - في أواخر المغازي، وقيل كان ذلك في آخر سنة تسع عند منصرفه على من تبوك. رواه الواقدي بإسناده إلى كعب بن مالك، وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» عنه، ثم حكى ابن سعد أنه

<sup>(</sup>١) اختلاف الروايات لأن الرواة رووه بالمعنى، وفيه دليل على أن الكافر لا يدعى إلى الصلاة بل يدعى إلى الصلاة بل يدعى إلى التوحيد فإن استجاب دُعي إلى الصلاة، أما الموحد المقصِّر في الصلاة فإنه يُدعى إلى الصلاة.

<sup>(</sup>٢) لم يذكر الصيام والحج واكتفى بالتوحيد والصلاة والزكاة؛ لأن هذه هي الأصول والأساس، فمن استجاب لها استجاب لغيرها، ولأن الصيام فرض العام، والحج فرض العمر، ونظير هذا الحديث نصوص أخرى لقوله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكَوٰةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾، وقوله: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الضَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكَوْةَ فَإِخْوَا لَكَمْ فِي الدِينِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) يدخل في الفقراء المساكين.

<sup>(</sup>٤) الكريم: الخيار الجيد العالي فلا يأخذ العامل الخيار وهو ما فيه شحم ووبر ودر إلا إذا سمحت بذلك نفس صاحبها، بل يأخذ الوسط وهذا هو العدل فلا يأخذ الخيار ولا يأخذ الشرار.

كان في ربيع الآخر سنة عشر. وقيل: بعثه عام الفتح سنة ثمان. واتفقوا أنه لم يزل على اليمن إلى أن قدم في عهد أبي بكر، ثم توجه إلى الشام فهات بها؛ واختلف هل كان معاذ والياً أو قاضياً، فجزم ابن عبدالبر بالثاني والغساني بالأول.

قلت: الظاهر أنه كان والياً وقاضياً.

قوله: «إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب»: قال القرطبي: يعني به اليهود والنصارى، لأنهم كانوا في اليمن أكثر من مشركي العرب أو أغلب، وإنها نبهه على هذا ليتهيأ لمناظرتهم، ويعد الأدلة لامتحانهم، لأنهم أهل علم سابق، بخلاف المشركين وعبدة الأوثان. وقال الحافظ: هو كالتوطئة للوصية ليجمع همته عليها، ثم ذكر معنى كلام القرطبي.

قلت: وفيه أن مخاطبة العالم ليست كمخاطبة الجاهل، والتنبيه على أنه ينبغي للإنسان أن يكون على بصيرة في دينه، لئلا يبتلى بمن يورد عليه شبهة من علماء المشركين، ففيه التنبيه على الاحتراز من الشبه، والحرص على طلب العلم.

قوله: «فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله الجوز رفع «أول» مع نصب «شهادة» وبالعكس.

قوله: «وفي رواية» «إلى أن يوحدوا الله» هذه الرواية في التوحيد من «صحيح البخاري»، وفي بعض الروايات: «فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله»، وفي بعضها «وأن محمداً رسول الله»، وأكثر الروايات فيها ذكر الدعوة إلى الشهادتين.

وأشار المصنف -رحمه الله - بإيراد هذه الرواية إلى التنبيه على معنى شهادة: أن لا إله إلا الله؛ إذ معناها توحيد الله تعالى بالعبادة، وترك عبادة ما سواه، فلذلك جاء الحديث مرة بلفظ: «شهادة أن لا إله إلا الله»، ومرة: «إلى أن يوحدوا الله»، ومرة: «فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله، فإذا عرفوا الله، فأخبرهم أن الله

افترض عليهم خمس صلوات»، وذلك هو الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله الذي قال الله فيه: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّعْوُتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِاً سَتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا الله فيه: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّعْوُتِ وَيُؤْمِنَ بِاللهِ فَقَدَدِاسَتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا الله فيه: ﴿ وَلَا مَا لَا اللهِ فَلَا اللهِ فَلَا اللهِ فَلَا اللهِ فَلَا اللهِ اللهُ

ومعنى الكفر بالطاغوت: هو خلع الأنداد والآلهة التي تُدعى من دون الله من القلب، وترك الشرك بها رأساً، وبغضه وعداوته. ومعنى الإيهان بالله: هو إفراده بالعبادة التي تتضمن غاية الحب بغاية الذل والانقياد لأمره، وهذا هو الإيهان بالله المستلزم للإيهان بالرسل -عليهم السلام-، المستلزم لإخلاص العبادة لله تعالى، وذلك هو توحيد الله تعالى ودينه الحق المستلزم للعلم النافع، والعمل الصالح، وهو حقيقة شهادة أن لا إله إلا الله، وحقيقة المعرفة بالله، وحقيقة عبادته وحده لا شريك له.

فلله ما أفقه من روى هذا الحديث بهذه الألفاظ المختلفة لفظاً المتفقة معنى!، فعرفوا أن المراد من شهادة أن لا إله إلا الله هو الإقرار بها علماً ونطقاً وعملاً، خلافاً لما يظنه بعض الجهال أن المراد من هذه الكلمة هو مجرد النطق بها، أو الإقرار بوجود الله أو ملكه لكل شيء من غير شريك، فإن هذا القدر قد عرفه عبّاد الأوثان وأقروا به، فضلاً عن أهل الكتاب، ولو كان كذلك لم يحتاجوا إلى الدعوة إليه.

وفيه دليل على أن التوحيد الذي هو إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، وترك عبادة ما سواه هو أول واجب، فلهذا كان أول ما دعت إليه الرسل -عليهم السلام-، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْجِىٓ إِلَيْهِ أَنَهُ وَلَا إِلَهَ إِلَّا أَنْا فَأَعُبُدُونِ ۞ ﴿ (الانبياء: ٢٥).

وقال: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَأَجْتَنِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴾ (النحل: ٣٦).

قال شيخ الإسلام -رحمه الله-: وقد علم بالاضطرار من دين الرسول على واتفقت عليه الأمة أن أصل الإسلام، وأول ما يؤمر به الخلق، شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، فبذلك يصير الكافر مسلماً، والعدو ولياً، والمباح دمه وماله معصوم الدم والمال، ثم إن كان ذلك من قلبه، فقد دخل في الإيهان، وإن قاله بلسانه دون قلبه، فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيهان، وفيه البداءة في الدعوة والتعليم بالأهم فالأهم، واستدل به من قال من العلهاء: إنه لا يشترط في صحة الإسلام النطق بالتبري من كل دين يخالف دين الإسلام لأن اعتقاد الشهادتين يستلزم ذلك، وفي ذلك تفصيل.

وفيه أنه لا يحكم بإسلام الكافر إلا بالنطق بالشهادتين. قال شيخ الإسلام: فأما الشهادتان إذا لم يتكلم بهما مع القدرة فهو كافر باتفاق المسلمين، وهو كافر باطناً وظاهراً عند سلف الأمة وأئمتها، وجماهير علمائها.

قلت: هذا والله أعلم فيمن لا يقر بهما أو بأحدهما أما من كفره مع الإقرار بهما ففيه بحث، والظاهر أن إسلامه هو توبته عما كفر به. وفيه أن الإنسان قد يكون قارئاً عالماً وهو لا يعرف معنى لا إله إلا الله أو يعرفه ولا يعمل به، نبه عليه المصنف.

وقال بعضهم: هذا الذي أمر به النبي ﷺ معاذاً، هو الدعوة قبل القتال التي كان يوصي بها النبي ﷺ أمراءه.

قلت: فعلى هذا فيه استحباب الدعوة قبل القتال لمن بلغته الدعوة، أما من لم تبلغه فتجب دعوته.

قوله: «فإن هم أطاعوك لذلك». أي: شهدوا وانقادوا لذلك.

قوله: «فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات». فيه: أن الصلاة بعد التوحيد والإقرار بالرسالة أعظم الواجبات وأحبها، واستدل به على أن الكفار

غير مخاطبين بالفروع، حيث دعاهم أولاً إلى التوحيد فقط، ثم دعوا إلى العمل، ورتب ذلك عليها بالفاء، وأيضاً فإن قوله: «فإن هم أطاعوك لذلك فأخبرهم» يفهم منه أنهم لو لم يطيعوا لم يجب عليهم شيء. قال النووي: وهذا الاستدلال ضعيف، فإن المراد أعلمهم بأنهم مطالبون بالصلوات، وغيرها في الدنيا والمطالبة في الدنيا لا تكون إلا بعد الإسلام، ولا يلزم من ذلك أن لا يكونوا مخاطبين بها، ويزاد في عذابهم بسببها في الآخرة، قال: ثم اعلم أن المختار أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة، المأمور به والمنهى عنه، هذا قول المحققين والأكثرين.

وفيه دليل على أن الوتر ليس بفرض إذ لو كان فرضاً لكان صلاة سادسة لا سيها وهذا في آخر الأمر.

قوله: «فإن هم أطاعوك لذلك». أي: آمنوا بأن الله افترضها عليهم وفعلوها.

قوله: «فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم». فيه دليل على أن الزكاة أوجب الأركان بعد الصلاة، وأنها تؤخذ من الأغنياء وتصرف إلى الفقراء، وإنها خص النبي على الفقراء بالذكر مع أنها تدفع إلى المجاهد والعامل ونحوهما وإن كان أغنياء، لأن الفقراء -والله أعلم- هم أكثر من تدفع إليهم، أو لأن حقهم آكد ، وفيه أن الإمام هو الذي يتولى قبض الزكاة وصرفها إما بنفسه أو نائبه، فمن امتنع عن أدائها أخذت منه قهراً. قيل: وفيه دليل على أنه يكفي إخراج الزكاة في صنف واحد كها هو مذهب مالك وأحمد. وعلى ما تقدم لا يكون فيه دليل . وفيه أنه لا يجوز دفعها إلى غني ولا كافر، وأن الفقير لا زكاة عليه، وأن من ملك نصاباً لا يعطى من الزكاة من حيث إنه جعل المأخوذ منه

غنياً وقابله بالفقير. ومن ملك النصاب فالزكاة مأخوذة منه فهو غني، والغنى مانع من إعطاء الزكاة إلا من استثني، وأن الزكاة واجبة في مال الصبي والمجنون كما هو قول الجمهور لعموم قوله: «من أغنيائهم».

قوله: «فإياك وكرائم أموالهم»: هو بنصب كرائم على التحذير؛ والكرائم جمع كريمة، أي نفيسة. قال صاحب «المطالع»: هي جامعة الكمال الممكن في حقها من غزارة لبن وجمال صورة، أو كثرة لحم وصوف. ذكره النووي. وفيه أن يحرم على العامل أخذ كرائم المال في الزكاة، بل يأخذ الوسط. ويحرم على صاحب المال إخراج شر المال، بل يخرج الوسط، فإن طابت نفسه بإخراج الكريمة جاز.

قوله: «واتق دعوة المظلوم»: أي احذر دعوة المظلوم واجعل بينك وبينها وقاية بفعل العدل وترك الظلم؛ لئلا يدعو عليك المظلوم. وفيه تنبيه على المنع من جميع أنواع الظلم، والنكتة في ذكره عقب المنع من أخذ الكرائم إشارة إلى أن أخذها ظلم، ذكره الحافظ.

قوله: «فإنه» أي الشأن ليس بينها وبين الله حجاب. أي لا تحجب عن الله تعالى، بل ترفع إليه فيقبلها وإن كان عاصياً كها في حديث أبي هريرة عند أحمد مرفوعاً: «دعوة المظلوم مستجابة وإن كان فاجراً ففجوره على نفسه» (۱) وإسناده حسن، قاله الحافظ. وقال أبو بكر بن العربي هذا وإن كان مطلقاً فهو مقيد بالحديث الآخر أن الداعي على ثلاث مراتب: إما أن يُعجّل له ما طلب، وإما أن يُدخر له أفضل منه، وإما أن يُدفع عنه من السوء مثله (۲). وهذا كها قُيد مطلق قوله: ﴿ أَمّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ (النمل: ۲۲). بقوله تعالى: ﴿ فَيَكُشِفُ مَاتَدُعُونَ إِلَيهِ إِن

<sup>(</sup>١) بل حتى ولو كان كافراً وإن كان لا يستجاب له في دعائه لنفسه وعلى غير الظالم إن كان فاجراً آكلاً للحرام.

<sup>(</sup>٢) ويحتمل أن يكون غير مقيد بل هذا له حال وهذا له حال في غير المظلوم.

شَامَ ﴾ (الأنعام: ٤١). وفي الحديث أيضاً قبول خبر الواحد العدل ووجوب العمل به (۱)؛ وأن الإمام يبعث العمال لجباية الزكاة وأنه يعظ عماله وولاته، ويأمرهم بتقوى الله، ويعلمهم ما يحتاجون إليه، وينهاهم عن الظلم، ويعرفهم قبح عاقبته والتنبيه على التعليم بالتدريج؛ ذكره المصنف.

واعلم أنه لم يذكر في هذا الحديث ونحوه الصوم والحج، مع أن بعث معاذ كان في آخر الأمر كما تقدم، فأشكل ذلك على كثير من العلماء. قال شيخ الإسلام: أجاب بعض الناس أن الرواة اختصر بعضهم الحديث وليس الأمر كذلك، فإن هذا طعن في الرواة؛ لأن هذا إنها يقع في الحديث الواحد مثل حديث عبد القيس حيث ذكر بعضهم الصيام وبعضهم لم يذكره.

فأما الحديثان المنفصلان فليس الأمر فيهم كذلك، ولكن عن هذا جوابان:

أحدهما: أن ذلك بحسب نزول الفرائض، وأول ما فرض الله الشهادتان ثم الصلاة، فإنه أمر بالصلاة في أول أوقات الوحي، ولهذا لم يذكر وجوب الحج في عامة الأحاديث إنها جاء في الأحاديث المتأخرة.

قلت: وهذا من الأحاديث المتأخرة ولم يذكر ما فيها.

الجواب الثاني: أنه كان يذكر في كل مقام ما يناسبه، فيذكر تارة الفرائض التي يقاتل عليها كالصلاة والزكاة، ويذكر تارة الصلاة والصيام إن لم يكن عليه زكاة، ويذكر تارة الصلاة والزكاة والصيام. فإما أن يكون قبل فرض الحج كما في حديث عبد القيس ونحوه، وإما أن يكون المخاطب بذلك لا حج عليه.

وأما الصلاة والزكاة فلهما شأن ليس لسائر الفرائض، ولهذا ذكر الله تعالى في كتابه القتال عليهما لأنهما عبادتان ظاهرتان بخلاف الصوم، فإنه أمر باطن وهو مما

<sup>(</sup>١) لأن معاذاً واحد.

<sup>(</sup>٢) حديث وفد عبد القيس: «آمركم بالإيمان بالله وحده؛ أتدرون ما الإيمان بالله وحده» الحديث.

ائتمن عليه الناس، فهو من جنس الوضوء والاغتسال من الجنابة ونحو ذلك مما يؤتمن عليه العبد، فإن الإنسان يمكنه أن لا ينوي الصوم وأن يأكل سراً، كما يمكنه أن يكتم حدثه وجنابته، بخلاف الصلاة والزكاة؛ وهو على يذكر في الإعلام (۱) الأعمال الظاهرة التي يقاتل الناس عليها، ويصيرون مسلمين بفعلها، فلهذا علق ذلك بالصلاة والزكاة دون الصيام، وإن كان واجباً كما في آيتي (براءة) (۲) فإن (براءة) نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس. وكذلك لما بعث معاذ بن جبل إلى اليمن لم يذكر في حديثه الصيام لأنه تبع وهو باطن ولا ذكر الحج لأن وجوبه خاص ليس بعام، وهو لا يجب في العمر إلا مرة واحدة. انتهى ملخصاً بمعناه.

قوله: «أخرجاه»: أي أخرجه البخاري ومسلم في «الصحيحين» وأخرجه أيضاً أحمد، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه (٣).



(١) ما يعلم به الناس.

 <sup>(</sup>٢) وهي: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الرَّكَوْةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾، والآية الأخرى: ﴿ وَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) أي رواه السبعة.

وَلَهُمَا عَن سَهْلِ بِنِ سَعْدٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ يَومَ خَيْبَر: ﴿ الْأَعْطِينَ اللهُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ اللهُ عَدًا رَجُلاً يُحِبُّ الله وَرَسُولُهُ ، وَيُحِبُّهُ الله وَرَسُولُهُ ؛ يُفْتَحُ اللهُ عَلَى يَدَيْهِ ﴾ فَبَاتَ النَّاسُ يَدُكُونَ لَيْلَتَهُمْ أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا ؟ فَلَمَّا أَصْبَحُوا غَدَوْا عَلَى رَسُولِ الله فَبَاتَ النَّاسُ يَدُكُونَ لَيْلَتَهُمْ أَيُّهُمْ يُعْطَاها ، فَقَالَ: ﴿ أَيْنَ عَلِيٌّ بِنُ أَبِي طَالِبٍ ؟ ﴾ فَقِيلَ: هُوَ يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ ، وَدَعَا لَهُ فَبَرَأَ كَأَنْ لَمُ يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ . قَالَ: فَأَرْسِلُوا إِلَيهِ ، فَأَتِي بِهِ ، فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ ، وَدَعَا لَهُ فَبَرَأَ كَأَنْ لَمُ يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ . قَالَ: فَأَرْسِلُوا إلِيهِ ، فَأَتِي بِهِ ، فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ ، وَدَعَا لَهُ فَبَرَأَ كَأَنْ لَمُ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ ، وَقَالَ: ﴿ انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَة ، وَقَالَ: ﴿ انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَة ، وَقَالَ: ﴿ انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَة ، وَقَالَ: ﴿ انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلامِ ، وَأَخْرِهُمْ بِهَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ الله تَعَالَى فِيهِ ؛ فَوَالله لَأَنْ يَهْدِي الله بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُقْلُ اللّهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُقْلُ اللّهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُقْلِ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُقْلِ اللهِ الْمَنْ عَلَى اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُقْلُ الْمَالِمُ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُقْلُ اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ ال

ويَدُكُّونَ: أَي، يَخُوضُونَ.

قال شيخ الإسلام: هذا الحديث أصح ما روي لعلي -رضي الله عنه- من الفضائل أخرجاه في «الصحيحين» من غير وجه (٢).

قوله: «عن سهل»: هو سهل بن سعد بن مالك بن خالد الأنصاري، الخزرجي، الساعدي، أبو العباس صحابي شهير، وأبوه صحابي أيضاً. مات سنة ثهان وثهانين وقد جاوز المئة.

قوله: «قال يوم خيبر»: أي في غزوة خيبر. في «الصحيحين» واللفظ لمسلم عن سلمة بن الأكوع قال: كان علي -رضي الله عنه - قد تخلّف عن النبي على في خيبر، وكان رَمِداً، فقال: أتخلف (٣) عن رسول الله على الله عنه عنه وكان رَمِداً، فقال: أتخلف (٣) عن رسول الله على الله عنه وجل في صباحها قال فلحق بالنبي على الله عنه الله عن وجل في صباحها قال

<sup>(</sup>١) حُمْر بإسكان الميم: جمع أحمر وحمراء وأما حُمُر بضم الميم فهو جمع حمار، وقد تسكَّن الميم قليلاً.

<sup>(</sup>٢) المراد بالوجه هنا الطريق من طرق متعددة وهي الأسانيد.

<sup>(</sup>٣) أتخلّف استفهام وهذا دليل على أنه لم يحضر أول خيبر.

رسول الله على الله علين الراية أو ليأخذن بالراية غداً رجلاً يحبه الله ورسوله أو قال: يحب الله ورسوله يفتح الله عليه».

فإذا نحن بعلي وما نرجوه. فقالوا: هذا علي فأعطاه رسول الله عليه الراية، ففتح الله عليه. وهذا يبين أن علياً -رضي الله عنه- لم يشهد أول خيبر، وأنه -عليه السلام- قال هذه المقالة مساء الليلة التي فتحها الله في صباحها.

قوله: «الأعطين الراية»: قال الحافظ: في رواية بُريدة: «إني دافع اللواء إلى رجلٍ يجبه الله ورسوله». والراية بمعنى اللواء، وهو العَلَم الذي يُحمل في الحرب، يعرف به موضع صاحب الجيش، وقد يحمله أمير الجيش، وقد يدفعه لمقدَّم العسكر. وقد صرح جماعة من أهل اللغة بترادفهما، لكن روى أحمد والترمذي من حديث ابن عباس: كانت راية رسول الله على سوداء، ولواؤه أبيض. ومثله عند الطبراني عن بريدة، وعند ابن عدي (۱) عن أبي هريرة وزاد: مكتوب فيه: لا إله إلا الله محمد رسول الله، وهو ظاهر في التغاير فلعل التفرقة بينهما عرفية (۱).

قوله: «يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله»: فيه فضيلة لعلي -رضي الله عنه
ولأن النبي على شهد له بذلك، ولكن ليس هذا من خصائصه. قال شيخ الإسلام: ليس هذا الوصف مختصاً بعلي ولا بالأئمة، فإن الله ورسوله يحب كل مؤمن تقي «يحب<sup>(٣)</sup> الله ورسوله»<sup>(١)</sup>، لكن هذا الحديث من أحسن ما يحتج به على النواصب الذين يتبرؤون منه ولا يتولونه، بل لقد يكفرونه أو يفسقونه كالخوارج. لكن هذا الاحتجاج لا يتم على قول الرافضة الذين يجعلون النصوص الدالة على فضائل

<sup>(</sup>١) في الأفراد من كتابه «الكامل».

<sup>(</sup>٢) إذا ثبتت الأحاديث فهو دليل على التغاير، فيكون اللواء علم كبير، والراية أصغر منه مثلاً، وإذا لم تصح فهما مترادفان لغة.

<sup>(</sup>٣) وهذا وصف لازم للنفي.

<sup>(</sup>٤) ولكن التعيين لعلي والشهادة له بذلك منقبة لأن التعيين فيه حفظ له من الردة.

الصحابة كانت قبل ردتهم، فإن الخوارج تقول في على مثل ذلك، لكن هذا باطل فإن الله ورسوله لا يطلق مثل هذا المدح على من يعلم أنه يموت كافراً. وفيه إثبات صفة المحبة لله، وفيه إشارة إلى أن علياً تام الاتباع لرسول الله على حتى أحبه الله، ولهذا كانت محبته علامة الإيهان، وبغضه علامة النفاق. ذكره الحافظ بمعناه (١).

قوله: «يفتح الله على يديه»: صريح في البشارة بحصول الفتح على يديه، فكان الأمر كذلك، ففيه دليل على شهادة أن محمداً رسول الله (٢).

قوله: «فبات الناس يدوكون ليلتهم». هو بنصب ليلتهم على الظرفية، ويدوكون قال المصنف: يخوضون والمراد أنهم باتوا تلك الليلة في خوض واختلاف فيمن يدفعها إليه، وفيه حرص الصحابة على الخير ومزيد اهتهامهم به، وذلك يدل على علو مراتبهم في العلم والإيهان.

قوله: «أيهم يعطاها»: فهو برفع، أيّ على البناء.

قوله: «فلها أصبحوا غدوا على رسول الله على كلهم يرجو أن يعطاها»، وفي رواية أبي هريرة عند مسلم: «أن عمر قال: ما أحببت الإمارة إلا يومئذٍ»(٣).

فإن قلت: إن كانت هذه الفضيلة لعلي -رضي الله عنه - ليست من خصائصه فلهاذا تمنى بعض الصحابة أن يكون له ذلك؟ قيل الجواب كها قال شيخ الإسلام: أن في ذلك شهادة النبي على بعينه لعلي بإيهانه باطناً وظاهراً (٤)، وإثبات لموالاته لله ورسوله، ووجوب موالاة المؤمنين له، وإذا شهد النبي على لمعين بشهادة أو دعا له بدعاء أحب كثير من الناس أن يكون له مثل تلك الشهادة، ومثل ذلك الدعاء،

<sup>(</sup>١) كما أن الأنصار حبهم من الإيمان وبغضهم من النفاق.

<sup>(</sup>٢) لوقوع ذلك كما أخبر.

<sup>(</sup>٣) وإن كان عمر ممن يحبه الله ورسوله إلا أن الشهادة له بعينه منقبة عظيمة ومزية خاصة ينبغي الحرص عليها.

<sup>(</sup>٤) وحفظ له من الردة وأمان منها.

وإن كان النبي على يشهد بذلك لخلق كثير ويدعو به لخلق كثير، وكان تعيينه لذلك المعين من أعظم فضائله ومناقبه، وهذا كالشهادة بالجنة لثابت ابن قيس وعبدالله بن سلام وغيرهما، وإن كان قد شهد بالجنة لآخرين، والشهادة لمحبة الله ورسوله الذي ضرب في الخمر(۱).

قلت: وفي هذه الجملة أيضاً حرص الصحابة على الخير.

قوله: «فقال أين علي بن أبي طالب»: قال بعضهم كأنه على استبعد غيبته عن حضرته في مثل ذلك الموطن، لا سيها وقد قال: «لأعطين الراية» إلى آخره. وقد حضر الناس وكلهم يطمع بأن يكون هو الذي يفوز بذلك الوعد، وفيه سؤال الإمام عن رعيته وتفقده أحوالهم وسؤاله عنهم في مجامع الخير.

قوله: «فقيل هو يشتكي عينيه». أي من الرمد كما في «صحيح مسلم» عن سعد بن أبي وقاص فقال: «ادعو لي علياً، فأتي به أرمد فبصق في عينيه».

قوله: «قال فأرسلوا إليه»: بهمزة قطع، أمر من الإرسال، أمرهم بأن يرسلوا إليه فيدعوه له. ولمسلم من طريق إياس بن سلمة عن أبيه قال فأرسلني إلى علي، فجئت به أقوده أرمد، فبصق في عينيه فبرأ.

قوله: «فبصق»: بفتح الصاد، أي تفل.

قوله: «ودعا له فبرأ»: وهو بفتح الراء والهمزة، بوزن ضرب، ويجوز الكسر بوزن علم، أي عوفي في الحال عافية كاملة، كأن لم يكن به وجع من رمد ولا ضعف بصر أصلاً. وعند الطبراني من حديث علي: فما رمدت ولا صدعت منذ دفع إليَّ النبي ﷺ الراية، وفيه دليل على الشهادتين (٢).

<sup>(</sup>۱) وهو عياض بن حمار المجاشعي لما أي به وجلد في الخمر قال رجل أخزاه الله ما أكثر ما يؤتى به فقال النبي ﷺ: «لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله» وهذا فيه دليل على أن المسلم قد يعصي لغلبة شهوته وهواه وشيطانه وهو يحب الله ورسوله ثم لا يلبث أن يتوب.

<sup>(</sup>٢) أما شهادة أن لا إله إلا الله، فلأن الله عافاه في الحال فهو دليل على قدرة الله وأنه المستحق =

قوله: «فأعطاه الراية»: قال المصنف: فيه الإيهان بالقدر لحصولها لمن لم يسع، ومنعها عمن سعى، وفيه التوكل على الله، والإقبال بالقلب إليه، وعدم الالتفات إلى الأسباب، وأن فعلها لا ينافي التوكل (١).

قوله: «وقال انفذ على رسلك»: أما انفذ فهو بضم الفاء، أي: امض لوجهك، ورسلك: بكسر الراء وسكون السين، أي على رفقك ولينك من غير عجلة، يقال لمن يعمل الشيء برفق. وساحتهم. فناء أرضهم، وهو ما حواليها، وفيه الأدب عند القتال، وترك الطيش والأصوات المزعجة التي لا حاجة إليها، وفيه أمر الإمام عهاله بالرفق واللين من غير ضعف ولا انتقاض عزيمة كها يشير إليه قوله: حتى تنزل بساحتهم.

قوله: «ثم ادعهم إلى الإسلام» (٢): أي الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ومن هذا الوجه طابق الحديث الترجمة. وفي حديث أبي هريرة عند مسلم: فدعا رسول الله ﷺ على بن أبي طالب، فأعطاه الراية وقال:

<sup>=</sup> للعبادة وحده، وأما شهادة أن محمداً رسول الله، فلأن الله أجاب دعاءه في الحال فلو لم يكن نبياً لما أجاب دعاءه في الحال.

<sup>(</sup>١) وأن الإنسان عليه أن يفعل الأسباب من طلب الرزق والعلم لأن الصحابة باتوا يدوكون ليلتهم وهذا من الأسباب ولم ينكر عليهم النبي عليه.

<sup>(</sup>٢) هذا هو الشاهد للترجمة وفيه الأمر بالدعوة إلى الإسلام وإن كانت الدعوة بلغتهم، لكن لو قاتلهم ولم يدعهم اكتفاء بأنها قد بلغتهم فلا بأس وإن دعاهم فهو مستحب لإعلامهم أنه ليس المقصود قتالهم وسبي ذراريهم ونسائهم، وإنها المقصود دخولهم في الإسلام، وفيه دليل على أن الجهاد شرع ابتداءً ودفعاً كها في غزوة خيبر هنا فإن النبي على أجلاهم إلى خيبر، ثم غزاهم ابتداءً، وكها في غزوة الروم بقيادة أسامة بن زيد، وكها في غزاهم الفتوحات في عهد الخلفاء وفي الشام والعراق كلها ابتداءً، وكها تدل عليه النصوص كقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَابُوا وَآفَامُوا الصَّلَوة وَءَانَوُا الرَّكَوة فَخَلُوا سَبِيلَهُمُ ﴾ ولم يقل وكفوا عنهم خلافاً لما يقوله بعض الكتاب المعاصرين من أن الجهاد شرع دفاعاً لا ابتداءً.

«امش ولا تلتفت حتى يفتح الله عليك» فسار على شيئاً ثم وقف ولم يلتفت، فصرخ يا رسول الله على ماذا أقاتل الناس؟ فقال: «قاتلهم حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، فإذا فعلوا ذلك فقد منعوا منك دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله» وفيه أن الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله، المراد بها الدعوة إلى الإخلاص بها، وترك الشرك وإلا فاليهود يقولونها، ولم يفرق النبي ﷺ في الدعوة إليها بينهم وبين من لا يقولها من مشركي العرب، فعلم أن المراد من هذه الكلمة هو اللفظ بها، واعتقاد معناها، والعمل به، وذلك هو معنى قولـه تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَعْبُدُ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ - شَكَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُ نَابَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَادُوا بِأَتَّامُسْ لِمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَلَا عَمِوانَ: ١٤)، وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَاۤ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهَ وَلَآ أَشْرِكَ بِهِ } إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَعَابِ اللهِ (الرعد: ٣٦). وذلك هو معنى قوله: «ثم ادعهم إلى الإسلام» الذي هو الاستسلام لله تعالى، والانقياد له بفعل التوحيد وترك الشرك، وفيه مشروعية الدعوة قبل القتال، لكن إن كانوا قد بلغتهم الدعوة جاز قتالهم ابتداءً، لأن النبي ﷺ أغار على بني المصطلق وهم غارُّون (١)، وتستحب دعوتهم لهذا الحديث وما في معناه (٢)، وإن كانوا لم تبلغهم وجبت دعوتهم.

وقوله: «وأخبرهم بها يجب عليهم من حق الله تعالى فيه»: أي في الإسلام أي إذا أجابوا إلى الإسلام، فأخبرهم بها يجب عليهم من حقوقه التي لا بد من فعلها، كالصلاة، والزكاة، وهذا كقوله في حديث أبي هريرة: «فإذا فعلوا ذلك فقد منعوا منك دماءهم وأموالهم إلا بحقها» وقد فسره أبو بكر الصديق لعمر -رضي الله

<sup>(</sup>١) لأن المصلحة في ذلك إذ لو دعاهم لاستعدوا وهجموا على المسلمين فكان في ذلك مضرة عليهم بخلاف اليهود في خيبر فإنهم في حصونهم.

<sup>(</sup>٢) ويفعل الإمام ما يرى المصلحة فيه من دعوتهم أو قتالهم.

عنهما - لما قاتل أهل الردة الذين يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فقال له عمر: كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله على: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها فقد عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها؟» قال أبو بكر: فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقاً كانوا يؤدونها إلى رسول الله على منعها.

وحاصله: أنهم إذا أجابوا إلى الإسلام الذي هو التوحيد فأخبرهم بها يجب عليهم بعد ذلك من حق الله تعالى إلى الإسلام من الصلاة والزكاة والصيام والحج وغير ذلك من شرائع الإسلام الظاهرة وحقوقه. فإن أجابوا إلى ذلك فقد أجابوا إلى الإسلام حقاً، وإن امتنعوا عن شيء من ذلك فالقتال باقي بحاله إجماعاً. فدل على أن النطق بكلمتي الشهادة دليل العصمة لا أنه عصمة، أو يقال: هو العصمة لكن بشرط العمل، يدل على ذلك:

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَتَبَيَّنُواْ ﴾ (النساء: ٩٤). الآية ولو كان النطق بالشهادتين عاصماً لم يكن للتثبت معنى، يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَابُوا ﴾ (النوبة: ٥). أي عن الشرك وفعلوا التوحيد ﴿ وَأَقَامُواْ الصَّلَوة وَءَاتُواْ الزّكَوْ وَفَا اللّهُ عَلَى هذه الأمور وفيه أن وَءَاتُواْ الزّكُوة فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ فدل على أن القتال يكون على هذه الأمور وفيه أن لله تعالى حقوقاً في الإسلام من لم يأت بها لم يكن مسلماً، كإخلاص العبادة له والكفر بها يعبد من دونه. وفيه بعث الإمام الدعاة إلى الله، كها كان النبي عليه وخلفاؤه الراشدون يفعلون. وفيه تعليم الإمام أمراءه وعهاله ما يحتاجوه إليه.

قوله: «فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم»: أن هي المصدرية، واللام قبلها مفتوحة، لأنها لام القسم، وأن ومدخولها مسبوق بمصدر مرفوع على أنه مبتدأ خبره خير. وحمر النعم بضم المهملة وسكون الميم، والنعم. بفتح النون والعين المهملة. أي: خير لك من الإبل الحمر وهي أنفس أموال

١٢٨ كالميا

العرب، يضربون بها المثل في نفاسة الشيء قيل: المراد خير من أن تكون لك فتتصدق بها. وقيل تقتنيها وتملكها.

قلت: هذا هو الأظهر، والأول لا دليل عليه. أي أنكم تحبون متاع الدنيا، وهذا خير منه. قال النووي: وتشبيه أمور الآخرة بأمور الدنيا إنها هو للتقريب إلى الأفهام، وإلا فذرة من الآخرة خير من الأرض بأسرها، وأمثالها معها(١).

وفيه فضيلة الدعوة إلى الله، وفضيلة ومن اهتدى على يديه رجل واحد، وجواز الحلف على الفتيا والقضاء والخبر، والحلف من غير استحلاف.



<sup>(</sup>۱) هذا من باب التمثيل وإلا فالمراد: خير من الدنيا وما فيها، وفي الحديث الغدوة في سبيل الله أو روحة خير من الدنيا وما فيها، وموضع سوط أحدكم من الجنة خير من الدنيا وما عليها. والمراد خير من الدنيا لأنها لا تساوي شيئاً لحديث: «لو كانت الدنيا تزن عند الله جناح بعوضة ما سقى كافراً منها شربة ماء».

### باب تفسير التوحيد (`` وشهادة (`` أن لا إله إلا الله

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ أُولَيَهِ اللَّهِ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ أُولَيَهِ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ ال

وَقُولُهُ: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُ. سَيَهْدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ـ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞﴾ [الزخرف: ٢٦–٢٨].

## الشِّجُجُ :

أي تفسير هاتين الكلمتين، والعطف لتغاير اللفظين، وإلا فالمعنى واحد. ولما ذكر المصنف في الأبواب السابقة التوحيد وفضائله، والدعوة إليه، والخوف من ضده الذي هو الشرك، فكأن النفوس اشتاقت إلى معرفة هذا الأمر الذي خلقت له الخليقة، والذي بلغ من شأنه عند الله أن من لقيه به غفر له، وإن لقيه بملء الأرض خطايا؛ بين -رحمه الله- في هذا الباب أنه ليس اسماً لا معنى له، أو قولاً لا حقيقة له كما يظنه الجاهلون الذين يظنون أن غاية التحقيق فيه هو النطق بكلمة الشهادة من غير اعتقاد القلب بشيء من المعاني، والحاذق منهم يظن أن معنى الإله

<sup>(</sup>١) العطف هنا من عطف الدال على المدلول، لأن الشهادة دالة، على التوحيد، والتوحيد هو مدلول الشهادة. (شيخنا عبدالله بن حميد).

<sup>(</sup>٢) فيه دليل على أن المراد توحيد الله لا مجرد النطق بالشهادة ويدل عليه حديث ابن عباس في قصة معاذ إلى أن يوحدوا الله وحديث الإسلام أن تعبد الله لا تشرك به شيئاً.

هو الخالق المتفرد بالملك، فتكون غاية معرفته هو الإقرار بتوحيد الربوبية، وهذا ليس هو المراد بالتوحيد، ولا هو أيضاً معنى «لا إله إلا الله» وإن كان لا بد منه في التوحيد، بل التوحيد اسم لمعنى عظيم، وقول له معنى جليل هو أجل من جميع المعاني، وحاصله هو البراءة من عبادة كل ما سوى الله، والإقبال بالقلب والعبادة على الله، وذلك هو معنى الكفر بالطاغوت، والإيهان بالله، وهو معنى «لا إله إلا الله» كما قال تعالى: ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَكُ وَحِدُّ لَّا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ ﴿ البقرة: ١٦٣)، وقال تعالى حكاية عن مؤمن يس: ﴿وَمَا لِيَ لَاۤ أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَفِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللَّهُ عَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ عَالِهِكَةً إِن يُرِدُنِ ٱلرَّحْمَنُ بِضُرِّ لَّا تُغَنِّن عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْعًا وَلَا يُنقِذُونِ ١٠٠ إِنِّ إِذَا لَّفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ١٠٠ ﴾ (بس: ٢٢-٢٤)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّيَ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴿ اللَّهِ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوْلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ فَلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ، دِينِي ﴿ اللَّهِ الزمر: ١١-١٤) (١٠)، وقال تعالى حكاية عن مؤمن آل فرعون: ﴿ وَيَنقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي ۚ إِلَى ٱلنَّارِ ﴿ ۚ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُورَ بِٱللَّهِ وَأُشْرِكَ بِدِ. مَا لَيْسَ لِي بِدِ. عِلْمٌ وَأَنَاْ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَّرِ اللَّ لَاجَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ, دَعُوةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلۡآخِـرَةِ﴾ (غافر: ٤١-٤٣)، والآيات في هذا كثيرة تبين أن معنى «لا إله إلا الله» هو البراءة من عبادة ما سوى الله من الشفعاء والأنداد، وإفراد الله بالعبادة. فهذا هو الهدى، ودين الحق الذي أرسل الله به رسله، وأنزل به كتبه. أما قول الإنسان: «لا إله إلا الله» من غير معرفة لمعناها، ولا عمل به، أو دعواه أنه من أهل التوحيد، وهو لا يعرف التوحيد، بل ربها يخلص لغير الله من عباداته من الدعاء والخوف والذبح والنذر والتوبة والإنابة وغير ذلك من أنواع العبادات، فلا يكفى في

<sup>(</sup>١) أي طاعتي وعبادتي كما يدل عليه السياق، وإلا فالدين يأتي بمعنى الجزاء والحساب وغير ذلك.

التوحيد، بل لا يكون إلا مشركاً والحالة هذه، كما هو شأن عباد القبور. ثم ذكر المصنف آيات تدل على هذا فقال: وقول الله تعالى (١): ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَنْغُونَ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ (الإسراء: ويَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ (الإسراء: ٥٠). الآية.

<sup>(</sup>١) فسَّر التوحيد ببيان ضده وهو الشرك في الآيات الأربع التي ساقها المؤلف لأن الضد يتبين به ضده كما قيل:

والضديظهر حسنه الضد وبضدها تتميز الأشياء

<sup>(</sup>٢) عبدالرحمن بن صالح، تابعي.

<sup>(</sup>٣) أي هم ويجوز النصب على تقدير يعني.

وقوله: ﴿ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ ﴿ (الإسراء: ٥٧). لا تتم العبادة إلا بالخوف والرجاء. وفي التفسير المنسوب إلى الطبري الحنفي قل للمشركين: يدعون أصنامهم دعاء استغاثة فلا يقدرون كشف الضر عنهم، ولا تحويلاً إلى غيرهم أولئك الذين يدعون، أي: الملائكة المعبودة لهم يتبادرون إلى طلب القربة إلى الله، فيرجون رحمته، ويخافون عذابه، إن عذاب ربك كان محذوراً، أي: مما يحذره كل عاقل. وعن الضحاك وعطاء أنهم الملائكة. وعن ابن عباس: أولئك الذين يدعون عيسى وأمه وعزيراً. قال شيخ الإسلام: وهذه الأقوال كلها حق، فإن الآية تعم من كان معبوده عابداً لله سواء كان من الملائكة أو من الجن أو من البشر، والسلف في تفسيرهم يذكرون جنس المراد بالآية على نوع التمثيل، كما يقول الترجمان لمن سأله ما معنى لفظ الخبز؟ فبريه رغيفاً، فيقول هذا، فالإشارة إلى نوعه لا إلى عينه، وليس مرادهم بذلك تخصيص نوع من دون نوع مع شمول الآية للنوعين فالآية خطاب لكل من دعا دون الله مدعواً. وذلك المدعو يبتغي إلى الله الوسيلة، ويرجو رحمته، ويخاف عذابه فكل من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين سواء كان بلفظ الاستغاثة أو غيرها فقد تناولته هذه الآية، كما تتناول من دعا الملائكة والجن، ومعلوم أن هؤلاء كلهم يكون وسائط فيها يقدِّره الله بأفعالهم، ومع هذا فقد نهي الله عن دعائهم، وبيَّن أنهم لا يملكون كشف الضر عن الداعين ولا تحويله، أي لا يرفعونه بالكلية، ولا يحولونه من موضع إلى موضع، كتغيير صفته أو قدره؛ ولهذا قال: ﴿ وَلَا تَحَوِيلًا ١٠٠ ﴾ (الإسراء: ٥٦). فذكر نكرة تعم أنواع التحويل فكل من دعا ميتاً أو غائباً من الأنبياء والصالحين، أو دعا الملائكة أو دعا الجن فقد دعا من لا يُغنيه، ولا يملك كشف الضرعنه، ولا تحويله. انتهى.

وبنحو ما تقدم من كلام هؤلاء قال جميع المفسرين فتبين أن معنى التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله هو ترك ما عليه المشركون من دعوة الصالحين،

والاستشفاع بهم إلى الله في كشف الضر وتحويله، فكيف ممن أخلص لهم الدعوة، وإنه لا يكفي في التوحيد دعواه، والنطق بكلمة الشهادة من غير مفارقة لدين المشركين، وإن دعاء الصالحين لكشف الضر أو تحويله هو الشرك الأكبر نبه عليه المصنف.

قلت: وروى ابن جرير عن قتادة في قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي ﴾ (الزخرف: ٢٧). قال: خلقني، وعنه: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي ﴾ (الزخرف: ٢٦-٢٧). قال: إنهم يقولون: إن الله ربنا ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ (الزخرف: ٨٧).

<sup>(</sup>١) في مرجع الضمير قولان: أحدهما: أنه يعود إلى الله، والمراد جعلها في عقب إبراهيم في الجملة من يقولها ويعتقدها وإلا ففي آخر الزمان ينزع القرآن ويقبض أرواح المؤمنين ولا يبقى إلا شرار الناس، والثاني: يعود إلى إبراهيم -عليه السلام-.

فلم يبرأ من ربه. [رواه عبد بن حميد].

قلت: يعني أن قوم إبراهيم يعبدون الله ويعبدون غيره. فتبرأ مما يعبدون إلا الله، لا كما يظن الجهال أن الكفار لا يعرفون الله، ولا يعبدونه أصلاً. وروى ابن جرير وابن المنذر عن قتادة ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِهِ عَهِ (الزخرف: ٢٨). قال: الإخلاص والتوحيد لا يزال في ذريته من يوحد الله ويعبده، فتبين بهذا أن معنى لا إله إلا الله هو البراءة مما يعبد من دون الله، وإفراد الله بالعبادة، وذلك هو التوحيد لا مجرد الإقرار بوجود الله وملكه وقدرته وخلقه لكل شيء، فإن هذا يقر به الكفار وذلك هو معنى قوله: ﴿ إِنَّنِي بَرَامٌ \* (۱) مِمَا تَعْبَدُونَ ﴿ آ اللَّهِ الله الله هي شهادة أن لا إله من المعبودين ربه وذكر سبحانه أن هذه البراءة وهذه الموالاة هي شهادة أن لا إله الله. قاله المصنف.



<sup>(</sup>١) البراء.

<sup>(</sup>٢) الولاء.

وَقُولُهُ تَعَالى: ﴿ اَتَّحَٰذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَهُمْ ﴾ (التوبة: ٣١) الآية (١).

الأحبار: هم العلماء. والرهبان: هم العباد وهذه الآية قد فسرها رسول الله عَيِّلِيَّةٍ لعدي بن حاتم، وذلك أنه لما جاء مسلمًا دخل على رسول الله ﷺ وهو يقرأ هذه الآية قال: فقلت إنهم لم يعبدوهم، فقال: «إنهم حرموا عليهم الحلال وحللوا هم الحرام فاتبعوهم فذاك عبادتهم إياهم». رواه أحمد والترمذي وحسنه وعبد بن حميد وابن سعد وابن أبي حاتم والطبراني وغيرهم من طرق. وهكذا قال جميع المفسرين. قال السدي: استنصحوا الرجال، ونبذوا كتاب الله وراء ظهورهم، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ إِلَنِهَا وَحِدًا لَّا إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ (التوبة: ٣١). أي: الذي حرم شيئاً فهو الحرام وما حلله حل، وما شرعه اتبع. ﴿ سُبُحَانَهُ، عَامًا يُشَرِكُونَ ﴿ أَنَّ اللَّهُ أَي: تعالى وتقدس عن الشركاء والنظراء والأضداد، والأنداد، لا إله إلا هو، ولا رب سواه. ومراد المصنف – رحمه الله- بإيراد الآية هنا أن الطاعة في تحريم الحلال، وتحليل الحرام من العبادة المنفية من غير الله تعالى، ولهذا فسرت العبادة بالطاعة، وفسر الإله بالمعبود المطاع، فمن أطاع مخلوقاً في ذلك فقد عبده (٢)، إذ معنى التوحيد، وشهادة أن لا إله إلا الله يقتضي إفراد الله بالطاعة، وإفراد الرسول بالمتابعة، فإن من أطاع الرسول ﷺ فقد

<sup>(</sup>۱) من أطاع مخلوقاً في التحليل والتحريم كفر، ومن أطاعه تقليداً له ومتابعة مع اعترافه بأنه ليس له التحليل والتحريم فهو عاص، فمن أطاعه مستحلاً لما يأمر به من تحليل الحرام أو تحريم الحلال لذلك يكفر ومن أطاعه غير مستحل فهو عاص.

<sup>(</sup>٢) من أطاع مخلوقاً معتقداً أنه تجب طاعته في غير ما أمر الله به فقد كفر، ومن أطاع مخلوقاً مع اعتقاده أنه لا تجب طاعته، وإنها الطاعة لله ولرسوله فهو عاص، ومن أطاع مخلوقاً كالرسول أو العالم في ما هو طاعة لله فهذا هو الواجب.

الحميح العزيز الحميح العزيز الحميح

أطاع الله، وهذا من أعظم ما يبين التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله لأنها تقتضي نفي الشرك في الطاعة فها ظنك بشرك العبادة؛ كالدعاء والاستغاثة والتوبة وسؤال الشفاعة وغير ذلك من أنواع الشرك في العبادة، وسيأتي مزيد لهذا إن شاء الله تعالى في باب من أطاع العلماء والأمراء.



قال وَقُولُهُ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ كُبًّا لِلَّهِ ﴾ (البقرة: ١٦٥). الآية.

قال المصنف -رحمه الله- في مسائله: ومنها: أي من الأمور المبيّنة لتفسير التوحيد، وشهادة أن لا إله إلا الله، آية البقرة في الكفار الذي قال الله فيهم ﴿وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنّارِ ﴿ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ (١٦٧). ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب (١) الله (٢) فدل على أنهم يحبون الله حباً عظيماً، ولم يدخلهم في الإسلام، فكيف بمن أحب الله على أكبر من حب الله؟!

قلت: مراده أن معنى التوحيد، وشهادة أن لا إله إلا الله، هو إفراد الله بأصل الحب الذي يستلزم إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، وعلى قدر التفاضل في هذا الأصل، وما ينبني عليه من الأعمال الصالحة يكون تفاضل الإيمان والجزاء عليه في الآخرة. فمن أشرك بالله تعالى في ذلك فهو المشرك لهذه الآية، أخبر تعالى عن أهل هذا الشرك أنهم يقولون لألهتهم وهم في الجحيم ﴿ تَاللّهِ إِن كُنّا لَغِي ضَكَلِ عَن أهل هذا الشرك أنهم يقولون لألهتهم وهم في الجحيم ﴿ تَاللّهِ إِن كُنّا لَغِي ضَكَلٍ مَم أَبِينٍ ﴿ الشَّمِ اللهِ اللهُ وهو مشرك بالله في هذه المحبة والإلهية والتعظيم والطاعة. فمن قال لا إله إلا الله وهو مشرك بالله في هذه المحبة فما قالها حق القول وإن نطق عما إذ هو قد خالفها بالعمل كما قال المصنف فكيف بمن أحب الند حباً أكبر من الله؟ وسيأتي الكلام على هذه الآية في بابها إن شاء الله تعالى.

#### 

<sup>(</sup>١) المراد محبة العبادة التي تقتضي الذل والخضوع والطاعة بخلاف المحبة الطبيعية فليست من هذا الىاب.

<sup>(</sup>٢) وكذلك إذا كان أقل من حب الله.

قال: في «الصَّحِيحِ» عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَالَ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ الله، حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسَابُهُ عَلَى الله».

قوله: «في الصحيح» أي «صحيح مسلم» (١) عن أبي مالك الأشجعي، عن أبيه، عن النبي ﷺ فذكره. وأبو مالك اسمه: سعد بن طارق كوفي ثقة مات في حدود الأربعين ومئة، وأبوه طارق بن أشيم بالمعجمة والمثناة التحتية على وزن أحمر، ابن مسعود الأشجعي، صحابي له أحاديث. قال مسلم: لم يرو عنه غير ابنه.

قوله: «من قال لا إله إلا الله وكفر بها يعبد من دون الله»: اعلم أن النبي ﷺ في هذا الحديث علق عصمة المال والدم بأمرين:

الأول: قول لا إله إلا الله.

والثاني: الكفر بها يعبد من دون الله، فلم يكتف باللفظ المجرد عن المعنى، بل لا بد من قولها والعمل بها.

قال المصنف: وهذا من أعظم ما يبين معنى لا إله إلا الله، فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع التلفظ بها بل ولا الإقرار بذلك (٢)، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم دمه وماله حتى يضيف إلى ذلك الكفر بها يعبد من دون الله (٣)، فإن شك أو تردد لم يحرم ماله ودمه، فيا لها من مسألة ما أجلها، ويا له من بيان ما أوضحه، وحجة ما أقطعها

<sup>(</sup>١) أطلق الصحيح؛ لأن كلاً من الصحيحين يسمى كذلك، أو لأنه عند وضعه الحديث لم يتأكد من أيِّ الصحيحين مع جزمه بأحدهما.

<sup>(</sup>٢) بالقلب.

<sup>(</sup>٣) المراد بالبراءة من كل معبود سوى الله وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللهِ فَقَدِاسَتَمْسَكَ بِالْعُرْوَ الْوُثْقَىٰ ﴾، ولحديث: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله»، وفي لفظ: «حتى يوحدوا»، وفي حديث الإسلام: «أن تعبد الله».

للمنازع<sup>(۱)</sup>.

قلت: وقد أجمع العلماء على معنى ذلك فلا بدّ في العصمة من الإتيان بالتوحيد، والتزام أحكامه، وترك الشرك كما قال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ. يلَّهِ ﴾ (الأنفال: ٣٩). والفتنة هنا: الشرك، فدل على أنه إذا وجد الشرك فالقتال باقٍ بحاله كما قال تعالى: ﴿وَقَـٰكِنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَأَفَّةً كَمَا يُقَائِلُونَكُمْ كَأَفَّةً ﴾ (التوبة: ٣١)، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُرُ ٱلْحُرُمُ فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَخْصُرُوهُمْ وَاقَعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوْةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۗ ﴿ (التوبة: ٥). فأمر بقتالهم على فعل التوحيد، وترك الشرك، وإقامة شعائر الدين الظاهرة، فإذا فعلوها خلى سبيلهم. ومتى أبوا عن فعلها أو فعل شيء منها فالقتال باقي بحاله إجماعاً. ولو قالوا لا إله إلا الله، وكذلك النبي علق العصمة بما علقها الله به في كتابه كما في هذا الحديث. وفي «صحيح مسلم» عن أبي هريرة مرفوعاً: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ويؤمنوا بي وبها جئت به فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله»، وفي «الصحيحين» عنه قال: لما توفي رسول الله ﷺ وكفر من كفر من العرب، فقال عمر بن الخطاب لأبي بكر: كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قال لا إله إلا الله، فقد عصم منى ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله»، فقال أبو بكر: والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدونه إلى رسول الله ﷺ لقاتلتهم على منعه، فقال عمر بن الخطاب: فوالله ما

<sup>(</sup>١) هذا كلام جيد وهو واضح من النصوص بحمد الله.ّ.

هو إلا أن رأيت الله قد شرح صدر أبي بكر للقتال، فعرفت أنه الحق. لفظ مسلم.

فانظر كيف فهم صديق الأمة أن النبي على لم يرد مجرد اللفظ بها من غير إلزام لمعناها وأحكامها، فكان ذلك هو الصواب، واتفق عليه الصحابة، ولم يختلف فيه منهم اثنان إلا ما كان من عمر حتى رجع إلى الحق. وكان فهم الصديق هو الموافق لنصوص القرآن والسنة، وفي «الصحيحين» أيضاً عن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله على: «أمرتُ أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة فإذا فعلوه عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله».

فهذا الحديث كآية براءة بين فيه ما يقاتل عليه الناس ابتداء، فإذا فعلوه وجب الكف عنهم إلا بحقه، فإن فعلوا بعد ذلك ما يناقض هذا الإقرار والدخول في الإسلام، وجب القتال حتى يكون الدين كله لله، بل لو أقروا بالأركان الخمسة وفعلوها، وأبوا فعل الوضوء للصلاة ونحوه، أو تحريم بعض محرمات الإسلام كالربا والزنا أو نحو ذلك وجب قتالهم إجماعاً، ولم تعصمهم لا إله إلا الله ولا ما فعلوه من الأركان. وهذا من أعظم ما يبين معنى لا إله إلا الله، وأنه ليس المراد منها مجرد النطق، فإذا كانت لا تعصم من استباح محرماً، أو أبى فعل الوضوء مثلاً منها يقاتل على ذلك حتى يفعله، فكيف تعصم من دان بالشرك، وفعله، وأحبه ومدحه، وأثنى على أهله، ووالى عليه، وعادى عليه، وأبغض التوحيد الذي هو إخلاص العبادة لله، وتبرأ منه، وحارب أهله وكفَّرهم، وصد عن سبيل الله كها هو شأن عبيًاد القبور، وقد أجمع العلماء على أن من قال لا إله إلا الله، وهو مشرك أنه يقاتل حتى يأتي بالتوحيد.

ذكر التنبيه على كلام العلماء في ذلك فإن الحاجة داعية إليه لدفع شبه عباد القبور في تعلقهم بهذه الأحاديث وما في معناها مع أنها حجة عليهم بحمد الله لا لهم.

قال أبو سليمان الخطابي (١) في قوله: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» معلوم أن المراد بهذا أهل الأوثان دون أهل الكتاب، لأنهم يقولون لا إله إلا الله، ثم يقاتلون ، ولا يرفع عنهم السيف.

وقال القاضي عياض: «اختصاص عَصْم المال والنفس بمن قال لا إله إلا الله تعبير عن الإجابة إلى الإيهان، وأن المراد بذلك مشركو العرب، وأهل الأوثان، ومن لا يوحِّد وهم كانوا أول من دعي إلى الإسلام وقوتل عليه، فأما غيرهم ممن يقر بالتوحيد فلا يكتفى في عصمته بقوله لا إله إلا الله إذ كان يقولها في كفره، وهي من اعتقاده، فلذلك جاء في الحديث الآخر: «ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة».

وقال النووي: لا بد مع هذا من الإيان بجميع ما جاء به رسول الله على ويا جئت به». وقال شيخ الإسلام: لما سئل جاء في الرواية الأخرى: «ويؤمنوا بي وبها جئت به». وقال شيخ الإسلام، فقال: عن قتال التتار مع التمسك بالشهادتين، ولما زعموا من اتباع أصل الإسلام، فقال: كل طائفة ممتنعة من التزام شرائع الإسلام الظاهرة المتواترة من هؤلاء القوم أو غيرهم فإنه يجب قتالهم حتى يلتزموا شرائعه، وإن كانوا مع ذلك ناطقين بالشهادتين ملتزمين بعض شرائعه، كها قاتل أبوبكر والصحابة -رضي الله عنهما مانعي الزكاة وعلى ذلك اتفق الفقهاء بعدهم قال: فأيها طائفة ممتنعة امتنعت عن بعض الصلوات المفروضات، أو الصيام أو الحج، أو عن التزام تحريم الدماء أو الأموال أو الخمر أو الميسر، أن نكاح ذوات المحارم، أو عن التزام جهاد الكفار (٢٠)، و ضرب الجزية على أهل الكتاب، أو غير ذلك من التزام واجبات الدين أو عرماته التي يكفر الواحد بجحودها،

<sup>(</sup>١) صاحب «معالم السنن على أبي داود» واسمه حَمْد بإسكان الميم أو فتحها وهو أول من عرفناه تسمى بحمد من القدامي. (شيخنا عبدالعزيز بن باز).

<sup>(</sup>٢) بغير شبهة فمن امتنع عن الجهاد بشبهة الضعف أو أنه ليس هناك جهاد شرعي قائم فإنه أقل أحواله أن يكون معصية بخلاف من أنكر الجهاد فإنه يكفر.

فإن الطائفة الممتنعة تقاتل عليها، وإن كانت مقرة بها، وهذا مما لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء.

قال: وهؤلاء عند المحققين من العلماء ليسوا بمنزلة البغاة بل هم خارجون عن الإسلام بمنزلة مانعي الزكاة. ومثل هذا كثير في كلام العلماء.

والمقصود التنبيه على ذلك، ويكفي العاقل المنصف ما ذكره العلماء من كل مذهب في باب حكم المرتد، فإنهم ذكروا فيه أشياء كثيرة يكفر بها الإنسان، ولو أتى بجميع الدين وهو صريح في كفر عباد القبور، ووجوب قتالهم إن لم ينتهوا حتى يكون الدين لله وحده، فإذا كان من التزم شرائع الدين كلها إلا تحريم الميسر أو الربا أو الزنا يكون كافراً يجب قتاله، فكيف بمن أشرك بالله ودعي إلى إخلاص الدين لله والبراءة والكفر بمن عبد غير الله فأبى عن ذلك، واستكبر، وكان من الكافرين؟!

قوله: «وحسابه على الله»: أي إلى الله تبارك وتعالى، هو الذي يتولى حسابه، فإن كان صادقاً من قلبه جازاه بجنات النعيم، وإن كان منافقاً عذبه العذاب الأليم. وأما في الدنيا فالحكم على الظاهر، فمن أتى بالتوحيد والتزم شرائعه ظاهراً وجب الكف عنه حتى يتبين منه ما يخالف ذلك واستدل الشافعية بالحديث على قبول توبة الزنديق، وهو الذي يظهر الإسلام ويُسِرُّ الكفر. والمشهور في مذهب أحمد ومالك أنها لا تقبل، لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا الّذِينَ تَابُوا وَأَصَلَحُوا وَبَيّنُوا ﴾ (البقرة: ١٦٠). والزنديق لا يتبين رجوعه لأنه مظهر للإسلام، مُسِرٌ للكفر، فإذا أظهر التوبة لم يزد على ما كان منه قبلها. والحديث محمول على المشرك، ويتفرع على ذلك سقوط القتل وعدمه، أما في الآخرة فإن كان قد دخل في الإسلام صادقاً قبلت.

وفيه: وجوب الكف عن الكافر إذا دخل في الإسلام ولو في حال القتال حتى يتبين منه ما يخالف ذلك.

وفيه: أن الإنسان قد يقول: لا إله إلا الله ولا يكفر بما يعبد من دون الله.

وفيه: أن شرط الإيهان الإقرار بالشهادة، والكفر بها يعبد من دون الله مع اعتقاد ذلك واعتقاد جميع ما جاء به الرسول على وفيه أن أحكام الدنيا على الظاهر، وأن مال المسلم ودمه حرام إلا في حق كالقتل قصاصاً ونحوه، وتغريمه قيمة ما يتلفه.

قوله: «وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب»: يعني أن ما يأتي بعد هذه الترجمة من الأبواب شرح للتوحيد، وشهادة أن لا إله إلا الله، لأن معنى التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله، أن لا يعبد إلا الله ولا يُعتقد النفع والضر إلا في الله، وأن يكفر بها يعبد من دون الله، ويتبرأ منها ومن عابديها، وما بعد هذا من الأبواب بيان لأنواع من العبادات والاعتقادات التي يجب إخلاصها لله تعالى، وذلك هو معنى التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله، والله أعلم.





#### باب

## من الشرك (١) لبس الحلقة والخيط ونحوها (٢) لرفع البلاء أو دفعه (٣)

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلُ هُنَّ كَشِفَاتُ ضُرِّمِ ۚ أَوْ أَرَادَنِ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ ۖ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَّكِلُونَ ﴿ الزمر: ٣٨).

## الشِّنجُجُ :

رفع البلاء: إزالته بعد حصوله، ودفعه، منعه قبله، ومن هنا ابتدأ المصنف في تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله بذكر<sup>(٤)</sup> شيء مما يضاد ذلك من أنواع الشرك الأكبر والأصغر، فإن الضد لا يعرف إلا بضده.

كما قيل: وبضدها تتبين الأشياء.

فمن لا يعرف الشرك لم يعرف التوحيد وبالعكس، فبدأ بالأصغر الاعتقادي انتقالاً من الأدنى إلى الأعلى.

قال ابن كثير في تفسيرها: أي لا تستطيع شيئاً من الأمر. قل حسبي الله، أي: الله كافي من توكل عليه، وعليه يتوكل المتوكلون، كما قال هود -عليه السلام-حين قال له قومه: ﴿إِن نَقُولُ إِلَا اَعْتَرَبْكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَءٍ ۗ قَالَ إِنِّ أُشْهِدُ اللَّهَ وَالشَّهَدُ وَا

<sup>(</sup>١) أي الأصغر.

<sup>(</sup>٢) لبس الحلقة والخيط ونحوهما من الشرك الأصغر إذا اعتقد أنها من الوسائل والأسباب كما هو الغالب، فإن اعتقد أنها تجلب له نفعاً أو تدفع عنه ضرراً بنفسها فهذا شرك أكبر.

<sup>(</sup>٣) ولا يدخل في ذلك ربط الجرح وشده بالجبيرة ونحو ذلك، بل المراد اللبس بهذا القصد رفع البلاء أو دفعه.

<sup>(</sup>٤) أي شرع في التفصيل وإلا فكل الكتاب في تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله.".

أَنِّى بَرِىٓءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ مِن دُونِهِ ۚ فَكِيدُونِ جَبِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ﴿ إِنِّ تَوَكَّلُتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّ وَرَبِّكُمُ مَّامِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَا ﴾ (هود: ٥١-٥١). الآية.

قلت: حاصله أن الله تعالى أمر نبيه علي أن يقول للمشركين: أرأيتم، أي أخبروني عما تدعون من دون الله، أي تعبدونهم وتسألونهم من الأنداد والأصنام والآلهة المسميات بأسماء الإناث الدالة أسماؤهن على بطلانهن وعجزهن، لأن الأنوثة من باب اللين والرخاوة، كاللات والعزى. ﴿إِنَّ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ ﴾ أي: بمرض أو فقر أو بلاء أو شدة. ﴿ هَلَ هُنَّ كَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا ذلك أصلاً. ﴿ أَوَ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ ﴾ أي: صحة، وعافية، وخير، وكشف بلاء. ﴿ هَلَ هُرَ مُمْسِكُتُ رَحْمَتِهِ } قال مقاتل: فسألهم النبي عليه فسكتوا(١)، أي لأنهم لا يعتقدون ذلك فيها، إنها كانوا يدعونها على معنى أنها وسائط وشفعاء عند الله، لا لأنهم يكشفون الضر ويجيبون دعاء المضطر، فهم يعلمون أن ذلك لله وحده كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْعَرُونَ ﴿ ثُنَّ أَنِدًا كَشَفَ ٱلضُّرَّ عَنكُمْ إِذَا **فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ۚ ۚ ۚ ۚ** (النحل: ٥٣-٥٥)، وقد دخل في ذلك كل من دُعي من دون الله من الملائكة والأنبياء والصالحين، فضلاً عن غيرهم<sup>(٢)</sup> فلا يقدر أحد على كشف ضر ولا إمساك رحمة كما قال تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّجْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَكَّ وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ. مِنْ بَعْدِهِۦَّ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُٱلْحَكِيمُ ۗ ۞ ﴿ فاطر: ٢). وإذا كان كذلك

<sup>(</sup>۱) قول مقاتل هذا مرسل، وقد فهمه من النصوص، بل إن النصوص دلت على أوضح مما فهمه مقاتل وهو أنهم معترفون بأن آلهتهم لا تقدر على شيء من ذلك بل ذلك كله لله وحده كها قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>٢) من الأصنام والأوثان.

بطلت عبادتهم من دون الله، وإذا بطلت عبادتهم (۱) فبطلان دعوة الآلهة والأصنام أبطل وأبطل، ولبس الحلقة والخيط لرفع البلاء أو دفعه كذلك، فهذا وجه استدلال المصنف بالآية وإن كانت الترجمة في الشرك الأصغر، فإن السلف يستدلون بها نزل في الأكبر على الأصغر (۱)، كها استدل حذيفة وابن عباس وغيرهما وكذلك من جعل رؤوس الحُمُر ونحوها في البيت والزرع لدفع العين كها يفعله أشباه المشركين، فإنه يدخل في ذلك، وقد يحتجون على ذلك بها رواه أبو داود في «المراسيل» عن على بن الحسين مرفوعاً: «احرثوا فإن الحرث مبارك، وأكثروا فيه من الجهاجم» وعنه أجوبة:

أحدها: أنه حديث ساقط مرسل، وأبو داود لم يشترط في «مراسيله» جمع المراسيل الصحيحة الإسناد، وقد ضعفه السيوطي وغيره (٣).

الثاني: أنه اختلف في تفسير الجهاجم، فقيل: هي البذر. ذكره العزيزي في «شرح الجامع» (ئ)، وقيل الخشبة التي يكون في رأسها سكة الحرث. قاله أبو السعادات ابن الأثير في «النهاية»، وقيل: هي جهاجم رؤوس الحيوان. ذكره العزيزي وغيره، وعلى هذا فقيل أمر بجعلها لدفع الطير. ذكره العزيزي وغيره. وهذا هو الأقرب لو ثبت الحديث مع أنه باطل. وقيل: بل لدفع العين، وفيه حديث ساقط أنه أمر بالجهاجم في الزرع من أجل العين، وهو مع ذلك منقطع. ذكره السيوطي وغيره، وهذا المعنى هو الذي تعلق به أشباه المشركين ولا ريب أنه معنى باطل لم يرده النبي على لو كان الحديث صحيحاً، وكيف يريده وقد أمر بقطع الأوتار كها في «الصحيح» وقال: «من تعلق شيئاً وكل إليه»، وقال: «من تعلق الأوتار كها في «الصحيح» وقال: «من تعلق

<sup>(</sup>١) الأنبياء والملائكة والصالحين.

<sup>(</sup>٢) لاشتراكهما في مسمى الشرك ولاشتراكهما في التحريم، وإن كان الأكبر أعظم وأقبح وأخطر.

<sup>(</sup>٣) وإذا ضعفه السيوطي مع تساهله فهو شديد الضعف.

<sup>(</sup>٤) أي: «الجامع الصغير» للحافظ السيوطي.

ودعة فلا ودع الله له»، وكانوا يجعلون ذلك من أجل العين كما سيأتي، فهلا أرخص لهم فيها؟!

الثالث: أن هذا مضاد لدين الإسلام الذي بعث الله به رسله، فإنه تعالى إنها أرسل الرسل وأنزل الكتب ليُعبد وحده ولا يُشرك به شيئاً، لا في العبادة ولا في الاعتقاد، وهذا من جنس فعل الجاهلية الذين يعتقدون البركة والنفع والضر فيها لم يجعل الله فيه شيئاً من ذلك، ويعلِّقون التهائم والودع ونحوهما على أنفسهم لدفع الأمراض والعين فيها زعموا.

فإن قيل: الفاعل لذلك لم يعتقد النفع فيه استقلالاً، فإن ذلك لله وحده فهو النافع الضار، وإنها اعتقد أن الله جعله سبباً كغيره من الأسباب.

قيل: هذا باطل أيضاً، فإن الله لم يجعل ذلك سبباً أصلاً وكيف يكون الشرك سبباً لجلب الخير ودفع الضر، ولو قدر أن فيه بعض النفع فهو كالخمر والميسر فيهما أثم كبير ومنافع للناس، وإثمهما أكبر من نفعهما (١).

فإن قيل: كيف يكون شركاً وقد روى أبو داود ذلك في «مراسيله» وغيره من العلماء يروون الحديث ولم ينكروه.

قيل: أهل العلم يروون الأحاديث الضعيفة والموضوعة لبيان حالها وإسنادها لا للاعتباد عليها واعتقادها، وكتب المحدثين مشحونة بذلك فبعضهم يذكر علة الحديث، ويبيِّن حاله وضعفه إن كان ضعيفاً، ووضعه إن كان موضوعاً، وبعضهم يكتفي بإيراد الحديث بإسناده ويرى أنه قد برئ من عهدته إذا أورده بإسناده لظهور حال رواته. كما يفعل ذلك الحافظ أبو نعيم، وأبو القاسم بن عساكر وغيرهما، فليس في رواية من رواه وسكوته عنه دليل على أنه عند صحيح أو حسن أو ضعيف، بل قد يكون موضوعاً عنده، فلا يدل سكوته عنه على جواز العمل به

<sup>(</sup>١) والحكم للأغلب الكثير.

عنده (۱)، وسيأتي في الكلام على حديث قطع الأوتار ما يدل على النهي عن هذا من كلام العلماء.



<sup>(</sup>۱) وقد يجمع الأحاديث أولاً لحفظها وتقييدها ثم بعد ذلك ينظر فيها وينقدها فتخترمه المنية قبل ذلك، وقد يخفى عليه بعض ذلك وقد يظن أنها صحيحة فيأتي من بعده فينقدها، مثل «مسند أحمد»، و «أبي يعلى»، و «صحيح ابن حبان»، و «الحاكم»، و «السنن الكبرى» للبيهقي، و «الدارقطنى» وغيرها.

عَن عِمرَانَ بِنِ حُصَينٍ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ رَأَى رَجُلاً فِي يَدِهِ حَلْقَةٌ مِنْ صُفْرٍ، فَقَالَ: «انْزِعْهَا؛ فَإِنَّهَا لاَ تَزِيدُكَ إِلاَّ وَهْنًا، فَقَالَ: «انْزِعْهَا؛ فَإِنَّهَا لاَ تَزِيدُكَ إِلاَّ وَهْنًا، فَإِنَّكَ لَو مُتَّ وَهِيَ عَلَيكَ مَا أَفلَحتَ أَبَدَاً». رَوَاهُ أَحَمَدُ بِسَنَدٍ لاَ بَأْسَ بِهِ.

هذا الحديث ذكره المصنف بمعناه، أما لفظه فقال الإمام أحمد: حدثنا خلف ابن الوليد، ثنا المبارك، عن الحسن قال أخبرني عمران بن حصين أن النبي وأبصر على عضد رجل حلقة قال: أراه قال: من صفر، فقال: «ويحك ما هذه؟» قال من الواهنة، قال: «أما إنها لا تزيدك إلا وهنا، انبذها عنك فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً»، ورواه ابن ماجه دون قوله: «انبذها» إلى آخره، وابن حبان في «صحيحه»، وقال: «فإنك إن مت وكلت إليها»، والحاكم، وقال: صحيح الإسناد، وأقره الذهبي. قال المنذري: رووه كلهم عن مبارك بن فضالة، عن الحسن، عن عمران، ورواه ابن حبان أيضاً بنحوه عن أبي عامر الخزاز عن الحسن، وهذه متابعة جيدة، إلا أن الحسن اختلف في سماعه من عمران. قال ابن المديني وغيره: لم يسمع منه. وقال الحاكم وأكثر مشايخنا: على أنه سمع منه.

قلت: رواية الإمام أحمد ظاهرة في سماعه منه فهو الصواب.

قوله: «عن عمران بن حصين»: أي ابن عبيد بن خلف الخزاعي، أبو نُجيد - بنون وجيم مصغر- صحابي ابن صحابي، أسلم عام خيبر، ومات سنة اثنتين وخسين بالبصرة.

قوله: «رأى رجلاً». في رواية الحاكم دخلت على رسول الله على وفي عضدي حلقة صفر، فقال: «ما هذه؟» قلت: من الواهنة، فقال: «انبذها» فالمبهم في رواية أحمد ومن وافقه هو عمران راوي الحديث.

قوله: «فقال ما هذا؟». يحتمل أن الاستفهام للاستفصال، هل لبسها تحلياً أم

لا؟ ويحتمل أن يكون للإنكار فظن اللابس أنه استفصل.

قوله: «من الواهنة». قال أبو السعادات: الواهنة: عرق يأخذ في المنكب وفي اليد كلها، فيرقى منها، وقيل: هو مرض يأخذ في العضد، وربها علق عليها جنس من الخرز يقال له: خرز الواهنة، وهي تأخذ الرجال دون النساء، قال: وإنها نهاه عنها، لأنه اتخذها على معنى أنها تعصمه من الألم، فكان عنده في معنى التهائم المنهى عنها.

قلت: وفيه استفصال المفتى واعتبار المقاصد.

قوله: «انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً». لفظ الحديث: «انبذها» وهو أبلغ، أي: اطرحها. والنزع هو الجذب بقوة، والنبذ يتضمن ذلك وزيادة، وهو الطرح والإبعاد، أمره بطرحها عنه، وأخبر أنها لا تنفعه بل تضره، فلا تزيده إلا وهناً، أي: ضعفاً. وكذلك كل أمر نهى عنه فإنه لا ينفع غالباً أصلاً، وإن نفعه بعضه فضره أكبر من نفعه، وفيه النهي عن تعليق الحلق والخرز ونحوهما على المريض أو غيره، والتنبيه على النهي عن التداوي بالحرام. وروى أبو داود بإسناد حسن، والبيهقي عن أبي الدرداء مرفوعاً في حديث: «تداووا ولا تداووا بحرام» فإن قيل: كيف قال عن أبي الدرداء مرفوعاً في حديث: «تداووا ولا تداووا بحرام» فإن قيل: كيف قال عن أبي الدرداء مرفوعاً في حديث إلى لما تأثير؟ قيل: هذا -والله أعلم - يكون عقوبة له على شركه لأنه وضعها لدفع الواهنة، فعوقب بنقيض مقصوده.

قوله: «فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً». أي: لأنه مشرك والحالة هذه، والفلاح هو الفوز والظفر والسعادة.

قال المصنف: فيه شاهد لكلام الصحابة أن الشرك الأصغر أكبر الكبائر، وأنه لم يعذر بالجهالة، والإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك.

قلت: وفيه أن الصحابي لو مات وهي عليه ما أفلح أبداً، ففيه رد على المغرورين الذين يفتخرون بكونهم من ذرية الصالحين، أو من أصحابهم، ويظنون

أنهم يشفعون لهم عند الله، وإن فعلوا المعاصي. وفيه أن رتب الإنكار متفاوتة فإذا كفى الكلام في إزالة المنكر لم يحتج إلى ضرب ونحوه. وفيه أن المسلم إذا فعل ذنباً وأنكر عليه فتاب منه فإن ذلك لا ينقصه، وأنه ليس من شرط أولياء الله عدم الذنوب.

قوله: «رواه أحمد بسند لا بأس به». هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال ابن أسد الشيباني، أبو عبدالله المروزي، ثم البغدادي، إمام أهل عصره وأعلمهم بالفقه والحديث، وأشدهم ورعاً ومتابعة للسنة. روى عن الشافعي، ويزيد بن هارون، وابن مهدي، ويحيى القطّان، وابن عيينة، وعفّان، وخلف. وروى عنه ابناه عبدالله، وصالح، والبخاري، ومسلم، وأبو داود، وأبو بكر الأثرم، والمرّوذي، وخلق لا يحصون، مات سنة إحدى وأربعين ومئتين وله سبع وسبعون سنة.



وَلَهُ عَن عُقبَةَ بِنِ عَامِرٍ مَرفُوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ تَـمِيمَةً، فَلاَ أَتَمَّ الله لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ تَـمِيمَةٍ فَقَد أَشرَكَ». وَفي رِوَايَةٍ: «مَنْ تَعَلَّقَ تَـمِيمَةٍ فَقَد أَشرَكَ».

الحديث الأول رواه أحمد كما قال المصنف، ورواه أيضاً أبو يعلى، والحاكم، وقال: صحيح الإسناد، وأقره الذهبي.

وقوله: «وفي رواية». هذا يوهم أن هذا في بعض الأحاديث المذكورة، وليس كذلك، بل المراد أنه في حديث آخر رواه أحمد أيضاً فقال: حدثنا عبدالصمد بن عبدالوارث، ثنا عبدالعزيز بن مسلم، ثنا يزيد بن أبي منصور، عن دُخين الحجري، عن عقبة بن عامر الجهني أن رسول الله على أقبل إليه رهط فبايع تسعة وأمسك عن واحد. فقالوا يا رسول الله، بايعت تسعة وأمسكت عن هذا! قال: «إن عليه تميمة» فأدخل يده فقطعها، فبايعه وقال «من علق تميمة فقد أشرك» ورواه الحاكم بنحوه، ورواته ثقات.

وقوله: «في هذا الحديث: «فأدخل يده فقطعها»: أي الرجل، بيَّنه الحاكم في روايته.

قوله: «عن عقبة بن عامر»: هو الجهني، صحابي مشهور، وكان فقيهاً فاضلاً ولى إمارة مصر لمعاوية ثلاث سنين، ومات قريباً من الستين.

قوله: «من تعلق تميمة»: أي متمسكاً بها عليه أو على غيره من طفل أو دابة ونحو ذلك. قال المنذري: يقال إنها خرزة كانوا يعلقونها يرون أنها تدفع عنهم الآفات واعتقاد هذا الرأي جهلٌ وضلالة إذ لا مانع ولا دافع غير الله تعالى.

<sup>(</sup>١) دُخَيْن: هو أبو ليلى، دُخَيْن بن عامر الحَجْري، من حَجْرِ ذي رُعَيْن، كان كاتبا لعقبة بن عامر، ويروي عنه. عداده في أهل مصر. قتلته الروم سنة مئة. كما في «جامع الأصول».

<sup>(</sup>٢) فيه زيادة فائدة وهي هجر من علق تميمة زيادة على كونها من الشرك.

وقال أبو السعادات: التهائم: جمع تميمة وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادهم، يتقون بها العين في زعمهم، فأبطلها الإسلام. قال: وكأنهم كانوا يعتقدون أنها تمائم الدواء والشفاء (١).

قوله: «فلا أتم الله له». دعاء عليه بأن الله لا يتم له أموره.

قوله: «ومن تعلق ودعة» بفتح الواو وسكون المهملة. قال في «مسند الفردوس» شيء يخرج من البحر يشبه الصدف يتقون به العين.

قوله: «فلا ودع الله له» بتخفيف الدال، أي لا جعله في دعة وسكون.

وقيل: هو لفظ بُني من الودعة، أي لا خفف الله عنه ما يخافه. قاله أبو السعادات، وهذا دعاء عليه، فيه وعيد شديد لمن فعل ذلك، فإنه مع كونه شركاً فقد دعا عليه رسول الله عليه بنقيض مقصوده.

قوله: «من تعلق تميمة فقد أشرك». قال ابن عبد البر: إذا اعتقد الذي علقها أنها ترد العين، فقد ظن أنها ترد القدر، واعتقاد ذلك شرك<sup>(٢)</sup>. وقال أبو السعادات: إنها جعلها شركاً لأنهم أرادوا دفع المقادير المكتوبة عليهم، وطلبوا دفع الأذى من غير الله الذي هو دافعه.

#### 

<sup>(</sup>۱) وليس هذا خاصاً بالخرزات بل هو يشمل الحلقة والخيط ونحوها فإنه من باب العلاج وتوقي أسباب المرض استدلالاً بحديث: «من تصبّح بسبع تمرات من تمر المدينة»، وفي رواية: «عجوة، لم يصبه سم ولا سحر فإذا أكلها قاصداً أنه لا يضره سحر ولا سم» فلا حرج عليه ومثله التطعيم.

<sup>(</sup>٢) أصغر وقد تكون أكبر بحسب حال قائله ومقصده كأن يعتقد أن التميمة تؤثر بنفسها من دون الله مثلاً.

هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم كما قال المصنف.

ولفظه: حدثنا محمد بن الحسين بن إبراهيم بن إشكاب، ثنا يونس بن محمد، ثنا حماد بن سلمة، عن عاصم الأحول، عن عزرة (۱) قال دخل حذيفة على مريض، فرأى في عضده سيراً فقطعه أو انتزعه ثم قال: ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكُمُ مُ بِاللّهِ إِلّا وَهُم فِراًى في عضده سيراً فقطعه أو انتزعه ثم قال: ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكُمُ مُ بِاللّهِ إِلّا وَهُم مِنْ مُشَرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ اللّهِ إِلَا مَا مَ اللهِ عَمْد عبدالرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس الرازي التميمي الحنظلي، الحافظ ابن الحافظ صاحب «الجرح والتعديل» و «التفسير» وغيرهما. مات سنة سبع وعشرين وثلاثمئة. وحذيفة هو ابن اليهان، واسم اليهان حُسيل بمهملتين مصغراً ويقال حِسْل بكسر ثم سكون، العبسي بالموحدة، حليف الأنصار، صحابي جليل من السابقين. ويقال صاحب السر (۲)، وأبوه أيضاً صحابي، مات حذيفة في أول خلافة على سنة ست وثلاثين.

قوله: «رأى رجلاً في يده خيط من الحمى». أي: من أجل الحمى لدفعها، وكان الجهال يعلقون لذلك التهائم والخيوط ونحوها. وروى وكيع عن حذيفة أنه دخل على مريض يعوده، فلمس عضده فإذا فيه خيط فقال: ما هذا؟ فقال شيء

<sup>(</sup>۱) وفي نسخة عاصم بن أبي النجود، وهو الموجود في تفسير ابن كثير حيث قال: روى حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن عروة عن حذيفة، والذي يظهر -والله أعلم- أنه لا عروة ولا عزرة، وإنها الاسم قد صحف عن زر، وهو ابن حبيش، فهو الذي يروي عن حذيفة، ويروي عنه عاصم بن أبي النجود.

<sup>(</sup>٢) أسر إليه النبي ﷺ أسهاء المنافقين لما أرادوا قتله عند رجوعه من غزوة تبوك حين مر ﷺ بعقبة في جبل كان مسلكها صعبا وضيقا.

رقى لي فيه، فقطعه فقال: لو مت وهو عليك ما صليت عليك(١).

قوله: «فقطعه»: فيه إنكار هذا ، وإن كان يعتقد أنه سبب فإن الأسباب لا يجوز منها إلا ما أباحه الله ورسوله على مع عدم الاعتباد عليه؛ فكيف بها هو شرك كالتهائم والخيوط والخرز والطلاسم (٢) ونحو ذلك مما يعقله الجهال؟ وفيه إزالة المنكر باليد بغير إذن الفاعل، وإن كان يظن أن الفاعل يزيله (٣) وأن إتلاف آلات المنكر واللهو جائز (١) وإن لم يأذن صاحبها.

قوله: «وتلا قوله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَ ثُرُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ آ ﴾ (يوسف: ١٠٦): استدل حذيفة بهذه الآية على أن تعليق الخيط ونحوه لما ذكر شرك، أي أصغر كها تقدم في الحديث. ففيه صحة الاستدلال بها نزل في الأكبر على الأصغر (٥)، ومعنى الآية أن الله أخبر عن المشركين أنهم يجمعون بين الإيهان بالله، أي: بوجوده، وأنه الخالق الرازق المحيي المميت، ثم مع ذلك يشركون في عبادته فسرها بذلك ابن عباس وعطاء ومجاهد والضحاك وابن زيد وغيرهم.



<sup>(</sup>١) من باب الإنكار كم لا يصلى على الغال ولا على قاتل نفسه لكن يصلى غيره عليه لأنه مسلم.

<sup>(</sup>٢) حروف مقطعة ونقط لا يعرف معناها إلا الخواص وهي ممنوعة لأنها قد تكون شركاً وإشارة إلى أسماء شياطين.

<sup>(</sup>٣) إذا لم يحصل من ذلك مفسدة فإن كان يخشى مفسدة فإنه يأمره أن يزيله بنفسه.

<sup>(</sup>٤) المراد بالجواز ما هو أعم فيشمل الوجوب.

<sup>(</sup>٥) لاشتراكهما في مسمى الشرك وفي التحريم فكل منهما شرك ومحرم فجاز الاستدلال بما نزل في الأكر على الأصغر.

## باب ما جاء في الرقى والتمائ*م*

في الصَّحِيح عَن أَبِي بَشِيرٍ الأَنصَارِيّ: أَنَّهُ كَانَ مَعَ النَّبِي ﷺ في بَعْضِ أَسْفَارِهِ»، فَأَرْسَلَ رَسُولاً: «أَن لاَ يَبْقَيَنَّ فِي رَقَبَةٍ بَعِيرٍ قِلاَدَةٌ مِنْ وَتَرٍ أَو قِلاَدَةٌ "
إلاَّ قُطِعَتْ».

## الشِّبْجُ

أي: في حكمها. ولما كانت الرقى على ثلاثة أقسام، قسم يجوز، وقسم لا يجوز، وقسم لا يجوز، وقسم لا يجوز، وقسم في جوازه خلاف؛ لم يجزم المصنف بكونها من الشرك لأن في ذلك تفصيلاً بخلاف لبس الحلقة والخيط ونحوهما مما ذكر فإن ذلك شرك مطلقاً.

قوله: «الصحيح». أي: في «الصحيحين».

قوله: «عن أبي بشير». بفتح أوله وكسر المعجمة، الأنصاري، قيل: اسمه قيس ابن عبيد. قاله ابن سعد، وقال ابن عبدالبر: لا يوقف له على اسم صحيح (٢)، وهو صحابي شهد الخندق، ومات بعد الستين، يقال: جاوز المئة.

قوله: «في بعض أسفاره»: قال الحافظ: لم أقف على تعيينها.

قوله: «فأرسل رسولاً»: هو زيد بن حارثة. وروى ذلك الحارث بن أبي أسامة في مسنده قاله الحافظ.

قوله: «أن لا يَبْقَيَنَ»: هو بالمثناة والقاف المفتوحتين؛ وفي رواية «لا تبقَيَن» بحذف أن والمثناة الفوقية والقاف المفتوحتين أيضاً. وقلادة مرفوع على أنه فاعل. والوتر بفتحتين واحد أوتار القوس.

<sup>(</sup>١) شك من الراوى.

<sup>(</sup>٢) وإنها اشتهر بكنيته.

قوله: «أو قلادة إلا قطعت»: هو برفع قلادة أيضاً، وعطف على الأول، ومعناه أن الراوي شك، هل قال شيخه قلادة من وتر؟ فقيد القلادة بأنها من وتر، أو قال قلادة وأطلق ولم يقيد. ويؤيده ما روي عن مالك أنه سئل عن القلادة فقال: ما سمعت بكراهتها إلا في الوتر. وفي رواية أبي داود: «ولا قلادة» بغير شك، والأولى (۱) أصح لاتفاق الشيخين عليها، وللرخصة في القلائد، إلا في الأوتار (۲) ولما روى أبوداود والنسائي من حديث أبي وهب الجشمي (۳) مرفوعاً «اربطوا الخيل وقلدوها، ولا تقلدوها من الأوتار»، ولأحمد عن جابر مرفوعاً مثله وإسناده جيد.

قال البغوي: في «شرح السنة» تأول مالك أمره -عليه السلام- بقطع القلائد، على أنه من أجل العين، وذلك أنهم كانوا يشدون بتلك الأوتار والتائم والقلائد، ويعلقون عليها العوذ، يظنون أنها تعصم من الآفات، فنهاهم النبي على عنها، وأعلمهم أنها لا ترد من أمر الله شيئاً. وقال أبو عبيد القاسم بن سلام: كانوا يقلدون الإبل الأوتار لئلا تصيبها العين، فأمرهم النبي على بإزالتها إعلاماً لهم بأن الأوتار لا ترد شيئاً، وكذلك قال ابن الجوزي وغيره.

قال الحافظ: ويؤيده حديث عقبة بن عامر رفعه: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له» رواه أبو داود، وهي ما علق من القلائد خشية العين ونحو ذلك. انتهى.

فعلى هذا يكون تقليد الإبل وغيرها الأوتار وما في معناها لهذا المعنى حراماً، بل شركاً لأنه من تعليق التهائم المحرمة، ومن تعلق تميمة فقد أشرك، ولم يصب من قال: إنه مكروه كراهة تنزيه (٤٠).

#### 

<sup>(</sup>١) وهي ما فيها شك «قلادة من وتر أو قلادة».

<sup>(</sup>٢) فإذا كانت القلادة للزينة والجمال لا لدفع العين فإنها جائزة.

<sup>(</sup>٣) وفي نسخة الجيشان، وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) بل هو محرم وشرك.

وَعَن ابنِ مَسعُودٍ: سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الرُّقَى وَالتَّمَائِمَ وَالْتَمَائِمَ وَالْتَمَائِمَ وَالْتَمَائِمَ وَالتَّمَائِمَ وَاللَّمَائِمُ وَالْتَمَائِمُ وَالْتَمَائِمُ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّمَائِمَ وَالتَّمَائِمُ وَاللَّمَانِمُ وَاللَّمَائِمُ وَاللَّمَائِمُ وَالتَّمَائِمُ وَاللَّمَائِمُ وَاللَّمَالِمُ وَاللَّمَائِمُ وَاللَّمَائِمُ وَاللَّمَائِمُ وَاللَّمُ وَلَاللَّمُ وَلَوْلُهُ وَلَاللَّمُ وَاللَّمُ وَالْمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَلَاللَّمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ اللَّمُ وَالْمُؤْمِنُ وَاللَّمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالْمُوالِمُ وَلَّالُمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالُمُوالِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالْمُوالِمُوالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالْمُوالِمُولُولُولُولُ وَلَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ

الحديث رواه أحمد وأبو داود، كها قال المصنف، وفيه قصة كأن المصنف اختصرها. ولفظ أبي داود: عن زينب امرأة عبدالله بن مسعود أن عبدالله بن مسعود رأى في عنقي خيطاً فقال: ما هذا: قلت خيط وقي له فيه. قالت: فأخذه فقطعه، ثم قال: أنتم آل<sup>(۱)</sup> عبدالله لأغنياء عن هذا الشرك<sup>(۲)</sup> سمعت رسول الله يقول: "إن الرقى والتهائم والتولة شرك"، فقلت لم تقول هكذا؟ لقد كانت عيني تقذف، وكنت أختلف إلى فلان اليهودي يرقيها، فإذا رقاها سكنت. فقال عبدالله إنها ذلك عمل الشيطان ينخسها بيده، فإذا رقى (۳) كف (٤) عنها، إنها كان يكفيك أن تقولي كها كان رسول الله يكي يقول: "أذهب البأس رب الناس واشف يكفيك أن تقولي كها كان رسول الله يكي يقول: "أذهب البأس رب الناس واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك، شفاء لا يغادر سقها"، ورواه ابن ماجه وابن حبان، والحاكم، وقال: صحيح وأقره الذهبي.

قوله: «إن الرقى»: قال المصنف الرقى هي التي تسمى العزائم، وخص منه الدليل (٥) ما (٦) خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسول الله ﷺ من العين

<sup>(</sup>۱) بالنصب على إضهار فعل (أخص) و (أنتم) مبتدأ خبره (لأغنياء) ودخلت اللام في الخبر والأكثر دخولها في المبتدأ.

<sup>(</sup>٢) وهذا يدل على أن المريض قد يحمله حب الشفاء على أن يتداوى بمحرم، فهذه امرأة رجل من أصلح عباد الله، حملها حب الشفاء إلى أن تختلف إلى هذا اليهودي.

<sup>(</sup>٣) اليهودي.

<sup>(</sup>٤) الشبطان.

<sup>(</sup>٥) بالجواز.

<sup>(</sup>٦) (ما) موصولة بمعنى (الذي).

والحمة (١). يشير إلى أن الرقى الموصوفة بكونها شركاً هي الرقى التي فيها شرك من دعاء غير الله، والاستغاثة والاستعاذة به كالرقى بأسهاء الملائكة والأنبياء والجن ونحو ذلك، أما الرقى بالقرآن وأسهاء الله وصفاته ودعائه والاستعاذة به وحده لا شريك له، فليست شركاً، بل ولا ممنوعة، بل مستحبة أو جائزة.

قوله: «فقد رخص فيه رسول الله على من العين والحمة»: تقدم ذلك في باب من حقق التوحيد، وكذلك رخص فيه من غيرها كما في «صحيح مسلم» عن عوف بن مالك قال: كنا نرقي في الجاهلية فقلنا يا رسول الله، كيف ترى في ذلك فقال: «اعرضوا عليَّ رقاكم، لا بأس بالرقى، ما لم يكن فيها شرك»، وفيه عن أنس قال: رخص رسول الله عليه في الرقية من العين والحمة والنملة، وعن عمران بن عصين مرفوعاً: «لا رقية إلا من عين أو حمة أو دم» (٢) رواه أبو داود وفي الباب أحاديث كثيرة (٣).

قال الخطابي: وكان -عليه السلام- قد رَقَى ورُقِي، وأمر بها وأجازها فإذا كانت بالقرآن أو بأسهاء الله تعالى فهي مباحة أو مأمور بها، وإنها جاءت الكراهية والمنع فيها كان منها بغير لسان العرب، فإنه ربها كان كفراً، أو قولاً يدخله الشرك. قال: ويحتمل أن يكون الذي يُكره من ذلك ما كان على مذاهب الجاهلية التي يتعاطونها، وأنها تدفع عنهم الآفات، ويعتقدون ذلك من قبل الجن ومعونتهم.

قلت: ويدل على ذلك قول على بن أبي طالب: إن كثيراً من هذه الرُّقى والتهائم شرك، فاجتنبوه. رواه وكيع، فهذا يبيِّن معنى حديث ابن مسعود ونحوه.

<sup>(</sup>١) لسعة العقرب والحية.

<sup>(</sup>٢) أي خروج الدم، فقد جاء في المستدرك: «لا رقية إلا من عين أو حمى أو دم لا يرقأ».

<sup>(</sup>٣) وعلى كل حال فالرقية جائزة إذا خلت من الشرك كها في الحديث: «اعرضوا عليّ رقاكم»، أما حديث: «لا رقية إلا من عين أو حمة» فالمراد لا رقية أشفى وأولى من الرقية في العين والحمة.

وقال ابن التين (۱): الرقى بالمعوذات وغيرها من أساء الله تعالى هو الطب الروحاني، فإذا كان على لسان الأبرار من الخلق حصل الشفاء بإذن الله تعالى، فلما عز (۲) هذا النوع، فزع الناس إلى الطب الجسماني وتلك الرقى المنهي عنها التي يستعملها المُعزِّم وغيره ممن يدعي تسخير الجن له، فيأتي بأمور مشتبهة مركبة من حق وباطل يجمع إلى ذكر الله تعالى وأسمائه ما يشوبه من ذكر الشياطين والاستعانة بهم والتعوذ بمردتهم. ويقال: إن الحية لعداوتها الإنسان بالطبع تصادق الشياطين لكونهم أعداء بني آدم، فإذا عَزَم على الحية بأسماء الشياطين أجابت وخرجت من مكانها وكذا اللديغ إذا رُقي بتلك الأسماء سالت سمومها من بدن الإنسان، ولذلك كُره الرقى ما لم تكن بآيات الله وأسمائه خاصة، وباللسان العربي الذي يعرف معناه ليكون بريئاً من شوب الشرك.

وعلى كراهية (٢) الرقى بغير كتاب الله علماء الأمة. قال شيخ الإسلام: كل اسم مجهول فليس لأحد أن يرقي به؛ فضلاً عن أن يدعو به ولو عَرَف معناه، لأنه يكره الدعاء بغير العربية لمن عرفها، وإنها يُرخَّص لمن لا يعرف العربية، فأما جعل الألفاظ العجمية شعاراً فليس من الإسلام.

قلت: وسئل ابن عبدالسلام عن الحروف المقطعة فمنع منها ما لا يُعرف لئلا يكون فيه كفرٌ، وقال السيوطي: قد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

أن يكون بكلام الله تعالى أو بأسمائه وصفاته، وباللسان العربي وبها يعرف معناه، وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله تعالى، فتلخص أن الرقية

<sup>(</sup>١) هو عبد الواحد بن التين أبو محمد الصفاقسي المغربي المالكي فقيه محدث مفسر، من تصانيفه «المخبر الفصيح في شرح البخاري الصحيح» ينقل عنه ابن حجر وغيره، توفي سنة (٦١١).

<sup>(</sup>٢) أي قلّ، ومنه الحديث العزيز، أي لم يروه إلا اثنان، سمي عزيزاً لقلة من رواه.

<sup>(</sup>٣) المراد بالكراهية التحريم.

ثلاثة أقسام (١):

قوله: «والتهائم». تقدم كلام المنذري وابن الأثير في معناه في الباب قبله وظاهره تخصيص التهائم بها ذكراه. وقال المصنف: التهائم شيء يعلق على الأولاد من العين. وقال الخلخالي: التهائم جمع تميمة وهي ما يعلق بأعناق الصبيان من خرزات وعظام (٢) لدفع العين، وهذا منهي عنه؛ لأنه لا دافع إلا الله، ولا يطلب دفع المؤذيات إلا بالله وأسهائه وصفاته، وظاهره أن ما عُلِّق لدفع العين وغيرها فهو تميمة من أي شيء كان، وهذا هو الصحيح. وقد يقال: إن كلام المنذري وابن الأثير وغيرهما لا يخالفه.

قال المصنف: لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه ويجعله من المنهي عنه، منهم ابن مسعود.

اعلم أن العلماء من الصحابة والتابعين فمن بعدهم اختلفوا في جواز تعليق التمائم التي من القرآن وأسماء الله وصفاته، فقالت طائفة يجوز ذلك، وهو قول عبدالله بن عمرو بن العاص وغيره، وهو ظاهر ما روي عن عائشة، وبه قال أبو جعفر الباقر وأحمد في رواية، وحملوا الحديث (٣) على التمائم الشركية، أما التي فيها القرآن وأسماء الله وصفاته فكالرقية بذلك.

قلت: وهو ظاهر اختيار ابن القيم. وقالت طائفة لا يجوز ذلك، وبه قال ابن مسعود، وابن عباس وهو ظاهر قول حذيفة، وعقبة بن عامر، وابن عكيم (٤) -

<sup>(</sup>١) قسم يجوز وهو ما توفرت فيه الشروط الثلاثة، وقسم لا يجوز وهو ما كان فيه شرك، وقسم مختلف فيه وهو ما كان بغير العربية ولم يُعرف أنه شرك.

<sup>(</sup>٢) وليست خاصة بذلك، بل تشمل جميع ما قصد به دفع العين كشعر الذئب أو عين الفرس وما أشمه ذلك.

<sup>(</sup>٣) «إن الرقى والتهائم والتولة شرك».

<sup>(</sup>٤) اختلف في صحبته، وجزم ابن حجر أنه مخضرم كما في «التقريب»، وهو مذهب الجمهور، =

رضي الله عنهم-، وبه قال جماعة من التابعين، منهم أصحاب ابن مسعود، وأحمد في رواية اختارها كثير من أصحابه، وجزم بها المتأخرون، واحتجوا بهذا الحديث وما في معناه فإن ظاهره العموم لم يفرق بين التي من القرآن وغيرها، بخلاف الرقى فقد فرّق (۱) فيها، ويؤيد ذلك أن الصحابة الذين رووا الحديث فهموا العموم كها تقدم عن ابن مسعود. وروى أبو داود عن عيسى بن حمزة قال: دخلت على عبدالله بن عكيم وبه حُمْرة فقلت: ألا تعلق تميمة؟ فقال: نعوذ بالله من ذلك قال رسول الله على: «من تعلق شيئاً وكل إليه»، وروى وكيع عن ابن عباس قال: اتفل بالمعوذتين ولا تعلق، وأما القياس على الرقية بذلك، فقد يقال بالفرق، فكيف يقاس التعليق الذي لا بد فيه من ورق أو جلود ونحوهما على ما لا يوجد ذلك فيه، فهذا إلى الرقى المركبة من حق وباطل أقرب. هذا اختلاف العلماء في تعليق فيه، فهذا إلى الرقى المركبة من حق وباطل أقرب. هذا اختلاف العلماء في تعليق وغيرهم وتعليقها؟ بل والتعلق عليهم، والاستعاذة بهم، والذبح لهم، وسؤالهم وغيرهم وتعليقها؟ بل والتعلق عليهم، والاستعاذة بهم، والذبح لهم، وسؤالهم من الرقى، فتأمل ما ذكره النبي على ما كان عليه أصحابه والتابعون، وما ذكره من الناس إلا

<sup>=</sup> وقال أبو حاتم: له سماع كما في «التهذيب» لابن حجر.

<sup>(</sup>١) في حديث: «اعرضوا عليَّ رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم تكن شركاً».

<sup>(</sup>٢) هذه المسألة من مسائل النزاع، ومسائل النزاع ترد إلى الكتاب والسنة كما قال تعالى: ﴿ فَإِن لَنَ مَنْمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ وإذا رددنا هذه المسألة إلى النصوص وجدناها عامة لا تفرق بين تعليق القرآن وغيره فيكون الصواب المنع مطلقاً استناداً إلى قاعدة الرد إلى الله والرسول، وقاعدة أخرى وهي قاعدة: سد الذرائع التي دلت عليها نصوص كثيرة كقوله تعالى: ﴿ وَلا تَسَبُّوا اللّهِ بِينَ اللّهِ فَيَسُبُّوا اللّهَ عَدَّوا ﴾، فنهى عن سب آلهة المشركين لئلا يُسب الله، كذلك هنا فإن تعليق القرآن يفضي إلى تعليق غير القرآن ومن الذي يراقب الناس ويفتش عليهم في تمائهم فيجيز ما كان من القرآن ويمنع ما كان من غيره.

العلماء بعدهم في هذا الباب وغيره من أبواب الكتاب، ثم انظر إلى ما حدث في الخلوف المتأخرة، يتبين لك دين الرسول ﷺ وغُربتُه الآن في كل شيء، فالله المستعان.

قوله: «والتولة شرك». قال المصنف: هو شيء يصنعونه يزعمون أنه يجبب المرأة إلى زوجها، والزوج إلى امرأته، وكذا قال غيره أيضاً وبهذا فسره ابن مسعود راوي الحديث كما في «صحيح ابن حبان»، والحاكم. قالوا يا أبا عبدالرحمن هذه الرقى والتهائم قد عرفناهما، فما التولة؟ قال: شيء يصنعه النساء يتحببن إلى أزواجهن. قال الحافظ (۱): التولة بكسر المثناة وفتح الواو واللام مخففاً شيء كانت المرأة تجلب به محبة زوجها (۲) وهو ضرب من السحر، وإنها كان ذلك من الشرك؛ لأنهم أرادوا دفع المضار وجلب المنافع من عند غير الله.



(١) ابن حجر.

<sup>(</sup>٢) وقد يصنع للبغضاء والتنفير فإذا رأى الرجل امرأته كرهها أو هي إذا رأته كرهته.

وَعَن عَبدِالله بنِ عُكيم (١) مرفوعاً: «مَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا وُكِلَ إِلَيْهِ» رَواهُ أحمد والترمذي.

ورواه أيضاً أبو داود والحاكم.

قوله: «عن عبدالله بن عُكيم». هو بضم المهملة مصغراً، ويكنى أبا معبد الجهني الكوفي. قال البخاري: أدرك زمن النبي على ولا يعرف له سماع صحيح، وكذا قال أبو حاتم: وقال معناه أبو زرعة، وابن حبان وابن منده، وأبو نعيم، وقال البغوي: يُشك في سماعه. وقال الخطيب: سكن الكوفة، وقدم المدائن في حياة حذيفة، وكان ثقة، وذكر ابن سعد عن غيره أنه مات في ولاية الحجاج، وظاهر كلام هؤلاء الأئمة أن الحديث مرسل (٢).

قوله: «من تعلق شيئاً وكل إليه». التعلق يكون بالقلب ويكون بالفعل، ويكون بها جميعاً، أي من تعلق شيئاً بقلبه، أو تعلقه بقلبه وفعله، وكل إليه، أي: وكله الله إلى ذلك الشيء الذي تعلقه، فمن تعلقت نفسه بالله، وأنزل حوائجه بالله، والتجأ إليه، وفوض أمره كله إليه كفاه كل مؤنة، وقرب إليه كل بعيد، ويسر له كل عسير، ومن تعلق بغيره، أو سكن إلى علمه وعقله ودوائه وتمائمه، واعتمد على حوله وقوته، وكله الله إلى ذلك وخذله، وهذا معروف بالنصوص والتجارب. قال الله تعالى: ﴿وَمَن يَتَوكِّلُ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسْبُهُ وَ ﴿ (الطلاق: ٣).

وقال الإمام أحمد: حدثنا هاشم بن القاسم، ثنا أبو سعيد المؤدب، ثنا من سمع عطاء الخراساني، قال: لقيت وهب بن منبه (٣) وهو يطوف بالبيت، فقلت له:

<sup>(</sup>١) اختلف في صحبته، وجزم ابن حجر أنه مخضرم كما في «التقريب»، وهو مذهب الجمهور، وقال أبو حاتم: له سماع كما في «التهذيب» لابن حجر.

<sup>(</sup>٢) وإذا كان صحابياً فلا يضر إرساله.

<sup>(</sup>٣) هذا من الإسرائيليات؛ لأن وهب بن منبه وكعب الأحبار وغيرهما يحدثان عن بني إسرائيل =

حدثني حديث أحفظه عنك في مقامي هذا وأوجز قال: نعم، «أوحى الله تبارك وتعالى إلى داود: يا داود أما وعزتي وعظمتي لا يعتصم بي عبد من عبيدي دون خلقي أعرف ذلك من نيته فتكيده السهاوات السبع ومن فيهن والأرضون السبع، ومن فيهن إلا جعلت له من بينهن مخرجاً، أما وعزتي وعظمتي لا يعتصم عبد من عبيدي بمخلوق دوني أعرف ذلك من نيته إلا قطعت أسباب السهاء من يده وأسخت الأرض من تحت قدميه، ثم لا أبالي بأي وادٍ هلك».



وفيه راو لم يسم وهو من سمع من عطاء الخراساني، وبكل حال فهو من الإسرائيليات.

وَرَوَى الإمام أَحَدُ عَنْ رُويفع، قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ الله ﷺ: «يَا رُوَيْفِعُ! لَعَلَّ الْحَيَاةَ ستَطُولُ بِكَ، فَأَخْبِرِ النَّاسَ أَنَّ مَنْ عَقَدَ لِحِيَتَهُ، أَوْ تَقَلَّدَ وَتَرَّا، أَوِ اسْتَنْجَى بِرَجِيعِ دَابَّةٍ أَوْ عَظْمٍ؛ فَإِنَّ مُحَمَّدًا بَرِيءٌ مِنْهُ».

الحديث رواه الإمام أحمد عن يحيى بن إسحاق، والحسن بن موسى الأشيب، كلاهما عن ابن لهيعة، وفيه قصة فاختصرها المصنف، وهذا لفظ الحسن. قال: حدثنا ابن لهيعة، ثنا عياش بن عباس، عن شييم بن بيتان قال: ثنا رويفع بن ثابت قال: كان أحدنا في زمان رسول الله على يأخذ جمل أخيه على أن يعطيه النصف مما يغنم، وله النصف حتى إن أحدنا ليصير له النصل والريش، والآخر القِدْح (۱) ثم قال: قال لي رسول الله على: «يا رويفع لعل الحياة ستطول بك، فأخبر الناس أنه من عقد لحيته، أو تقلد وتراً، او استنجى برجيع دابة أو عظم، فإن محمداً برئ منه»، ثم رواه أحمد عن يحيى بن غيلان، ثنا المفضل، حدثني عياش بن عباس أن شييم بن بيتان أخبره أنه سمع شيبان القتباني يقول استخلف مسلمة بن مخلد رويفع ابن ثابت الأنصاري على أسفل الأرض، فقال: فسرنا معه، فقال قال لي رسول الله علين. الحديث.

وفي الإسناد الأول ابن لهيعة، وفيه مقال (٢)، وفي الثاني شيبان القتباني قيل فيه

<sup>(</sup>١) وهذه هي المضاربة التي جاء بها الشرع كأن يدفع إليه جمله أو سيارته أو ماله فيعمل الآخر فيه ويشتغل فيه ويكون الربح بينهما نصفين أو ثلثين أو ثلث مثلاً، وإذا تلف الجمل أو السيارة أو المال أو أصابه شيء فإنه لا يضمن إذا لم يفرط وإلا ضمن.

فائدة: الشارح الشيخ سليمان له عناية عظيمة بالحديث والأسانيد حتى أنه مشهور بذلك عند أهل الدرعية.

<sup>(</sup>٢) عيبه من جهة أنه ساء حفظه بعد احتراق كتبه، فمن روى عنه قبل ذلك كعبدالله بن المبارك، وعبدالله بن المبارك، وعبدالله بن وهب فهي مقبولة، وأما من روى عنه بعد ذلك فهي ضعيفة.

مجهول، وبقية رجالها ثقات، ورواه أبوداود من طريق المفضل به مطولاً وسكت عليه، ثم قال: حدثنا يزيد بن خالد، أنا مفضل عن عياش أن شُيئم بن بَيْتان أخبره أيضاً بهذا الحديث عن أبي سالم الجيشاني، عن عبدالله بن عمرو يذكر ذلك وهو معه مرابط بحصن باب اليون. قال أبو داود: حصن اليون بالفسطاط على جبل (۱).

قلت: وهذا إسناد جيد؛ رواه النسائي من رواية شييم عن رويفع وصرح بسياعه منه ولم يذكر شيبان، فإن كان ذكر شيبان وهماً فالإسناد صحيح، وحسنه النووي، وصححه بعضهم. قال الحافظ أبو زرعة (٢) في «شرح أبي داود»: ورواه الطحاوي مختصراً فذكر منه الاستنجاء برجيع دابة أو عظم فقط، ورواه محمد بن الربيع الجينزي (٣) في كتاب «من دخل مصر من الصحابة» مطولاً، وفيه: أن من عقد لحيته في الصلاة.

قوله: «فأخبر الناس»: دليل على وجوب إخبار الناس بذلك على رويفع، وليس هذا مختصاً به، بل كل من كان عنده علم ليس عند غيره مما يحتاج إليه الناس وجب عليه تبليغه للناس، وإعلامهم به، فإن اشترك هو وغيره في علم ذلك، فالتبليغ فرض كفاية (٤٠). هذا كلام أبي زرعة.

قوله: «الحياة ستطول بك»: علم من أعلام النبوة، لأنه وقع كما أخبر به عليه، فإن رويفعاً طالت حياته إلى سنة ست وخمسين، فهات فيها ببرُقة (٥) من أعمال مصر

<sup>(</sup>١) قال الزبيدي في «تاج العروس من جواهر القاموس» باب اليون: اسم عام لديار مصر عامة بلغة القدماء، وقيل: هو اسم لموضع الفسطاط خاصة بمصر.

<sup>(</sup>٢) ابن عبدالرحيم العراقي اشترك مع أبيه عبدالرحيم ولي الدين في شرح أبي داود وكتابه ليس موجوداً ويحتمل أنه مخطوط في تركيا أو مكتبات أوربا.

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى الجيزة قرية بمصر.

<sup>(</sup>٤) لكن من طالت حياته فالواجب في حقه آكد من غيره كرويفع مثلاً.

<sup>(</sup>٥) قرية بمصر.

أميراً عليها، وهو من الأنصار. وقيل: مات سنة ثلاث وخمسين. قاله ابن يونس..

قوله: «أن من عقد لحيته»: بكسر اللام لا غير (١) قاله في «المشارق» والجمع لحي، بالكسر والضم. قاله الجوهري.

قال الخطابي: وأما نهيه عن عقد اللحية، فإن ذلك يفسر على وجهين: أحدهما: ما كانوا يفعلونه من ذلك في الحروب، كانوا في الجاهلية يعقدون لحاهم، وذلك من زي بعض الأعاجم يفتلونها ويعقدونها.

قلت: كأنهم كانوا يفعلونه تكبراً وعجباً، كها ذكره أبو السعادات (٢). قال: ثانيهها: أن معناه معالجة الشعر ليتعقد ويتجعد، وذلك من فعل أهل التوضيع (٣) والتأنيث. وقال أبو زرعة ابن العراقي: والأولى حمله على عقد اللحية في الصلاة كها دلت عليه رواية محمد بن الربيع المتقدم ذكرها، فهو موافق للحديث الصحيح في النهى عن كف الشعر والثوب، فإن عقد اللحية فيه كفها وزيادة.

قوله: «أو تقلد وتراً»: أي جعله قلادة في عنقه أو عنق دابته ونحو ذلك.

وفي رواية محمد بن الربيع: «أو تقلد وتراً»: يريد تميمة، فهذا يدل على أنهم كانوا يتقلدون الأوتار من أجل العين، إذ فسره بالتميمة وهي تُجعلُ لذلك(٤).

قوله: «أو استنجى برجيع دابة أو عظم فإن محمداً بريء منه»:

قال النووي: أي بريء من فعله. وقال بهذه الصيغة ليكون أبلغ في الزجر (٥). قلت: فيه النهي عن الاستنجاء برجيع الدواب والعظام. وقد ورد في ذلك

<sup>(</sup>١) فلا تضم اللام ولا تفتح.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير الجزري صاحب «جامع الأصول»، و «النهاية في غريب الحديث».

<sup>(</sup>٣) ذكره البغوي في «شرح السنة».

<sup>(</sup>٤) فمن تقلد للزينة في رقبة الدابة لا لرفع العين فلا حرج ولا بأس فيه.

<sup>(</sup>٥) كلام النووي فيه تأويل والصواب أنه برئ من الفاعل والفعل، وهذا من باب الزجر والتحذير، ولا يلزم من ذلك أن يخرج عن الإسلام.

أحاديث، منها ما في «صحيح مسلم» عن ابن مسعود مرفوعاً: «لا تستنجوا بالروث، ولا بالعظام، فإنه زاد إخوانكم من الجن» وعلى هذا فلا يجزئ الاستنجاء بها كما هو ظاهر مذهب أحمد، واختار شيخ الإسلام وجماعة الإجزاء وإن كان محرماً؛ قالوا لأنه لم ينه عنه لكونها لا ينقيان بل لإفسادهما(١).

قلت: الأول أولى، لما رواه ابن خزيمة والدارقطني من طريق الحسن بن الفرات، عن أبيه، عن أبي حازم الأشجعي، عن أبي هريرة أن النبي ﷺ نهى أن يستنجى بعظم أو روث وقال: «إنهما لا يطهّران» (٢) وهذا إسناد جيد.



<sup>(</sup>١) أي على الجن.

<sup>(</sup>٢) وهذا أبلغ في التحذير وإن كانا لا يطهران.

وَعَن سَعِيدٍ بنِ جُبَيرٍ قَالَ: «مَنْ قَطَعَ تَـمِيمَةً مَن إِنسَانٍ، كَانَ كَعِدْلِ رَقَبَةٍ». رَوَاهُ وَكِيعٌ.

هذا عند أهل العلم له حكم الرفع؛ لأن مثل هذا لا يقال بالرأي (١) فيكون أي الحديث على هذا مرسلاً لأن سعيداً تابعي، وفيه فضل قطع التهائم لأنها من الشرك. ووكيع هو ابن الجراح بن وكيع (٢)، الكوفي، ثقة إمام، صاحب تصانيف منها: «الجامع» وغيره. روى عنه الإمام أحمد وطبقته. مات سنة سبع وتسعين ومئة.



<sup>(</sup>۱) ويمكن أن يكون قال ذلك عن اجتهاد؛ لأن قطع التهائم إعتاق للشخص وإحراز له من الشيطان فهو يشبه عتق الرقاب من الرق الذي يكون صاحبه كالبهيمة، وقد يقال: إنه أفضل من عتق الرقاب لأنه عتق من الشرك وذلك عتق من الرق. فهو محتمل أن يكون قاله عن اجتهاد، ويحتمل أن يكون سمعه من الصحابة فيكون مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) صوابه بن مليح الرؤاسي.

# وَلَهُ عَن إِبرَاهِيمَ: «كَانُوا يَكرَهُونَ التَّمَائِمَ كُلَّهَا، مِنَ القُرآنِ وَغَيرِ القُرآنِ».

إبراهيم هو إبراهيم بن يزيد النخعي الكوفي، يكنى أبا عمران، ثقة إمام، من كبار فقهاء الكوفة. قال المزي: دخل على عائشة ولم يثبت له سماع منها، مات سنة ست وتسعين وله خمسون سنة ونحوها.

قوله: «كانوا يكرهون التمائم» إلى آخره (١): مراده بذلك أصحاب عبدالله ابن مسعود كعقلمة والأسود وأبي وائل والحارث بن سويد وعبيدة السليماني ومسروق والربيع بن خثيم، وسويد بن غَفَلَة (٢) وغيرهم من أصحاب ابن مسعود وهم من سادات التابعين، وهذا الصيغة يستعلمها إبراهيم في حكاية أقوالهم كما بين ذلك الحفاظ كالعراقي وغيره.



<sup>(</sup>١) والصواب في هذا المسألة ما ذهب إليه عبدالله بن مسعود وأصحابه من المنع من التهائم مطلقاً من القرآن وغير القرآن لأمرين:

الأول: عموم الأحاديث حيث لم تفرق بين المعلق من القرآن وغير القرآن، والثاني: قطع وحسم ومنع مادة الشرك إذ أن التهائم من القرآن يفضي إلى تعليق غير القرآن.

<sup>(</sup>٢) بفاء مفتوحة.

الحميح تيسير العزيز الحميح تيسير العزيز الحميح

## باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما<sup>(۱)</sup>

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ ١٠٠﴾ (النجم: ١٩). الآيات.

## الشِّجُجُ :

قوله: «باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما».

كبقعة وغار وعين وقبر ونحو ذلك مما يعتقد كثير من عباد القبور وأشباههم فيه البركة فيقصدونه رجاء البركة. ويعني بقوله: تبرك أي طلب البركة ورجاها واعتقدها، أي ما حكمه هل هو شرك أم لا؟

قىال: «وقول الله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ اللَّنتَ وَالْعُزّىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ النَّالِثَةَ الْأُخْرَىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ النَّالِثَةَ الْأُخْرَىٰ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ

هكذا ثبت في خط المصنف الآيات يعنى إلى قوله: ﴿ وَلَقَدَ جَاءَهُم مِّن تَرَبِهُمُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ وَذَكر من آثار اللّهُ كَانَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ وَذَكر من آثار قدرته ما ذكر، حاج المشركين، إذ عبدوا ما لا يعقل. وقيل: أفرأيتم هذه الآلهة التي تعبدونها أوْحَيْنَ إليكم شيئاً كما أوحي إلى محمد عَلَيْ وكانت اللات لثقيف، والعزى لقريش وبني كنانة، ومناة لبني هلال. وقال هشام: كانت مناة لهذيل وخزاعة.

<sup>(</sup>١) أي فقد أشرك شركاً أكبر.

### ذكر صفة هذه الأوثان:

ليعرف المؤمن كيفية الأوثان، وكيفية عبادتها، وما هو شرك العرب الذي كانوا يفعلونه حتى يفرِّق بين التوحيد والإخلاص وبين الشرك والكفر، فأما اللات فقرأ الجمهور بتخفيف التاء، وقرأ ابن عباس وابن الزبير ومجاهد وحميد وأبو صالح ورويس عن يعقوب اللاّت بتشديد التاء، فعلى القراءة الأولى بتخفيف التاء. قال الأعمش: سموا اللات من الإله والعزى من العزيز. قال ابن جرير: وكانوا قد اشتقُّوا اسمها من الله تعالى، فقالوا اللات مؤنثة منه. تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

قال: وكذا العزى من العزيز. قال ابن كثير: وكانت صخرةً بيضاء منقوشة عليها بيت بالطائف، له أستار وسدنة، وحوله فناء معظم عند أهل الطائف، وهم ثقيف ومن تابعها، يفتخرون به على من عداهم من أحياء العرب بعد قريش. قال هشام: وكانت في موضع مسجد الطائف اليسرى(۱)، فلم يزل كذلك إلى أن أسلمت ثقيف، فبعث رسول الله عليه المغيرة بن شعبة فهدمها وحرقها بالنار، وعلى الثانية(۲) قال ابن عباس كان رجلاً يلت السويق للحاج، فلها مات عكفوا على قبره. ذكره البخاري. وقال ابن عباس كان يبيع السويق والسمن عند صخرة ويلتُه عليها، فلها مات ذلك الرجل عبدت ثقيفُ(۱) تلك الصخرة إعظاماً لصاحب السويق. وعن مجاهد نحوه، وقال: فلها مات عبدوه. رواه سعيد بن منصور والفاكهي وكذا روى ابن أبي حاتم عن ابن عباس: أنهم عبدوه. وقال ابن

<sup>(</sup>١) ذكره القرطبي في تفسيره، وهشام هو ابن محمد بن السائب الكلبي صاحب النسب، وليس ابن هشام صاحب السيرة كما في أكثر الطبعات.

<sup>(</sup>٢) القراءة بتشديد التاء.

<sup>(</sup>٣) بالضم بدون تنوين اسم للقبيلة، وبه مع التنوين اسم للرجل الذي تنتسب إليه القبيلة.

<sup>(</sup>٤) الفاكهي: هو أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن العباس المكي صاحب كتاب «أخبار مكة» توفي =

جريج: كان رجل من ثقيف يلتُّ السويق بالزيت، فلما توفي جعلوا إلى قبره وثناً، وبنحو ذلك قال جماعة من أهل العلم ولا تَخَالُف بين القولين، فإن من قال: إنها صخرة لم يَنْفِ أن تكون صخرةً على القبر أو حواليه فعُظِّمت وعُبدتْ تبعاً لا قصداً، فالعبادة إنها أرادوا بها صاحب القبر، فهو الذي عبدوه بالأصالة؛ يدل على ذلك ما روى الفاكهي عن ابن عباس أن اللات لما مات قال لهم عمرو بن لحي: إنه لم لم يمت، ولكنه دخل الصخرة فعبدوها، وبنوا عليها بيتاً، فتأمّل فعل المشركين مع هذا الوثن، ووازن بينه وبين بناء القباب على القبور والعكوف عندها ودعائها، وجعلها ملاذاً عند الشدائد.

وأما العزى فقال ابن جرير كانت شجرة عليها بناء وأستار بنخلة بين مكة والطائف كانت قريش يعظمونها، كها قال أبو سفيان يوم أحد: لنا العزى ولا عزى لكم. فقال رسول الله على: «قولوا الله مولانا ولا مولى لكم»، وروى النسائي وابن مردويه عن أبي الطفيل لما فتح رسول الله على مكة بعث خالد بن الوليد إلى نخلة وكانت بها العزى فأتاها خالد وكانت على ثلاث سمرات فقطع السمرات، وهدم البيت الذي كان عليها، ثم أتى النبي على فأخبره، فقال: «ارجع فإنك لم تصنع شيئاً»، فرجع خالد، فلما أبصرته السدنة وهم حجبتها أمعنوا(۱) في الجبل وهم يقولون: يا عزى يا عزى فأتاها خالد، فإذا امرأة عُريانة ناشرة شعرها، تحفن التراب على رأسها فعلاها(۱) بالسيف حتى قتلها، ثم رجع إلى رسول الله التراب على رأسها فعلاها(۱) بالسيف حتى قتلها، ثم رجع إلى رسول الله التراب على رأسها فعلاها(۱) بالسيف حتى قتلها، ثم رجع إلى رسول الله التراب على رأسها فعلاها(۱) .

قال هشام وكانوا يسمعون منها الصوت. وقال أبو صالح: العزى نخلة كانوا

<sup>=</sup> سنة (٣٥٣).

<sup>(</sup>١) أي علوه محتمين به.

<sup>(</sup>٢) وفي نسخة فعمما وكذلك في الخطية.

يعلقون عليها السيوف والعهن. رواه عبد بن حميد وابن جرير فتأمل فعل المشركين مع هذا الوثن، ووزان بينه وبين ما يفعله عباد القبور من دعائها، والذبح عندها، وتعليق الخيوط وإلقاء الخرق في ضرائح الأموات ونحو ذلك. فالله المستعان.

وأما «مَناة» فكانت بالمشلل عند قُديد، بين مكة والمدينة، وكانت خزاعة والأوس والخزرج يعظمونها، ويهلون منها للحج إلى الكعبة، وأصل اشتقاقها من اسم الله المنان، وقيل: من مَنَى الله الشيء إذا قدّره. وقيل: سميت مناة لكثرة ما يُمْنى، أي يراق عندها من الدماء للتبرك بها. قال هشام: فبعث رسول الله علياً فهدمها عام الفتح. قال ابن إسحاق في «السيرة»: وقد كانت العرب اتخذت مع الكعبة طواغيت، وهي بيوت تعظمها كتعظيم الكعبة، لها سدنة وحجاب، وتهدي لها كما يهدى للكعبة، وتطوف بها وتنحر عندها، وهي تعرف فضل الكعبة عليها لأنها كانت قد عرفت أنها بيت إبراهيم -عليه السلام- ومسجده.

قلت: هذا الذي ذكره ابن إسحاق من شرك العرب هو بعينه الذي يفعله عباد القبور، بل زادوا على الأولين. إذا تبين هذا فمعنى الآية كما قال القرطبي: إن فيها حذفاً تقديره: أفرأيتم هذه الآلهة هل نفعت أو ضرت حتى تكون شركاء لله؟!

وقال غيره: ومناة الثالثة الأخرى، ذم، وهي المتأخرة الوضيعة المقدار كقوله: ﴿قَالَتَ أُخْرَنَهُمْ لِأُولَنَهُمْ ﴾ (الأعراف: ٣٩)(١)، أي وضعاؤهم لرؤسائهم. وقوله: ﴿أَلَكُمُ اَلذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْيَ (١) ﴾ (النجم: ٢١). قال ابن كثير: أي أتجعلون له ولداً وتجعلوه ولده أنثى، وتختارون لكم الذكور؟!.

وقال غيره: يجوز أن يراد اللات والعزى ومناة إناث، وقد جعلتموهن لله

<sup>(</sup>١) المراد بالأولى الرؤساء وبالأخرى الأتباع الوضعاء وذلك بالنسبة لدخولهم النار، فالرؤساء يدخلون النار أولاً ثم يدخلها الأتباع والوضعاء.

شركاء، ومن شأنكم أن تحتقروا الإناث وتستنكفوا (١) من أن يولدن لكم أو يُنْسَبْنَ إليكم، فكيف تجعلون هؤلاء الإناث أنداداً لله وتسمونهن آلهة.

قلت: ما أقرب هذا القول إلى سياق الآية.

وقوله: ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ﴿ النجم: ٢٢). أي: جور وباطلة، فكيف تقاسمون ربكم هذه القسمة التي لو كانت بين مخلوقين كانت جوراً وسفها، فتنزهون أنفسكم عن الإناث، وتجعلونهن لله، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً؟!

وقوله: ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا أَسَمَاءٌ سَيَّنَهُ وَهَا أَنتُمْ وَءَابَا َوَكُمْ ﴾ قال ابن كثير: ثم قال منكراً عليهم فيها ابتدعوه، وأحدثوه من الكذب والافتراء والكفر من عبادة الأصنام، وتسميتها آلهة: ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا أَسَمَاءٌ سَمَّيْتُهُ وَهَا أَنتُمْ وَءَابَا وَكُمْ ﴾ أي: من تلقاء أنفسكم هُمَّا أَنزَلَ الله بَهَا مِن سُلُطَنَ ﴾، أي: من حجة ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ ﴾ أي: ليس لهم مستند إلا حسن ظنهم بآبائهم الذين سلكوا هذا المسلك الباطل قبلهم، وإلا حظ أنفسهم في رياستهم، وتعظيم آبائهم الأقدمين!

وقوله: ﴿وَلَقَدُ جَآءَهُم مِن رَّبِهِمُ ٱلْمُدَىٰ ﴿ قَالَ ابن كثير: ولقد أرسل الله اليهم الرسل بالحق المنير، والحجة القاطعة، ومع هذا ما اتبعوا ما جاؤهم به ولا انقادوا له.

قلت: في هذه الآيات من الدلائل القطعية على بطلان عبادة هذه الطواغيت، وأشباهها بها لا مزيد عليه، فسبحان من جعل كلامه شفاء وهدى ورحمة، وبشرى للمسلمين، منها أنها أسهاء مؤنثة دالة على اللين والرخاوة، وما كان كذلك فليس بإله، ومنها أنكم قاسمتم الله بزعمكم فجعلتم له هذه الأسهاء المؤنثة شركاء ودعوتم له الأولاد، ثم جعلتموهم بنات واختصصتم بالذكور، فجعلتم له

<sup>(</sup>۱) تستكروا.

المكروه الناقص، ولكم المحبوب الكامل ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثُلُ ٱلسَّوّةِ وَلِلّهِ الْمَثُلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِمُ ﴿ النحل: ٢٠)، ومنها أنها أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم، وابتدعتموها، ومنها أنها ما أنزل الله بها من سلطان، أي: حجة وبرهان، ومنها أنكم لم تستندوا في تسميتها إلى علم ويقين، وإنها استندتم في ذلك إلى الظن والهوى اللّذيْن هما أصلا الهلاك دنيا وأخرى (١). ومنها ﴿ وَلَقَدَّ جَآءَهُم مِن رَبِهِم اللهُكُوكَ وَاللهُ وَلَلَّهُ وَلَقَدَّ جَآءَهُم مِن رَبِهِم اللهُكُوكَ وَاللهُ وَلَلْكُ فهو عين المحال البين البطلان، وكل واحد من هذه الأدلة كافِ شافٍ في بطلان عبادتها. فإن قلت: فأين دليل الترجمة من الآيات؟ قيل: هو بيِّن بحمد الله؛ لأنه إن كان التبرك بالشجر والقبور والأحجار من الأكبر، فواضح، وإن كان من الأصغر فالسلف يستدلون بها نزل في الأكبر على الأصغر (النجم: ٢٣).



<sup>(</sup>۱) أصل الضلال والهلاك أمران: أحدهما: الظن، والثاني: الهوى، الأول حسن الظن بالأسلاف، والأشياخ والآباء واستبعاد أن يكونوا على باطل أو ضلال، والثاني الهوى من رياسة ومنصب أو أكلة مال.

<sup>(</sup>٢) هو من الأكبر لأنهم يتبركون بها ويدعونها ويرجونها من دون الله ويصرفون لها كثيراً من أنواع العبادات.

وَعَن أَبِي وَاقِدٍ اللَّيشِي قَالَ: خَرَجنَا مَعَ رَسُولِ الله ﷺ إِلَى حُنَيْنٍ، وَنَحنُ حُدَثَاءُ عَهدٍ بِكُفٍ، وَلِلمُشرِكِينَ سِدْرَةٌ يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا، وَيَنُوطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ، يُقَالَ لَهَا: ذَاتُ أَنْوَاطٍ. فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله! اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُم ذَاتُ أَنواطٍ. فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «الله أَكبَرُ! إِنَّهَا السُّنَنُ! قُلْتُمْ وَالَّذِي كَمَا لَهُم ذَاتُ أَنواطٍ. فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «الله أَكبَرُ! إِنَّهَا السُّنَنُ! قُلْتُمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيلِهِ كَمَا قَالَت بَنُو إِسرائِيلَ لُمُوسَى ﴿ آجْعَل لَنَاۤ إِلَهَا كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ فَوَالَ إِنَّهَا السُّنَنُ وَ صَحَحَهُ. قَوْمٌ تَجَعَلُونَ ﴿ وَاللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

الحديث رواه الترمذي كما قال المصنف، ولفظه: حدثنا سعيد بن عبدالرحمن المخزومي، حدثنا سفيان، عن الزهري، عن سنان بن أبي سنان، عن أبي واقد الليثي أن رسول الله علم المخرج إلى حنين مرّ بشجرة للمشركين يقال لها ذات أنواط يعلقون عليها أسلحتهم، قالوا يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال النبي علم الله هذا كما قال قوم موسى: ﴿أَجْعَل لَنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمْ ءَالِهُ أَنَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُه

وأبو واقد الليثي: اسمه الحارث بن عوف وفي الباب عن أبي سعيد، وأبي هريرة، هذا لفظ الترمذي بحروفه، وفيه مخالفة لما في الكتاب لفظاً ومعنى، وقد اتفق اللفظان على المقصود هنا. وقد رواه أحمد، وأبو داود، وأبو يعلى، وابن أبي شيبة، والنسائي، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والطبراني بنحوه. وروى ابن أبي حاتم، وابن مردويه، والطبراني من طريق كثير بن عبدالله بن عمرو بن عوف، عن أبيه، عن جده نحوه أيضاً.

قوله: «عن أبي واقد الليثي». اسمه الحارث بن عوف، كما قال الترمذي،

وقيل: الحارث بن مالك، صحابي مشهور. مات سنة ثمان وستين وله خمس وثمانون سنة.

قوله: «خرجنا مع رسول الله على الله على حنين». في حديث عمرو بن عوف قال: غزونا مع رسول الله على يوم الفتح ونحن ألف ونيف حتى إذا كنا بين حنين والطائف. ولا مخالفة بينهما في المعنى، فإن غزوة الفتح وحنين كانتا في سفر واحد.

قوله: «ونحن حدثاء عهد بكفر». أي: قريبو عهد بكفر، ففيه دليل على أن غيرهم لا يجهل هذا، وأن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يأمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادات الباطلة. ذكره المصنف.

قوله: «يعكفون عندها». الاعتكاف: هو الإقامة على الشيء في المكان، ولزومه، ومنه قوله: ﴿مَاهَلْمِو ٱلتَّمَاشِلُ ٱلَّتِي ٱلْنَعْ لَهَا عَكِفُونَ ﴿ وَ الْأَنبِاء: ٥٢)، وكانوا يعكفون عند هذه السدرة تبركاً بها. وفي حديث عمرو بن عوف قال: كان يناط بها السلاح فسميت ذات أنواط، وكانت تعبد من دون الله، فلما رآها رسول الله على صرف عنها في يوم صائف إلى ظل هو أدنى منها... الحديث، فيجمع بينهما بأن عبادتها هى العكوف عندها رجاءً لبركتها.

قوله: «وينوطون» . أي يعلقونها عليها للبركة.

قوله: «يقال لها ذوات أنواط». قال أبو السعادات (١): سألوه أن يجعل لهم مثلها فنهاهم عن ذلك. وأنواط جمع نوط، وهو مصدر سمي به المنوط.

قوله: «فقلنا يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط»: أي شجرة مثلها نعلق عليها، ونعكف حواليها، ظنوا أن هذا أمر محبوب عند الله فقصدوا التقرب إلى الله بذلك، وإلا فهم أجل قدراً، وإن كانوا حديثي عهد بكفر عن قصد مخالفة النبي عليها.

قوله: «فقال النبى ﷺ: الله أكبر» هكذا في بعض الروايات. وفي رواية

<sup>(</sup>١) ابن الأثير الجزري، صاحب «النهاية في غريب الحديث» و «جامع الأصول».

الترمذي «سبحان الله» والمقصود باللفظين واحد؛ لأن المراد تعظيم الله، وتنزيهه عن الشرك، والتقرب به إليه، وفيه تكبير الله وتنزيهه عند التعجب، أو ذكر الشرك خلافاً لمن كرهه.

قوله: «إنها السنن»، بضم السين: أي الطرق.

قوله: «قلتم والذي نفسي بيده كها قالت بنو إسرائيل لموسى اجعل لنا إلهاً... إلخ» أخبر على أن هذا الأمر الذي طلبوه منه، وهو اتخاذ شجرةٍ للعكوف عندها، وتعليق الأسلحة بها تبركاً كالأمر الذي طلبه بنو إسرائيل من موسى –عليه السلام – حيث قالوا: ﴿آجْعَل لَنَا إِلَها كُما لَمُمْ ءَالِهَ \* فإذا كان اتخاذ شجرة لتعليق الأسلحة، والعكوف عندها، اتخاذ إله مع الله مع أنهم لا يعبدونها، ولا يسألونها. فمن الظن بها حدث من عباد القبور من دعاء الأموات، والاستغاثة بهم، والذبح، والنذر لهم، والطواف بقبورهم، وتقبيلها، وتقبيل أعتابها وجدرانها، والتمسح بها، والعكوف عندها، وجعل السدنة والحجاب لها؟، وأي نسبة بين والتمسح بها، والعكوف عندها، وجعل السدنة والحجاب لها؟، وأي نسبة بين هذا، وبين تعليق الأسلحة على شجرة تبركاً.

قال الإمام أبو بكر الطرطوشي من أئمة المالكية: فانظروا رحمكم الله أينها وجدتم سدرة أو شجرة يقصدها الناس، ويعظمونها، ويرجون البرء والشفاء من قبلها، ويضربون بها المسامير والخرق فهي ذات أنواط فاقطعوها. وقال الحافظ أبو محمد عبدالرحمن بن إسهاعيل الشافعي المعروف بأبي شامة في كتاب: «البدع والحوادث»: ومن هذا القسم أيضاً: ما قد عم الابتلاء به من تزيين الشيطان للعامة تخليق الحيطان والعمد، وسَرْج مواضع مخصوصة في كل بلد يحكي لهم حاكٍ أنه رأى في منامه بها أحداً ممن شهر بالصلاح والولاية (۱) فيفعلون ذلك، ويحافظون رأى في منامه بها أحداً ممن شهر بالصلاح والولاية (۱) فيفعلون ذلك، ويحافظون

<sup>(</sup>١) بالفتح المولاة وبالكسر الوظيفة كالإمارة.

فائدة: التولى: أصله المحبة في القلوب والنصرة والتأييد دليلها.

عليه مع تضييعهم فرائض الله تعالى وسننه، ويظنون أنهم متقربون بذلك، ثم يتجاوزون هذا إلى أن يعظم وقع تلك الأماكن في قلوبهم فيعظمونها، ويرجون الشفاء لمرضاهم وقضاء حوائجهم بالنذر لهم، وهي من بين عيون وشجر وحائط وحجر، وفي مدينة دمشق صانها الله من ذلك مواضع متعددة كعُويْنة الحمّا خارج باب توما، والعمود المخلق داخل باب الصغير، والشجرة الملعونة اليابسة خارج باب النصر في نفس قارعة الطريق سهل الله قطعها واجتثاثها من أصلها، فما أشببها بذات أنواط الواردة في الحديث ثم ذكر الحديث المتقدم، وكلام الطُرطوشي الذي نكرنا، ثم قال: ولقد أعجبني ما صنعه الشيخ أبو إسحاق الجُبْنياني -رحمه الله تعالى- أحد الصالحين ببلاد إفريقية في المئة الرابعة حكى عنه صاحبه الصالح أبو عبدالله محمد بن أبي العباس المؤدّب أنه كان إلى جانبه عين تسمى عين العافية، كان العامة قد افتتنوا بها يأتونها من الآفاق، من تعذّر عليها نكاح أو ولد قالت: امضوا بي إلى العافية، فتعرف بها الفتنة، قال أبو عبدالله فأنا في السحر ذات ليلة سمعت أذان أبي إسحاق نحوها، فخرجت فوجدته قد هدمها وأذن الصبح عليها ثم قال: اللهم إني هدمتها لك فلا ترفع لها رأساً، قال: فها رفع لها رأس إلى الآن.

قلت: أبو إسحاق الذي هدمها إمام مشهور من أئمة المالكية زاهد اسمه إبراهيم ابن أحمد بن علي بن أسلم، وكان الإمام أبو محمد بن أبي زيد يعظم شأنه، ويقول: طريق أبي إسحاق خالية لا يسلكها أحد في الوقت<sup>(۱)</sup>، وكان القابسي يقول: الجُبْنياني: إمام يُقتدَى به. مات سنة تسع وستين وثلاثمئة. وذكر ابن القيم نحو ما ذكره أبو شامة، ثم قال: فها أسرع أهل الشرك إلى اتخاذ الأوثان من دون الله، ولو كانت ما كانت، ويقولون: إن هذا الحجر، وهذه الشجرة، وهذه العين تقبل النذر، أي تقبل العبادة من دون الله، فإن النذر عبادة وقربة يتقرب بها الناذر

<sup>(</sup>١) من النشاط والقوة في الحق والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

إلى المنذور له، وسيأتي شيء يتعلق بهذا الباب عند قوله: «**اللهم لا تجعل قبري وثناً** يعبد» وفي هذه الجملة من الفوائد، أن ما يفعله من يعتقد في الأشجار والقبور، والأحجار من التبرك بها، والعكوف عندها، والذبح لها، هو الشرك، ولا يغتر بالعوام والطغام، ولا يستبعد كون هذا شركاً، ويقع في هذه الأمة فإذا كان بعض الصحابة ظنوا ذلك حسناً وطلبوه من النبي ﷺ حتى بيّن لهم أن ذلك كقول بني إسرائيل: ﴿ أَجْعَلُ لَّنَآ إِلَنَّهَا ﴾ فكيف بغيرهم مع غلبة الجهل وبعد العهد بآثار النبوة؟ وفيها أن الاعتبار في الأحكام بالمعاني لا بالأسهاء، ولهذا جعل النبي عليها طلبتهم كطلبة بني إسرائيل، ولم يلتفت إلى كونهم سموها ذات أنواط، فالمشرك وإن سمى شركه ما سماه، كمن يسمى دعاء الأموات، والذبح لهم والنذر ونحو ذلك تعظيماً ومحبة، فإن ذلك هو الشرك، وإن سماه ما سماه، وقس على ذلك. وفيها أن من عُبد فهو إله، لأن بني إسرائيل والذين سألوا النبي ﷺ لم يريدوا من الأصنام والشجرة الخلق والرزق، وإنها أرادوا البركة، والعكوف عندها، فكان ذلك اتخاذاً له مع الله تعالى. وفيها أن معنى الإله المعبود، وأن من أراد أن يفعل الشرك جهلاً فنهى عن ذلك فانتهى لا يكفر. وأن لا إله إلا الله تنفى هذا الفعل مع دقته وخفائه على أولئك الصحابة. ذكره المصنف، فكيف بها هو أعظم منه؟ ففيه رد على الجهال الذين يظنون أن معناها الإقرار بأن الله خالق كل شيء، وأن ما سواه مخلوق ونحو ذلك من العبارات، والإغلاظ على من وقع منه ذلك جهلاً.

قوله: «لتركبن»: بضم الموحدة أي لتتبعن أنتم أيها الأمة سنن من كان قبلكم بضم السين، أي طرقهم ومناهجهم وأفعالهم ويجوز فتح السين(١١)، وهذا خبر

<sup>(</sup>١) هذا الحديث يدل على ثلاثة أمور:

الأول: أنه يقع في الأمة ما أخبر به وأنه لا بد أن يقع ذلك.

الثاني: التحذير من ذلك والحرص على التباعد والكون مع الطائفة المنصورة التي تقل وتكثر =

صحيح وجد كما أخبر على فيه دليل على شهادة أن محمداً رسول الله، وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم، النهي عن التشبه بأهل الجاهلية من أهل الكتاب والمشركين، وأنه متقرر عندهم أن العبادات مبناها على الأمر، فصار فيها التنبيه على مسائل القبر، أما من ربك؟ فواضح (۱)، وأما من نبيك؟ (۲) فمن إخباره بأنباء الغيب، وأما ما دينك؟ فمن قولهم: ﴿آجْعَل لَّنا إلَيْها ﴾ إلى آخره. قاله المصنف، وفيه أن الشرك لا بد أن يقع في هذه الأمة كما وقع فيمن قبلها، ففيه رد على من قال: إن الشرك لا يقع في هذه الأمة "، وفيه سد الذرائع والغضب عند التعليم، وأن ما ذم الله به اليهود والنصارى فإنه لنا لنحذره. ذكره المصنف.

تنبيه: ذكر بعض المتأخرين أن التبرك بآثار الصالحين مستحب كشرب سؤرهم، والتمسح بهم أو بثيابهم، وحمل المولود إلى أحدهم منهم ليحنكه بتمرة حتى يكون أول ما يدخل جوفه ريق الصالحين، والتبرك بعرقهم ونحو ذلك، وقد أكثر من ذلك أبو زكريا النووي<sup>(3)</sup> في «شرح مسلم» في الأحاديث التي فيها أن الصحابة فعلوا شيئاً من ذلك مع النبي على وظن أن بقية الصالحين في ذلك كالنبي وهذا خطأ صريح لوجوه: منها عدم المقاربة فضلاً عن المساواة للنبي في الفضل والبركة؟ ومنها عدم تحقق الصلاح فإنه لا يتحقق إلا بصلاح

<sup>=</sup> وتكون مجتمعة ومتفرقة في أمكنة.

الثالث: فيه علم من أعلام النبوة حيث وقع كها أخبر ففيه دليل على صدقه وأنه رسول الله حقاً.

<sup>(</sup>١) لأنه معروف عند المشركين أنه الخالق الرازق.

<sup>(</sup>٢) لأن فيه تشريعاً في قوله: ﴿ أَجْعَل لَّنآ ﴾.

<sup>(</sup>٣) وأما حديث: «إن الشيطان يئس أن يعبد في جزيرة العرب» فيجاب عنه بأنه غير معصوم في يأسه، كما أنه غير معصوم في رجائه، ولم يقل إن الله أيأسه، وقيل إنه يئس أن تطبق الأمة على الشرك، وقيل إنه يئس أن يعبده الصحابة أو المصلون في جزيرة العرب.

<sup>(</sup>٤) وكما ذكر الحافظ ابن حجر في «فتح الباري شرح صحيح البخاري».

القلب، وهذا أمر لا يمكن الاطلاع عليه إلا بنص، كالصحابة الذين أثنى الله عليهم ورسوله، أو أئمة التابعين، أو من شُهر بصلاح ودين كالأئمة الأربعة ونحوهم من الذين تشهد لهم الأمة بالصلاح وقد عد أولئك، أما غيرهم فغاية الأمر أن نظن أن أنهم صالحون فنرجو لهم، ومنها أنا لو ظننا صلاح شخص فلا نأمن أن يُختم له بخاتمة سوء، والأعمال بالخواتيم، فلا يكون أهلا للتبرك بآثاره (۱۱) ومنها أن الصحابة لم يكونوا يفعلون ذلك مع غيره لا في حياته، ولا بعد موته، ولو كان خيراً لسبقونا إليه، فهلا فعلوه مع أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ونحوهم من الذين شهد لهم النبي على بالجنة، وكذلك التابعون هلا فعلوه مع سعيد بن المسب، وعلي بن الحسين، وأويس القرني (۲۱)، والحسن البصري، ونحوهم ممن المسب، وعلي بن الحسين، وأويس القرني (۲۱)، والحسن البصري، ونحوهم ممن يقطع بصلاحهم، فدل أن ذلك مخصوص بالنبي الله ومنها أن فعل هذا مع غيره كل يؤمن أن يفتنه، وتعجبه نفسه، فيورثه العُجب والكبر والرياء، فيكون هذا كللدح في الوجه بل أعظم.

#### 000

<sup>(</sup>١) ما ذكره المصنف هو الصواب للأمور التي ذكرها وأحسنها ثلاثة أمور:

أحدها: أن ذلك خاص بالنبي ﷺ لما جعل الله في شعره وريقه وفضلاته من البركة ولا يقاس عليه غيره لعدم مساواته.

الثاني: أن الصحابة لم يفعلوا ذلك مع بعضهم ولم يفعله صغار الصحابة مع كبار الصحابة ولا التابعين مع الصحابة.

الثالث: أن ذلك وسيلة إلى الشرك فإن التبرك قد يؤدي إلى دعائه والتقرب إليه من دون الله فيكون المنع سداً لذريعة الشرك.

<sup>(</sup>٢) بفتح الراء.

### باب ما جاء في الذبح لغير الله

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿اللهِ ﴿ الأنعام: ١٦٢).

# الشِّنجُ

أي: من الوعيد، وهل يكون شركاً أم لا؟

قال ابن كثير: يأمر ه تعالى أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغير اسمه وحده لا شريك له، وهذا كقوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَرُ الله (الكوثر: ٢). أي: أخلص له صلاتك وذبيحتك، فإن المشركين يعبدون الأصنام، ويذبحون لها، فأمر الله بمخالفتهم، والانحراف عما هم فيه، والإقبال بالقصد والنية، والعزم على الإخلاص لله تعالى.

قال مجاهد في قوله: ﴿ صَلَاتِي وَمُشَكِى ﴾. قال: النسك الذبح في الحج والعمرة، وقال الثوري عن السدي، عن سعيد بن جبير: ونسكي: ذبحي، وكذا قال الضحاك، وقال غيره: ومحياي ومماتي، أي: وما آتيه في حياتي، وأموت عليه من الإيهان والعمل الصالح لله رب العالمين خالصة لوجهه، لا شريك له، وبذلك من الإخلاص أمرت، وأنا أول المسلمين؛ لأن إسلام كل نبي متقدم لإسلام أمته، كها قال قتادة: وأنا أول المسلمين، أي: من هذه الأمة. قال ابن كثير: وهو كها قال، فإن جميع الأنبياء قبله كلهم كانت دعوتهم إلى الإسلام، وهو عبادة الله وحده لا شريك له، كها قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوجِي إِلَيْهِ أَنَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْ السلام - أنه له، كها الصلاة السلام - أنه المها عن نوح حليه الصلاة السلام - أنه

قلت: وفي الآية دلائل متعددة على أن الذبح لغير الله شرك، كما هو بيّن عند التأمل، وفيها بيان العبادة، وأن التوحيد مناف للشرك مضاد له.



# وَقُولُهُ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرُ لَ ۗ ﴾ (الكوثر: ٢).

وقوله: ﴿ فَصَلِ لِرَبِكَ وَٱلْمَرَ اللهِ الدالتان على القرب، والتواضع، والافتقار، هاتين العبادتين، وهما الصلاة والنسك الدالتان على القرب، والتواضع، والافتقار، وحسن الظن، وقوة اليقين، وطمأنينة القلب إلى الله، وإلى عدته، عكس حال أهل الكبر والنفرة، وأهل الغنى عن الله الذين لا حاجة لهم في صلاتهم إلى ربهم يسألونه إياها، والذين لا ينحرون له خوفاً من الفقر، ولهذا جمع بينها في قوله: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِي ﴾ (الأنعام: ١٦٢). الآية، والنسك: الذبيحة لله تعالى ابتغاء وجهه، فإنها أجل ما يتقرب به إلى الله، فإنه أتى فيها بالفاء (١١) الدالة على السبب (١١) لأن فعل ذلك سبب للقيام بشكر ما أعطاه الله من الكوثر، وأجل العبادات البدنية الصلاة، وأجل العبادات البدنية غيرها، كما عرفه أرباب القلوب الحية. وما يجتمع له في النحر إذا قارنه الإيهان والإخلاص من قوة اليقين، وحسن الظن أمر عجيب. وكان عثير الصلاة، والإخلاص من قوة اليقين، وحسن الظن أمر عجيب. وكان تشر كثير الصلاة، من منن الخلق مراغاً لقومك الذين يعبدون غير الله، وانحر لوجهه وباسمه إذا نحرت مخالفاً لهم في النحر للأوثان. انتهى.

وهذا هو الصحيح في تفسيرها. وأما ما رواه الحاكم عن علي بن أبي طالب قال: لما نزلت هذه السورة على النبي ﷺ ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ۚ ۚ فَصَلِّ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرُونَ ١-٢). قال رسول الله ﷺ لجبريل: «ما هذه النحيرة التي

<sup>(</sup>١) ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرُ كَا ﴾.

<sup>(</sup>٢) أي أن ما قبله سبب له وهو قوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْتُـرَ (١٠) ﴾.

أمرني بها ربي؟ قال: إنها ليست بنحيرة، ولكن يأمرك إذا أحرمت للصلاة أن ترفع يديك إذا كبرت، وإذا ركعت، وإذا رفعت رأسك من الركوع» الحديث. فهو حديث منكر جداً، وفي إسناده إسرائيل بن حاتم، قال ابن حبان: يروي عن مقاتل الموضوعات، وغيره من الثقات، الأوابد والطامات، يروي عن مقاتل بن حيان ما وضعه عليه ابن عمر بن صبح كان يسرقها منه. وروى عن مقاتل الأصبغ بن نباتة عن علي لما نزلت: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَانَّ مَرْنَ اللهِ الحديث.

في نسخة: ثم قال ابن حبان: يروي عن مقاتل الموضوعات والأوابد والطامات من ذلك خبر يرويه عمر بن صبح عن مقاتل، وظفر به إسرائيل فرواه عن مقاتل عن الأصبغ عن نباتة عن علي... إلخ.



قَالَ عَلِيٌّ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ-: حَدَّثَنِي رَسُولُ الله ﷺ بِأَرْبِعِ كَلِماتٍ: «لَعَنَ اللهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ الله، وَلَعَنَ الله مَنْ لَعَنَ وَالِدَيْهِ، وَلَعَنَ الله مَنْ آوَى مُحدِثاً، وَلَعَنَ الله مَنْ آوَى مُحدِثاً، وَلَعَنَ الله مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الأَرْضِ». رَوَاهُ مُسلِمٌ.

الحديث رواه مسلم من طرق بمعنى ما ذكره المصنف، وفيه قصة.

ورواه الإمام أحمد كذلك، وعلى بن أبي طالب هو الإمام أبو الحسن الهاشمي ابن عم النبي على وزوج ابنته فاطمة الزهراء، واسم أبي طالب عبد مناف بن عبدالمطلب بن هاشم القرشي، كان من السابقين الأولين إلى الإسلام (۱)، ومن أهل بدر وبيعة الرضوان، وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة، ورابع الخلفاء الراشدين، ومناقبه كثيرة -رضي الله عنه-. قتله ابن مُلجَم الخارجي (۱) في رمضان سنة أربعين.

قوله: «لعن الله»: قالوا اللعنة: البعد عن مظان الرحمة ومواطنها، وقيل: واللعين والملعون من حقت عليه اللعنة، أو دُعي عليه بها. قال أبو السعادات: أصل اللعنة، الطرد والإبعاد من الله، ومن الخلق: السب والدعاء.

قوله: «من ذبح لغير الله»:

قال النووي: المراد به أن يذبح باسم غير اسم الله تعالى، كمن يذبح للصنم أو للصليب أو لموسى أو لعيسى صلى الله عليهما وسلم، أو للكعبة ونحو ذلك، وكل هذا حرام، ولا تحل هذه الذبيحة سواء كان الذابح مسلماً أو نصرانياً أو يهودياً نص

<sup>(</sup>١) أي علي بن أبي طالب.

<sup>(</sup>۲) الخوارج؛ الجمهور على أنهم عصاة فسقة لأنهم متأولون، يتأولون النصوص يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، وذهب طائفة من أهل العلم إلى تكفيرهم واستدلوا بقوله – عليه السلام-: «يخرجون من الإسلام ثم لا يعودون إليه»، واستدل الأولون بأنهم متأولون وبقول علي لما سئل عنهم: أكفار هم؟ قال: من الكفر فروا.

عليه الشافعي واتفق عليه أصحابنا، فإن قصد مع ذلك تعظيم المذبوح له غير الله والعبادة له، كان ذلك كفراً (١)، فإن كان الذابح مسلماً قبل ذلك صار بالذبح مرتداً. ذكره في «شرح مسلم» ونقله غير واحد من الشافعية وغيرهم، وقال شيخ الإسلام قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُهِلَ بِهِ الْعَيْرِ ٱللَّهِ ﴾ (البقرة: ١٧٣). ظاهره أنه ما ذبح لغير الله مثل أن يقال هذه ذبيحة لكذا، وإذا كان هذا هو المقصود فسواء لفظ به أو لم يلفظ. وتحريم هذا أظهر من تحريم ما ذبحه للحم، وقال فيه: باسم المسيح ونحوه، كما أن ما ذبحناه متقربين به إلى الله كان أزكى وأعظم مما ذبحناه للحم، وقلنا عليه باسم الله فإن عبادة الله بالصلاة له والنسك له أعظم من الاستعانة باسمه في فواتح الأمور، فكذلك الشرك بالصلاة لغيره والنسك لغيره أعظم من الاستعانة باسم غيره في فواتح الأمور، فإذا حرم ما قيل فيه باسم المسيح أو الزهرة، فلأن يحرم ما قيل فيه لأجل المسيح أو الزهرة أو قصد به ذلك أولى، فإن العبادة لغير الله أعظم كفراً من الاستعانة بغير الله، وعلى هذا فلو ذبح لغير الله متقرباً إليه لحرم، وإن قال فيه: باسم الله، كما قد يفعله طائفة من منافقي هذه الأمة، الذين يتقربون إلى الكواكب بالذبح والبخور ونحو ذلك، وإن كان هؤلاء مرتدين لا تباح ذبيحتهم بحال، لكن يجتمع في الذبيحة مانعان (٢). ومن هذا الباب ما يفعله الجاهلون بمكة من الذبح للجن، ولهذا روي عن النبي ﷺ أنه نهى عن ذبائح الجن.

قلت: هذا الحديث رواه البيهقي عن الزهري مرسلاً، وفي إسناده عمر بن هارون، وهو ضعيف عند الجمهور، إلا أن أحمد بن سيار روى عن قتيبة أنه كان يوثقه ورواه ابن حبان في «الضعفاء» من وجه آخر عن عبدالله بن أذينة، عن ثور بن

<sup>(</sup>١) ظاهر كلام النووي أنه لا يكون كفراً إلا إذا قصد تعظيم المذبوح له والصواب أنه يكون كفراً إذا ذبح لغير الله، فإن قصد تعظيم المذبوح له كان أشد.

<sup>(</sup>٢) أحدهما: كونها ذبيحة مرتد، والثاني: كونها مما أهل لغير الله.

يزيد، عن الزهري، عن حميد بن عبدالرحمن، عن أبي هريرة مرفوعاً. قال ابن حبان: وعبدالله يروي عن ثور ما ليس من حديثه. قال الزمخشري: كانوا إذا اشتروا داراً أو بنوها أو استخرجوا عيناً ذبحوا ذبيحة خوفاً أن تصيبهم الجن فأضيفت الذبائح إليهم، لذلك قال النووي، وذكر الشيخ إبراهيم المروذي من أصحابنا أن ما ذبح عند استقبال السلطان تقرباً إليه أفتى أهل بخارى بتحريمه لأنه مما أهل به لغير الله.

قال الرافعي: هذا إنها يذبحونه استبشاراً بقدومه، فهو كذبح العقيقة لولادة المولود. قلت: إن كانوا يذبحون استبشاراً كها ذكر الرافعي فلا يدخل في ذلك، وإن كانوا يذبحونه تقرباً إليه فهو داخل في الحديث (١).

قوله: «لعن الله من لعن والديه»: قال بعضهم: يعني أباه وأمه وإن عليا<sup>(۱)</sup>، وفي «الصحيح»: أن رسول الله عليه قال: «إن من الكبائر شتم الرجل والديه»، قالوا: يا رسول الله، وهل يشتم الرجل والديه؟ قال: «نعم، يسب أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه فيسب أمه». فإذا كان هذا حال المتسبب في ظنك بالمباشر (۳)؟

قوله: «ولعن الله من آوى محدثاً»: أما أوى بفتح الهمزة ممدودة - أي ضمّ إليه وحمى، وقال أبو السعادات: يقال: أويت إلى المنزل، وآويت غيري وأويته، وأنكر بعضهم المقصور المتعدي. وقال الأزهري: هي لغة فصيحة. وأما محدِثاً. فقال أبو السعادات: يروى بكسر الدال وفتحها على الفاعل والمفعول، فمعنى الكسر: من نصر جانياً وآواه وأجاره من خصمه، وحال بينه وبين أن يُقتص منه؛ والفتح هو الأمر المبتدع نفسه، ويكون معنى الإيواء فيه الرضى به والصبر عليه، فإنه إذا رضي بالبدعة وأقر عليها فاعلها ولم ينكر عليه فقد آواه.

<sup>(</sup>١) والأولى المنع مطلقاً سداً للذريعة وحسماً لمادة الشرك.

<sup>(</sup>٢) ويجوز وإن علوا فهو واوي يائي والأفصح الواو.

<sup>(</sup>٣) وهذا يدل على قبح سب الوالدين وأن ذلك لا يصدر إلا من مجنون أو شبهه لمخالفته للعقل والفطرة فضلاً عن الشرع حتى لو كان كافراً فإنه ينفر من ذلك.

قلت: الظاهر أنه على الرواية الأولى يعم المعنيين، لأن المحدث أعم من أن يكون بجناية أو ببدعة في الدين، بل المحدث بالبدعة في الدين شر من المحدث بالجناية؛ فإيواؤه أعظم إثماً، ولهذا عده ابن القيم في كتاب «الكبائر»(١) وقال: هذه الكبيرة تختلف مراتبها باختلاف مراتب الحدَث في نفسه، فكلما كان الحدَث في نفسه أكبر، كانت الكبيرة أعظم.

قوله: «ولعن الله من غير منار الأرض»: قال المصنف: هي المراسيم التي تفرق بينك وبين جارك (٢)، وقال النووي: مَنار الأرض -بفتح الميم - علامات حدودها، والمعنى واحد. قيل: وتغييرها أن يقدمها أو يؤخرها، فيكون هذا من ظلم الأرض الذي قال فيه على «من ظلم شبراً من الأرض طُوّقه يوم القيامة من سبع أرضين» الذي قال فيه على ومسلم]، وفي الحديث دليل على جواز لعن أنواع الفساق كقوله: «لعن الله آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه»، ونحو ذلك، فأما لعن الفاسق المعين ففيه قولان ذكرهما شيخ الإسلام أحدهما: أنه جائز. اختاره ابن الجوزي وغيره.

والثاني: لا يجوز، اختاره أبو بكر بن عبدالعزيز وشيخ الإسلام (٣). قال: والمعروف عن أحمد كراهة لعن المعين كالحجاج وأمثاله، وأن يقول كما قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لَعْنَاهُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ (هود: ١٨).



<sup>(</sup>١) لابن القيم كتاب في الكبائر لم نطلع عليه.

<sup>(</sup>٢) ويشمل منار الأرض العلامات التي يهتدي بها السابلة والمسافرون لأن تغييرها يفضي إلى أن يسلك الإنسان طريقاً محوفاً مهلكاً فيه مسبعة أو قطاع طريق.

<sup>(</sup>٣) وهذا هو الأرجح لأنه لا يدرى ما يختم له فلعله يتوب ولعله معذور، بل يدعى له بالهداية إن كان حياً ويُمسك عنه إن كان ميتاً لأنه أفضى إلى ما قدم؛ اللهم إلا أن يكون سبّه على وجه التحذير من بدعته وأفعاله القبيحة كما سبّ جماعة الحجاج لذلك.

وَعَن طَارِقٍ بِنِ شِهَابٍ؛ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «دَخَلَ الجَنَّةَ رَجُلَّ فِي ذُبَابٍ». قَالَوا: وَكَيفَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «مُرَّ رَجُلاَنِ عَلَى قَومٍ لَهُم صَنَمٌ لاَ يُجَاوِزُهُ أَحَدٌ حَتَّى يُقرِّبَ لَهُ شَيئًا، فَقَالُوا لأَحَدِهِمَا: قَرِّب. قَالَ: مَا عِندِي شَيءٌ، قَالُوا: قَرِّب وَلَو ذُبَابَاً، فَقَرِّبَ ذُبَابًا، فَقَرِّب ذُبَابًا، فَعَرِّب ذُبَابًا، فَعَرِّب ذُبَابًا، فَحَدُهُمَا: قَرِّب، قَالَ: مَا كُنتُ لأُقرِّب لأَحَدِ فَخُلُوا سَبِيلَهُ، فَدَخَلَ النَّارَ. وَقَالُوا للآخرِ: قَرِّب، قَالَ: مَا كُنتُ لأُقرِّب لأَحَدِ شَيئًا دُونَ الله عَزَّ وَجَلَّ، فَضَرَبُوا عُنُقَهُ، فَدَخَلَ الجَنَّة». رَوَاهُ أَحَدُ.

هذا الحديث ذكره المصنف معزواً لأحمد، وأظنه تبع ابن القيم في عزوه لأحمد.

قال ابن القيم: قال الإمام أحمد: حدثنا أبو معاوية، حدثنا الأعمش، عن سليهان ابن ميسرة (۱)، عن طارق بن شهاب يرفعه قال: «دخل رجل الجنة في ذباب...» الحديث. وقد طالعت «المسند» فها رأيته فيه، فلعل الإمام رواه في كتاب «الزهد» أو غيره.

قوله: «عن طارق بن شهاب»: أي البجلي الأحمسي، أبو عبدالله رأى النبي على الله وهو رجل، ويقال: إنه لم يسمع منه شيئاً.

قال البغوي: ونزل الكوفة. قال أبو حاتم: ليست له صحبة. والحديث الذي رواه مرسل. وقال أبو داود: رأى النبي را ولم يسمع منه شيئاً. قال الحافظ: إذا ثبت أنه لقي النبي را فهو صحابي على الراجح، وإذا ثبت أنه لم يسمع منه فروايته عن مرسل صحابي، وهو مقبول على الراجح. وقد أخرج له النسائي عدة أحاديث، وذلك مصير منه (۱) إلى إثبات صحبته (۱) وكانت وفاته على ما جزم به ابن

<sup>(</sup>١) مدلس وقد رواه بالعنعنة، لكن في الصحيحين اعتنيا بروايته فلم يرويا عنه فيهما إلا ما ثبت سهاعه بخلاف غيرهما، ولا بأس بسليهان.

<sup>(</sup>٢) أي النسائي.

حبان سنة ثلاث وثمانين.

قوله: «دخل الجنة رجل في ذباب»: أي من أجل ذباب.

قوله: «قالوا وكيف ذلك يا رسول الله»: سألوا عن هذا الأمر العجيب لأنهم قد علموا أن الجنة لا يدخلها أحد إلا بأعماله الصالحة كما قال تعالى: ﴿ أَدَّ خُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ آَدَ خُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ النحل: ٣٢). وأن النار لا يدخلها أحد إلا بالأعمال السيئة فكأنهم تقالُّوا ذلك وتعجبوا واحتقروه (٢)، فبين لهم النبي على ما صير هذا الأمر الحقير عندهم عظياً يستحق هذا عليه الجنة، ويستحق الآخر عليه النار. ولعل هذين الرجلين من بني إسرائيل، فإن النبي على يحدثهم عن بني إسرائيل كثيراً (٣).

قوله: «فقال: مرّ رجلان على قوم لهم صنم». الصنم: ما كان منحوتاً على صورة (١٤).

قوله: «لا يجاوزه»: أي لا يمر به و لا يتعداه أحد حتى يقرِّب له شيئاً وإن قل.

<sup>(</sup>١) وعلى كل حال فها رواه له شواهد من الكتاب والسنة في تحريم الشرك والأمر بعبادة الله.

<sup>(</sup>٢) أي الذباب.

<sup>(</sup>٣) من المعلوم في الشريعة أن الإنسان إذا أكره فإنه يكون معذوراً في الشرك فها دونه في القول أو الفعل على الراجح، وإن كان بعضهم قال لا يكون الإكراه على الزنا واللواط، وقال بعضهم الإكراه يكون في القول دون الفعل لكنه قول ضعيف؛ لأن الشهوة لا تنتشر مع الإكراه وهذا فيه نظر، قال تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَللَهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ إِلّا مَنْ أُكِيرٍ وَقَلْبُهُ مُطْمَينٌ ﴾ وهذا الرجل الذي قتل بسبب الذباب لم يترخص بالإكراه فيحتمل أن الإكراه ليس رخصة في شريعتهم كها هو معروف من تكليفهم بالآصار والأغلال، ويحتمل أنه أراد أن يسلك الأعلى ويصبر على القتل، كها لم يترخص الإمام أحمد في فتنة القول بخلق القرآن، بينها ترخص علي بن المديني ويحيى بن معين لئلا يكون إجماع منهم على الترخص فيغتر بذلك الناس.

<sup>(</sup>٤) ويسمى وثناً وما لم يكن على صورة فهو وثن ولا يسمى صناً فكل صنم وثن وليس كل وثن صناً، والتمثال ما كان مثل الشيء وهو يشمل الصنم والوثن، ويشمل الوثن ما كان معنوياً كمن يعبد شيئاً يتخيّله.

قوله: «قالوا قرب ولو ذباباً فقرب ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار»: في هذا بيان عظمة الشرك ولو في شيء قليل، وأنه يوجب النار، ألا ترى إلى هذا لما قرب لهذا الصنم أرذل الحيوان وأخسه وهو الذباب كان جزاؤه النار؛ لإشراكه في عبادة الله؛ إذ الذبح على سبيل القربة والتعظيم عبادة، وهذا مطابق لقوله تعالى: ﴿إِنَّهُومَن يُشَرِكُ اللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْمَجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ ﴾ (المائدة: ٢٧)، وفيه الحذر من الذنوب وإن كانت صغيرة في الحسبان، كما قال أنس: «إنكم لتعملون أعمالاً هي أدق في أعينكم من الشعر، كنا نعدها على عهد رسول الله عليه من الموبقات» [رواه البخاري].

قال المصنف ما معناه: وفيه أنه دخل النار بسبب لم يقصده (١)، بل فعله تخلصاً من شرهم، وفيه أن الذي دخل النار مسلم؛ لأنه لو كان كافراً لم يقل دخل النار في ذباب، وفيه أن عمل القلب هو المقصود (٢) الأعظم حتى عند عبدة الأوثان (٣).

قوله: «وقالوا للآخر: قرِّب. قال ما كنت لأقرِّب لأحد شيئاً دون الله عز وجل» إلى آخره. قال المصنف: في هذا بيان فضيلة التوحيد والإخلاص.

قال المصنف: وفيه معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين، كيف صبر على القتل ولم يوافقهم على طلبتهم مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر، وفيه شاهد للحديث الصحيح: «الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله، والنار مثل ذلك».

قلت: وفيه التنبيه على سعة مغفرة الله وشدة عقوبته، وأن الأعمال بالخواتيم.

#### 

<sup>(</sup>١) أي ابتداءً وإن كان قصده لما ألزموه.

<sup>(</sup>٢) لأن المقصود الموافقة فإذا وافقهم كفر ولو لم يقرب شيئاً، وهذا الذي دخل النار لم يقل إنه لا يوافقهم بل اعتذر بعدم وجود شيء يقربه وإلا فهو موافق فطلبوا منه ما يدل على الموافقة وهو أن يقرِّب، فلما قرَّب الذباب علموا منه الموافقة فخلوا سبيله فدخل النار.

<sup>(</sup>٣) لأن العقيدة لها شأن فمن اعتقد حل محرم كفر ولو لم يفعله أو اعتقد تحريم مباح كفر وإن فعله أو اعتقد عدم وجوب الصلاة أو الزكاة أو الصيام أو الحج كفر، وإن فعله.

### باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ لَا نَقُدُ فِيهِ أَبَدًا ۚ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّ رُواً وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِ رِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

# الشِّنجُجُ :

أي أن ذلك لا يجوز لما سيذكره المصنف.

قال: وقول الله تعالى: ﴿ لَانَقُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ (التوبة: ١٠٨) الآية.

حاصل كلام المفسرين في الآية أن الله نهى رسوله على الصلاة في مسجد الضرار في الصلاة فيه أبداً، والأمة تبع له في ذلك، ثم حثه على الصلاة في مسجد قباء الذي أسس من أول يوم بني فيه على التقوى، وهي طاعة الله ورسوله على وجمعاً لكلمة المؤمنين، ومعقلاً ومنزلاً للإسلام وأهله بقوله: ﴿لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى التَّقَوَىٰ مِنْ أَوَلِيوَمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيهٍ فِيهِ (التوبة: ١٠٨). والسياق إنها هو في مسجد قباء، ولهذا جاء في الحديث الصحيح أن رسول الله على قال: «صلاة في مسجد قباء كعمرة» (أن وفي «الصحيح» أن رسول الله على كان يزور قباء راكباً وماشياً وقد صرح بأن المسجد المؤسس على التقوى هو مسجد قباء. ذكره جماعة من السلف، منهم ابن عباس وعروة وعطية والشعبي والحسن وغير واحد. وقيل هو مسجد منهم ابن عباس وعروة وعطية والشعبي والحسن وغير واحد. وقيل هو مسجد

<sup>(</sup>١) ورد أنه ﷺ يزور قباء في كل سبت ويصلي فيه أطلق الجزء وأراد الكل، أي: أطلق اليوم وهو السبت على الأسبوع، فيحتمل أن المراد كل أسبوع، فكل سبت أي كل أسبوع ويحتمل أن المراد الأسبوع واليوم هو السبت، كما أن المراد ويصلي فيه الصلاة المطلقة ولم يقيد بركعتين.

رسول الله على المسجد الذي أبي سعيد قال: تمارى رجلان في المسجد الذي أسس على التقوى من أول يوم فقال رجل: هو مسجد قباء، وقال الآخر: هو مسجد رسول الله على الله

قال ابن كثير: وهذا صحيح، ولا منافاة بين الآية وبين هذا، لأنه إذا كان مسجد قباء قد أسس على التقوى من أول يوم، فمسجد رسول الله على بطريق الأولى. وهذا بخلاف مسجد الضرار الذي أسس على معصية الله تعالى كها قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّغَنْدُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفُرًا وَتَفَرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللّه وَرَسُولَهُ مِن قَبَلُ وَلِيَعَلِفُنَ إِنْ أَرَدُنَا إِلّا اللّهُ سَنِي وَلَلّهُ يَشَهُدُ إِنّهُمْ لَكَذِبُونَ لِمَنْ حَارَبَ اللّه وَرَسُولَهُ مِن قَبَلُ وَلِيَعَلِفُنَ إِنْ أَرَدُنَا إِلّا اللّهُ يَتَعَلَيْ وَاللّهُ يَشَهُدُ إِنّهُمْ لَكَذِبُونَ اللّه نبيه على الله نبيه على عن القيام فيه للصلاة. وكان المنافقون الذين بنوه جاءوا إلى النبي على قبل خروجه إلى تبوك فسألوه أن يصلي فيه ليحتجوا بصلاته فيه على تقريره. وذكروا أنهم بنوه للضعفاء وأهل العلة في الليلة الشاتية، فعصمه الله من الصلاة فيه فقال: ﴿إنا على سفر ولكن إذا رجعنا إن شاء الشاتية، فلم على الصلاة والسلام - راجعاً إلى المدينة ولم يبق بينه وبينها إلا يوم أو بعض يوم، نزل عليه الوحي بخبر المسجد، فبعث إليه فهدمه قبل مقدمه إلى الدينة.

ووجه الدلالة من الآية على الترجمة من جهة القياس، لأنه إذا منع الله رسوله عن القيام لله تعالى في هذا المسجد المؤسس على هذه المقاصد الخبيثة مع أنه لا يقوم فيه إلا لله فكذلك المواضع المعدة للذبح لغير الله لا يذبح فيها الموحد لله، لأنها قد أسست على معصية الله والشرك به، ويؤيده حديث ثابت بن الضحاك الآتي.

وقوله: ﴿فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَـ رُوا ﴾ روى الإمام أحمد وابن خزيمة

والطبراني والحاكم عن عويم بن ساعدة الأنصاري أن النبي على أتاهم في مسجد قباء فقال: «إن الله قد أحسن عليكم الثناء في الطهور في قصة مسجدكم، فها هذا الطهور الذي تطهرون به؟» فقالوا والله يا رسول الله ما نعلم شيئاً إلا أنه كان لنا جيران من اليهود فكانوا يغسلون أدبارهم من الغائط فغلسنا كها غسلوا، وفي رواية عن جابر وأنس مرفوعاً: «هو ذاك فعليكموه» [رواه ابن ماجه وابن أبي حاتم والدارقطني والحاكم]

وقوله: ﴿وَاللّهَ يُحِبُ ٱلْمُطّهِرِينَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ا

قلت: وفيه إثبات المحبة (٢).



<sup>(</sup>١) من التابعين اسمه: رويفع الرياحي.

<sup>(</sup>٢) على ما يليق بالله.

عَن ثَابِتِ بِنِ الضَّحَاكِ قَالَ: نَذَرَ رَجُلٌ أَن يَنحَرَ إِبلاً بِبُوانَةٍ، فَسَأَلَ النَّبِيَّ عَن ثَابِتِ بِنِ الضَّحَاكِ قَالَ: «فَهَلْ عَنْ فَقَالَ: «هَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ؟» قَالُوا لاَ. قَالَ: «فَهَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟» قَالُوا: لاَ. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «أَوْفِي بِنَذْرِكَ؟ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟» قَالُوا: لاَ. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «أَوْفِي بِنَذْرِكَ؟ فَإِنّهُ لاَ وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيةِ الله، وَلاَ فِيهَا لاَ يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ» رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ، وَإِسنَادُهُ عَلَى شَرطِهِمَا.

قوله: «عن ثابت بن الضحاك»: أي ابن خليفة الأشهلي، صحابي، مشهور، روى عنه أبو قلابة وغيره. مات سنة أربع وستين.

<sup>(</sup>١) مدلس لكنه صرح بالسماع من أبي قلابة.

<sup>(</sup>٢) حمل حديث عمرو بن شعيب في المرأة على حديث ثابت ليس بجيد، لأنها مختلفان، فحديث ثابت سأل فيه عن المكان، والحديث سأله فيه عن القرب في العبادة ولم يسأل عن المكان لأنه معروف عندها أو لأنه سبق التنبيه عليه كما أن في حديث ثابت لم يسأل عن العبادة لله أو لغيره لأنه معروف فالمقصود أنه يقيد كل حديث بما ذكر في الآخر فيكون العبادة يشترط لها شرطان أن تكون لله وأن تكون بمكان سالم من شرك الجاهلية.

قوله: «نذر رجل»: يحتمل أن يكون هو كردم بن سفيان والد ميمونة؛ لما روى أبو داود عنها قالت: خرجت مع أبي في حجة رسول الله على فرأيت رسول الله على قالت فدنا إليه أبي فقال: يا رسول الله إني نذرت إن وُلد لي ولدٌ ذكر أن أنحر على رأس بُوانة في عَقَبةٍ من الثنايا عدة من النعم قال لا أعلم إلا أنها خمسين، فقال رسول الله على: «هل بها من هذه الأوثان شيء؟» قال: لا، قال: «فأوف بها نذرت لله» وذكر الحديث.

قوله: «أن ينحر إبلاً» في حديث ميمونة، قال: «فأوف بها نذرت لله» قال: فجمعها فجعل يذبحها، فانفلتت منه شاة فطلبها، وهو يقول: اللهم أوف بنذري فظفر بها فذبحها. فيحتمل أن يكون نذر إبلاً وغنهاً ويحتمل أن يكون ذلك قضيتين (۱).

قوله: «ببوانة»: بضم الباء وقيل بفتحها. قال البغوي: موضع في أسفل مكة دون يلملم. وقال أبو السعادات: هضبة من وراء ينبع.

قوله: «فقال هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟»: قال في «عروة المفتاح»: الصنم: هو ما له صورة، والوثن ما ليس له صورة.

قلت: هذا هو الصحيح في الفرق بينهما<sup>(۱)</sup> وقد جاء عن السلف ما يدل على ذلك. وفيه المنع من الوفاء بالنذر إذا كان في المكان وثن من أوثانهم، وبعد زواله. ذكره المصنف.

قوله: «فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟». قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد إما بعود السنة أو بعود الأسبوع، أو الشهر

<sup>(</sup>١) وهذا هو الأرجح لأن الوقائع تتعدد والأسئلة تكثر وهم يكثرون النذر.

 <sup>(</sup>۲) ويطلق على الصورة وثن كما في قول تعالى عن إبراهيم: ﴿مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاشِلُٱلَّتِيَ أَنتُمْ لَمَا
 عَكِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ الللّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ونحو ذلك، والمراد به هنا الاجتماع المعتاد من اجتماع الجاهلية، فالعيد يجمع أموراً منها يوم عائد كيوم الفطر، ويوم الجمعة، ومنها اجتماع فيه، ومنها أعمال تتبع ذلك من العبادات والعادات. وقد يختص العيد بمكان بعينه، وقد يكون مطلقاً. وكل من هذه الأمور قد يسمى عيداً، فالزمان كقول النبي على في يوم الجمعة: «إن هذا يوم جعله الله للمسلمين عيداً»، والاجتماع والأعمال كقول ابن عباس: شهدت العيد مع رسول الله على والمكان كقوله: «لا تتخذوا قبري عيداً» وقد يكون لفظ العيد اسماً لمجموع اليوم والعمل فيه، وهو الغالب كقول النبي على لأبي بكر العيد اسماً لمجموع اليوم والعمل فيه، وهو الغالب كقول النبي الكل قوم عيداً». انتهى.

وفيه استفصال المفتي والمنع من الوفاء بالنذر إذا كان في المكان عيد من أعياد الجاهلية ولو بعد زواله، والحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده. ذكره المصنف.

قوله: «فأوف بنذرك»: هذا يدل على أن الذبح في المكان الذي يذبح فيه المشركون لغيره، أو في محل أعيادهم معصية؛ لأن قوله: «فأوف بنذرك» تعقيب للوصف بالحكم بحرف الفاء، وذلك يدل على أن الوصف سبب الحكم فيكون سبب الأمر بالوفاء وجود النذر خالياً عن هذين الوصفين (۱)، فيكونان مانعين من الوفاء، ولو لم يكن معصية لجاز الوفاء به، ولأنه عقبه بقوله: «فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله» فدل على أن الصورة المسؤول عنها مندرجة في هذا اللفظ العام؛ لأن العام إذا ورد على سبب، فلا بد أن يكون السبب مندرجاً فيه، ولأنه لو كان الذبح فيا ذكر جائزاً لسوغ على للناذر الوفاء به كما سوّغ لمن نذر الضرب بالدف أن تضرب به لأنه -عليه السلام- استفصل فلما قالوا لا، قال له: «فأوف بنذرك» وهذا يقتضي أن كون البقعة مكاناً لعيدهم، أو بها وثن من أوثانهم مانع من الذبح

<sup>(</sup>١) كون المكان يذبح فيه لغير الله وكون المكان محل لأعياد المشركين.

بها وإن نذر، وإلا ما حسن الاستفصال، هذا معنى كلام شيخ الإسلام، وفيه أن تخصيص البقعة بالنذر لا بأس به إذا خلا من الموانع (١).

قوله: «فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله»: دليل على أن هذا نذر معصية، لا يجوز الوفاء به لم تقدم (٢)، وعلى أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به وقد أجمع العلماء على ذلك لهذا الحديث، وحديث عائشة الآتي وما في معناهما، واختلفوا هل تجب فيه كفارة يمين؟ على قولين: هما روايتان عن أحمد.

أحدهما: تجب وهو المذهب المشهور عن أحمد، وروي عن ابن مسعود وابن عباس، وبه قال أبو حنيفة وأصحابه لحديث عائشة مرفوعاً: «لا نذر في معصية وكفارته كفارة يمين» رواه أحمد وأهل السنن، واحتج به أحمد وإسحاق (٣).

والثاني: لا كفارة عليه (١٠). روي ذلك عن مسروق والشعبي، والشافعي لحديث الباب، وحديث عائشة الآتي ولم يذكر فيهما كفارة، وجوابه أن عدم ذكر الكفارة لا يدل على عدم وجوبها.

قوله: «ولا فيها لا يملك ابن آدم». قال في «شرح المصابيح» (°): يعني إذا أضاف النذر إلى معين لا يملكه بأن قال: إن شفى الله مريضي فله عليَّ أن أعتق عبد فلان، أو أتصدق بثوبه ونحو ذلك فإما إذا التزم في الذمة شيئاً لا يملكه فيصح نذره، مثاله: إن شفى الله مريضي فلله عليَّ أن أعتق رقبة، وهو في ذلك الحال لا

<sup>(</sup>١) إذا خصَّ نذره بمكان معين لمقصد صالح من فقراء أو أقارب فإنه لا بأس بذلك إذا لم يكن هناك محذور شرعي

<sup>(</sup>٢) قوله: لما تقدم، أي من أن العام إذا ورد على سبب فلا بد أن يكون داخلاً فيه.

<sup>(</sup>٣) إسحاق بن إبراهيم الحنظلي، التميمي، من أقران أحمد في العلم والزمان، من علماء خراسان، ولد عام (١٦٦هـ)، وتوفي (٢٣٨هـ) وأحمد ولد عام (١٦٤هـ)، وتوفي عام (٢٤١هـ).

<sup>(</sup>٤) الراجح وجوب الكفارة حلاً لمطلق هذا الحديث على المقيد وهو حديث عائشة.

<sup>(</sup>٥) هو «مشارق الأنوار» للقاضي عياض.

يملك رقبة ولا قيمتها، فيصح نذره وإذا شفي ثبت النذر في ذمته (١).

قوله: «رواه أبو داود وإسناده على شرطهما»: أي شرط البخاري ومسلم، وأضمرهما للعلم بذلك، وأبو داود اسمه سليان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد الأزدي السجستاني، صاحب الإمام أحمد، ومصنف «السنن» وغيرهما ثقة، إمام حافظ من كبار العلماء. مات سنة خمس وسبعين ومئتين.



<sup>(</sup>١) وهذا التفصيل صحيح.

تيسير العزيز الحميد

#### باب من الشرك النذر لغير الله

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ, مُسْتَطِيرًا ﴿ ﴾ (الإنسان: ٧).

# الشِّنجُجُ :

أي إنه من العبادة، فيكون صرفه لغير الله شركاً، فإذا نذر نذر طاعة وجب عليه الوفاء بها، وهو عبادة، وقربة إلى الله. ولهذا مدح الله الموفين به، فإن نذر لمخلوق تقرباً إليه ليشفع له عند الله، ويكشف ضره ونحو ذلك فقد أشرك في عبادة الله تعالى غيره ضرورة، كما أن من صلى لله وصلى لغيره، فقد أشرك، وكذلك هذا.

لقوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ ﴾ (الإنسان: ٧). وجه الدلالة من الآية على الترجمة أن الله تعالى مدح الموفين بالنذر، والله تعالى لا يمدح إلا على فعل واجب أو مستحب، أو ترك محرم، لا يمدح على فعل المباح المجرد، وذلك هو العبادة، فمن فعل ذلك لغير الله متقرباً إليه فقد أشرك.



وَقُولُهُ: ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم مِن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِن نَكَذْدٍ فَإِنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُ ﴿ ﴾ (البقرة: ٢٧٠).

قال: «وقوله: ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم مِن نَفَقَةٍ أَوَ نَذَرْتُم مِّن نَكْدٍ فَإِنَ الله عَلَى الله عَالَى أَخبر بأن ما أنفقناه من يَعْلَمُهُ ﴿ ﴾ . وجه الدلالة من الآية على الترجمة أن الله تعالى أخبر بأن ما أنفقناه من نفقة أو نذرناه من نذر متقربين بذلك إليه أنه يعلمه، ويجازينا عليه. فدل ذلك على أنه عبادة وبالضرورة يدري كل مسلم أن من صرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله فقد أشرك.

قال ابن كثير: يخبر تعالى بأنه عالم بجميع ما يعمله العاملون من الخيرات من النفقات والمنذورات. وتضمن ذلك مجازاته على ذلك أوفر الجزاء للعاملين لذلك، ابتغاء وجهه، ورجاء موعوده. إذا علمت ذلك فهذه النذور الواقعة من عبَّاد القبور وأشباههم لمن يعتقدون فيه نفعاً أو ضراً فيتقرب إليه بالنذر، ليقضي حاجته أو ليشفع له. كل ذلك شرك في العبادة، وهو شبيه بها ذكر الله عن المشركين في قوله: ﴿ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ مِمَّا ذَراً مِنَ ٱلْحَرَثِ وَٱلْأَنْعُكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَلَا بِلَّهِ بزَعْمِهِ مَ وَهَنَذَا لِشُرَكَآبِ أَنْ مَا كَانَ لِشُرَكَآبِهِمْ فَكَلَا يَصِلُ إِلَى ٱللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَآبِهِمْ أَسَاءَ مَا يَحْكُمُونَ اللَّهُ (الأنعام: ١٣٦). الأنعام، روى ابن أبي حاتم في الآية. يعني جعلوا لله جزءاً من الحرث ولشركائهم ولأوثانهم جزءاً، فها ذهبت به الريح مما سموا لله إلى جزء أوثانهم تركوه، وقالوا: الله عن هذا غني، وما ذهبت به الريح من جزء أوثانهم إلى جزء الله أخذوه. وعباد القبور يجعلون لله جزءاً من أموالهم بالنذر والصدقة، وللأموات والطواغيت جزءاً كذلك، وقد نص غير واحد من العلماء، على أن النذر لغير الله شرك. قال شيخ الإسلام: وأما ما نذره لغير الله كالنذر للأصنام والشمس والقمر

والقبور ونحو ذلك فهو بمنزلة أن يحلف بغير الله من المخلوقات، والحالف بالمخلوقات لا وفاء عليه ولا كفارة (١)، وكذلك الناذر للمخلوق ليس عليه وفاء ولا كفارة، فإن كلاهما شرك؛ والشرك ليس له حرمة، بل عليه أن يستغفر الله من هذا العقد ويقول ما قال النبي عليه حيث قال: «من حلف باللات والعزى فليقل لا إله إلا الله»(٢)، وقال أيضاً فيمن نذر للقبور ونحوها دهناً لتُنوَّر به ويقول: إنها تقبل (٢) النذر كما يقول بعض الضالين، فهذا النذر معصية باتفاق العلماء، لا يجوز الوفاء به، وكذلك إذا نذر مالاً من النقد أو غيره للسدنة أو المجاورين العاكفين بتلك البقعة، فإن هؤلاء السدنة فيهم شبه من السدنة التي كانت للات والعزى ومناة يأكلون أموال الناس بالباطل، ويصدون عن سبيل الله والمجاورون هناك فيهم شبه من العاكفين الذين قال فيهم إبراهيم الخليل -عليه السلام-: ﴿مَا هَذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُٱلَّتِيَّ أَنتُمْ لَهَا عَكِفُونَ ﴿ ﴿ ﴿ لَانْبِياء: ٥٧ وَالَّذِينِ اجْتَازَ بَهُمْ مُوسَى –عليه السلام - قومه، قال تعالى: ﴿ وَجَنُوزُنَا بِبَنِي إِسْرَ عِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوَّا عَلَىٰ قَوْمِ يَعَكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامِ لَّهُمَّ ﴾ (الأعراف: ١٣٨). فالنذر لأولئك السدنة والمجاورين في هذه البقاع التي لا فضل للشريعة في المجاورة فيها نذر معصية، وفيه شبه من النذر لسدنة الصلبان المجاورين عندها، أو لسدنة الأبدال في الهند والمجاورين عندها، ثم هذا المال إذا صرفه في جنس تلك العبادة من المشروع مثل أن يصرفه في عمارة المساجد أو للصالحين من فقراء المسلمين يستعينون بالمال على عبادة الله كان حسناً. وقد

<sup>(</sup>١) ليس عليه كفارة لأن الأصل براءة الذمة إلا إن ثبت الحديث في وجوب الكفارة فإنه يجب العمل بها دل عليه.

<sup>(</sup>٢) الحديث في «الصحيحين».

<sup>(</sup>٣) أي تنفع الناذر بأن تشفع له وتنفعه.

تقدم كلام ابن القيم في قوله: ويقولون إنها تقبل النذر أي: تقبل العبادة (١) من دون الله، فإن النذر عبادة إلى آخره.

وقال الإمام الأذْرُعي في «شرح منهاج النووي»: وأما النذر للمشاهد التي بنيت على قبر ولي أو شيخ، أو على اسم من حلها من الأولياء، أو تردد في تلك البقعة من الأنبياء والصالحين، فإن قصد الناذر بذلك وهو الغالب أو الواقع من قصد العامة في تعظيم البقعة والمشهد والزاوية، أو تعظيم من دفن بها أو نسبت إليه، أو بنيت على اسمه، فهذا النذر باطل غير منعقد، فإن معتقدهم أن لهذه الأماكن خصوصيات لأنفسها، ويرون أنها مما يدفع به البلاء، ويستجلب به النعماء، ويستشفى بالنذر لها من الأدواء حتى إنهم ينذرون لبعض الأحجار لما قيل: أنه جلس إليها أو استند إليها عبد صالح، وينذرون لبعض القبور السرج والشموع والزيت ويقولون القبر الفلاني أو المكان الفلاني يقبل النذر، يعنون بذلك أنه يحصل به الغرض المأمول من شفاء مريض، وقدوم غائب، وسلامة مال، وغير ذلك من أنواع نذر المجازاة. فهذا النذر على هذا الوجه باطل لا شك فيه، بل نذر الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطل مطلقاً من ذلك نذر الشموع الكثيرة العظمة وغيرها لقبر الخليل -عليه السلام-، ولقبر غيره من الأنبياء والأولياء (٢)، فإن الناذر لا يقصد بذلك إلا الإيقاد على القبر تبركاً وتعظيمًا، ظاناً أن ذلك قربة، فهذا مما لا ريب في بطلانه. والإيقاد المذكور محرم سواء انتفع به هناك منتفع أم لا إلى آخر كلامه.

وقال الشيخ قاسم الحنفي في «شرح درر البحار»: النذر الذي ينذره أكثر

<sup>(</sup>١) فتنفع الناذر بأن تشفع له.

<sup>(</sup>٢) لا يعلم موضع قبر أحد من الأنبياء غير قبر نبينا رضي الله وقبر إبراهيم -عليه السلام- في المغارة لكنها واسعة لا يعلم موضعه منها.

العوام على ما هو مشاهد، كأن يكون للإنسان غائب أو مريض له أو له حاجة ضرورية، فيأتي إلى بعض الصلحاء، ويجعل على رأسه سترة ويقول: يا سيدي فلان إن رد الله غائبي أو عوفي مريضي أو قُضيت حاجتي فلك من الذهب كذا، أو من الفضة كذا، أو من الطعام كذا، أو من الماء ومن الشمع والزيت كذا، فهذا النذر باطل بالإجماع لوجوه منها: أنه نذر لمخلوق، والنذر للمخلوق لا يجوز لأنه عبادة، والعبادة لا تكون لمخلوق، ومنها أن المنذور له ميت والميت لا يملك. ومنها أن ظن أن الميت يتصرف في الأمور دون الله، واعتقاد ذلك كفر، إلى أن قال: إذا علمت هذا في يؤخذ من الدراهم والشمع والزيت وغيرها وينقل إلى ضرائح علمت هذا في يؤخذ من الدراهم والشمع والزيت وغيرها وينقل إلى ضرائح الأولياء تقرباً إليهم فحرام بإجماع المسلمين. نقله عنه ابن نجيم في «البحر الرائق» في آخر كتاب الصوم، ومنه نقله المرشدي أيضاً في «تذكرته» ونقله غيرهما عنه وزاد: وقد ابتلى الناس بهذا لا سيا في مولد أحمد البدوي (۱۰).

وقال الشيخ صنع الله الحلبي الحنفي في الرد على من أجاز الذبح والنذر الله ولياء، وأثبت الأجر في ذلك: فهذا الذبح والنذر إن كان على اسم فلان وفلان فهو لغير الله فيكون باطلاً، وفي التنزيل: ﴿ وَلَا تَأْكُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرُ اَسْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَهو لغير الله فيكون باطلاً، وفي التنزيل: ﴿ وَلَا تَأْكُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرُ اَسْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَهو لغير الله فيكون باطلاً، وفي التنزيل: ﴿ وَلَا تَأْكُواْ مِمَّا لَوْ يَلَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الله الله الله عَلَيْه الله الله عليه الله الله عالذب في معصية الله والدب لغير الله إشراك مع الله، إلى أن قال: فالنذر لغير الله كالذبح لغيره.

وقال الفقهاء خمسة لغير الله شرك: الركوع والسجود والنذر والذبح واليمين. قال: والحاصل أن النذر لغير الله فجور، فمن أين تحصل لهم الأجور؟. انتهى

<sup>(</sup>١) والفتنة به تزداد، ولا نشاط لعلماء الأزهر في التوحيد إنها نشاطهم داخل جدران الأزهر.

ملخصاً.

وقال القاضي أبو بكر بن العربي المالكي: قد نهي عن النذر، ونُدب إلى الدعاء والسبب فيه أن الدعاء عبادة عاجلة، ويظهر به التوجه إلى الله تعالى، والتضرع له، وهذا بخلاف النذر فإنه فيه تأخير العبادة إلى حين الحصول وترك العمل إلى حين الضرورة. فقد نص أبو بكر على أن الدعاء والنذر عبادتان ولا يمتري مسلم أن من عبد غير الله فقد أشرك، ولكن كما قال تعالى: ﴿وَمَا تُعُنِّي ٱلْأَيْنَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لاَ يَعْمَونَ وَلَا الله فَقَد أشرك، ولكن كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَعُنِّي ٱلْآيَنَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لاَ الله فَقَد أشرك، ولكن كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَعُنِّي ٱلْآيَنَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لاَ الله فَقِد أشرك، ولكن كما قال تعالى: ﴿وَمَا تَعُنِّي ٱلْآيَنَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لاَ الله فَقَد أشرك، ولكن كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَعُنِي ٱلله فَقِد أَشْرِك، ولكن كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَعُنِي الله فَقِد أَشْرِك، ولكن كما قال تعالى الله وَمَا تُعْنِي الله فَقِد أَشْرِك، ولكن كما قال تعالى الله وقد الله وقد أشرك، ولكن كما قال تعالى الله وقد الله وقد أشرك، ولكن كما قال تعالى الله وقد أنس الله وقد أشرك، ولكن كما قال تعالى الله وقد الله وقد أنس الله وقد أنس الله وقد أنس الله وقد أنس الله وقد أشرك، ولكن كما قال تعالى الله وقد أنس اله وقد أنس الله وقد أنس الله وقد أنس الله وقد أنس الله وقد أنس الل



وَفِي الصَّحِيحِ عَن عَائِشَةَ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ الله فَلْيُطِعْهُ، وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَ الله، فَلاَ يَعْصِهِ».

قوله: «في الصحيح»: «أي صحيح البخاري».

قوله: «عن عائشة»: هي أم المؤمنين، وزوج النبي عَلَيْهِ، وبنت أبي بكر الصديق -رضي الله عنها-، تزوجها النبي عَلَيْهُ وهي بنت سبع سنين، ودخل بها وهي بنت تسع سنين، وهي أفقه النساء مطلقاً، وأفضل أزواج النبي عَلَيْهُ إلا خديجة ففيها خلاف كثير (۱). ماتت سنة سبع وخمسين على الصحيح. قاله الحافظ.

قوله: «من نذر أن يطيع الله فليطعه»: أي فليفعل ما نذر من طاعة الله وقد أجمع العلماء على أن من نذر طاعة بشرط يرجوه كقوله: إن شفى الله مريضي فعلى أن أتصدق بكذا ونحو ذلك، وجب عليه أن يوفي بها مطلقاً إذا حصل الشرط؛ إلا أنه حكي عن أبي حنيفة أنه لا يلزمه الوفاء بها لا أصل له في الوجوب، كالاعتكاف، وعيادة المريض، والحديث حجة عليه؛ لأنه لم يفرق بين ما له أصل في الوجوب وما لا أصل له، فإن نذر ابتداءً كقوله: لله تعالى على صوم شهر فالحكم أيضاً كذلك في قول الأكثرين. وعن بعضهم أنه لا يلزم، والحديث حجة عليه أيضاً لأنه لم يفرق بين ما علقه على شرط وبين ما نذر ابتداءً.

قوله: «ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه» زاد الطحاوي: «وليكفر عن يمينه»: قال ابن القطان: عندي شك في رفع هذه الزيادة أي لا يفعل المعصية التي نذرها. وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز الوفاء بنذر المعصية.

<sup>(</sup>١) واختلف أيهما أفضل عائشة وخديجة فقيل عائشة وقيل خديجة، وقيل خديجة أفضل في أول الإسلام وعائشة أفضل بعد ذلك، والصحيح أن عائشة أفضل لعلمها ونفعها المسلمين، ومن النساء الفضليات: مريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم امرأة فرعون، وفاطمة بنت رسول الله.

قال الحافظ في «الفتح»: واتفقوا على تحريم النذر في المعصية، وتنازعوا هل ينعقد موجباً للكفارة أم لا؟ وقد تقدم ذلك في الباب قبله. وقد يستدل بقوله: «ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه» بصحة النذر في المباح، كما هو مذهب أحمد وغيره. ويؤيده ما رواه أبو داود عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده ورواه أحمد والترمذي عن بريدة أن امرأة قالت: يا رسول الله إني نذرت أن أضرب على رأسك بالدف(۱) فقال: «أوف بنذرك» وإذا صححناه فحكمه حكم الحلف على فعله، فيخير بين فعله وكفارة اليمين، وأما نذر اللجاج والغضب فهو يمين عند أحمد، فيخير بين فعله وكفارة اليمين، لحديث عمران بن حصين مرفوعاً: «لا نذر في غضب، وكفارته كفارة يمين»، رواه سعيد وأحمد، والنسائي، وله طرق، وفيه في غضب، وكفارته كفارة يمين»، رواه سعيد وأحمد، والنسائي، وله طرق، وفيه كلام فإن نذر مكروهاً كالطلاق، استحب أن يكفر ولا يفعله (۱).



<sup>(</sup>۱) الضرب بالدف ليس مباحاً فقط بل هو مشروع ومستحب في الأعراس، وهذه المرأة نذرت الضرب بالدف إذا قدم من غزاة كذا إظهاراً للسرور والفرح، فهو مشروع بحسبه لا مباح فقط.

<sup>(</sup>٢) ذكر الشارح الأحكام الخمسة للنذر.

#### باب من الشرك الاستعاذة بغير الله

# الشِّجُجُ :

الاستعادة: الالتجاء والاعتصام، والتحرز، وحقيقتها: الهروب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه، ولهذا يسمى المستعاذ به معاذاً، وملجاً ووزراً، فالعائذ بالله قد هرب مما يؤذيه أو يهلكه إلى ربه ومالكه، وفر إليه، وألقى نفسه بين يديه واعتصم به، واستجار به، والتجأ إليه، وهذا تمثيل وتفهيم، وإلا فما يقوم بالقلب من الالتجاء إلى الله، والاعتصام به، والاطراح بين يدي الرب، والافتقار إليه، والتذلل بين يديه، أمر لا تحيط به العبارة. هذا معنى كلام ابن القيم.

تخافه وترجوه وتدعوه وتتوكل عليه، إما أن يكون مربيك، والقيِّم بأمورك ومتولى شأنك، فهو ربك، فلا رب لك سواه، وتكون عملوكه وعبده الحق، فهو ملك الناس حقاً، وكلهم عبيده ومماليكه، أو يكون معبودك وإلهك الذي لا تستغنى عنه طرفة عين، بل حاجتك إليه أعظم من حاجتك إلى حياتك وروحك، فهو الإله الحق إله الناس، فمن كان ربهم وملكهم وإلههم فهم جديرون أن لا يستعيذوا بغيره، ولا يستنصروا بسواه ولا يلجأون إلى غير حماه، فهو كافيهم وحسبهم وناصرهم ووليهم ومتولي أمورهم جميعاً بربوبيته وملكه وإلهيته لهم، فكيف لا يلتجئ العبد عند النوازل ونزول عدوه به إلى ربه وملكه وإلهه، وهذه طريقة القرآن يحتج عليهم بإقرارهم بهذا التوحيد على توحيد الإلهية، وهذا معنى كلام ابن القيم، فإذا تحقق العبد جذه الصفات: الرب والملك والإله، وامتثل أمر الله واستعاذ به فلا ريب أن هذه عبادةٌ من أجل العبادات، بل هو من حقائق توحيد الإلهية، فإن استعاذ بغيره فإنه عابد لذلك الغير، كما أن من صلى لله وصلى لغيره يكون عابداً لغير الله كذلك الاستعاذة، ولا فرق؛ إلا أن المخلوق يطلب منه ما يقدر عليه ويستعاذ به فيه، بخلاف ما لا يقدر عليه إلا الله، فلا يستعاذ فيه إلا بالله، كالدعاء، فإن الاستعاذة من أنواعه (١).



<sup>(</sup>١) العبادات نوعان: نوع لا يكون إلا لله كالصلاة والصيام والحج، ونوع يكون لله ويكون أمراً عادياً جائزاً إذا كان من حي حاضر، كالدعاء والاستعانة والاستغاثة والاستعاذة، فإن كان من حي غير قادر، أو من غائب ميت كان شركاً.

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿وَأَنَهُ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالِ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقَالُ ﴾ (الجن: ٢).

المعنى والله أعلم على قول أن الإنس زادو الجن باستعاذتهم بهم رهقاً، أي: إثماً وطغياناً وشراً، فضمير الفاعل على هذا للعائذين من الإنس وضمير المفعول للمستعاذ بهم من الجن، وعلى القول الثاني بالعكس، وزيادتهم للإنس رهقاً بإغوائهم وإضلالهم، وذلك أن الرجل من العرب كان إذا أمسى في واد قَفْر في بعض مسايره (۱) وخاف على نفسه قال: أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه، يريد الجن وكبيرهم. قال مجاهد: كانوا يقولون إذا هبطوا وادياً: نعوذ بعظيم هذا الوادي، فزادوهم رهقاً. قال: زادوا الكفار طغياناً. رواه عبد بن حميد، وابن المنذر، والآثار بذلك عن السلف مشهورة، ووجه الاستدلال بالآية على الترجمة أن الله حكى عن مؤمني الجن أنهم لما تبين لهم دين الرسول على وآمنوا به، ذكروا أشياء من الشرك كانوا يعتقدونها في الجاهلية من جملتها الاستعاذة بغير الله.

وقد أجمع العلماء على أنه لا تجوز الاستعادة بغير الله، ولهذا نهوا عن الرقى التي لا يعرف معناها، خشية أن يكون فيها شيء من ذلك. قال ملا على القاري الحنفي: ولا تجوز الاستعادة بالجن، فقد ذم الله الكافرين على ذلك فقال: ﴿ وَأَنَهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْجِنِ فَوَادَ وَهُمْ رَهَقًا الله الكافرين على ذلك فقال: ﴿ وَأَنَهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْجِنِ فَوَادُوهُمْ رَهَقًا الله الكافرين على ذلك فقال: وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحُدُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِ فَوَادُوهُمْ رَهَقًا الله (الجن: ٢). إلى أن قال: وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحُدُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِ فَوَادُونَ مِنَ الْإِنسِ مَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِ قَدِ السّتكَكُمُ تُعُم مِّنَ الْإِنسِ وَقَالَ الْوَلِيمَ وَهُمُ مِنَ الْإِنسِ وَقَالَ الله فَاء رَبّنَا السّتمتاع الإنسي بالجني في قضاء حوائجه وامتثال أوامره، أو إخباره بشيء من المغيبات، واستمتاع الجني بالإنسي حوائجه وامتثال أوامره، أو إخباره بشيء من المغيبات، واستمتاع الجني بالإنسي

<sup>(</sup>١) مسايره لأنه من ساريسير.

تعظيمه إياه واستعاذته به، واستغاثته وخضوعه له وفيه أن كون الشيء يحصل به منفعه دنيوية من كف شر أو جلب نفع لا يدل على أنه ليس من الشرك. ذكره المصنف(۱).



<sup>(</sup>١) وهذه قاعدة وهو أن الميزان الشريعة، ليس لمنفعة فقد يحصل في الربا منفعة وكذلك غيره.

وَعَن خَولَةُ بِنتُ حَكِيمٍ قَالَت: سَمِعتُ رَسُول الله ﷺ يقول: «مَنْ نَزَلَ مَنْ نَزَلَ مَنْ فَرَلاً، فَقَالَ: أَعُوذُ بِكَلِماتِ الله التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ؛ لَمْ يَضُرَّهُ (١٠ شَيْءٌ حَتَّى يَرْحَلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذَلِكَ » رَوَاهُ مُسلِمٌ.

قوله: «وعن خولة بنت حكيم»: أي ابن أمية السُّلَمية، يقال لها أم شريك، ويقال لها: خُويلة بالتصغير، ويقال إنها هي الواهبة (٢)، وكانت قبل تحت عثمان بن مظعون. قال ابن عبدالبر وكانت صالحة فاضلة.

قوله: «أعوذ بكلمات الله التامات»: هذا ما شرعه الله لأهل الإسلام أن يستعيذوا به بدلاً عما يفعله أهل الجاهلية من الاستعاذة بالجن، فشرع الله للمسلمين أن يستعيذوا به أو بصفاته.

قال القرطبي: في «المفهم» (٣): قيل معناه الكاملات اللاتي لا يلحقها نقص ولا عيب، كما يلحق كلام البشر، وقيل: معناه الشافية الكافية، وقيل الكلمات هنا هي القرآن فإن الله أخبر عنه بأنه همدًى وَشِفَاءً هم (فصلت: ٤٤). وهذا الأمر على جهة الإرشاد إلى ما يدفع به الأذى. ولما كان ذلك استعاذة بصفات الله تعالى والالتجاء إليه، كان ذلك من باب المندوب إليه المرغب فيه وعلى هذا فحق المتعوِّذ بالله تعالى وبأسمائه وصفاته أن يَصْدُق الله في التجائه إليه، ويتوكل في ذلك عليه، ويحضر ذلك في قلبه، فمتى فعل ذلك وصل إلى منتهى طلبه، ومغفرة ذنبه.

وقال غيره: وقد اتفق العلماء على أن الاستعاذة بالمخلوق لا تجوز، واستدلوا بحديث خولة، وقالوا: فيه دليل على أن كلمات الله غير مخلوقة، وردوا به على

<sup>(</sup>١) لم يضرَّه: بفتح الراء لأن المُضعَّف المجزوم يفتح ويجوز الضم للراء اتباعاً للهاء المضمومة لأنها مبنية على الضم.

<sup>(</sup>٢) أي التي وهبت نفسها للنبي ﷺ.

<sup>(</sup>٣) شرح «لصحيح مسلم» وهو مطبوع.

الجهمية والمعتزلة في قولهم بخلق القرآن، وقالوا: فلو كانت كلمات الله مخلوقةً لم يأمر النبي ﷺ بالاستعاذة بها؛ لأن الاستعاذة بالمخلوق شرك.

وقال شيخ الإسلام: وقد نص الأئمة كأحمد وغيره على أنه لا يجوز الاستعاذة بمخلوق، وهذا مما استدلوا به على أنه كلام الله غير مخلوق. قالوا لأنه ثبت عن النبي على أنه استعاذ بكلمات الله وأمر بذلك؟ ولهذا نهى العلماء عن التعازيم والتعاويذ التي لا يعرف معناها خشية أن يكون فيها شرك.

وقال ابن القيم: ومن ذبح للشيطان ودعاه واستغاث به، وتقرب إليه بها يحب، فقد عبده، وإن لم يسم ذلك عبادة، ويسميه استخداماً (۱)، وصدق هو استخدام الشيطان له، فيصير من خدم الشيطان وعابديه، وبذلك يخدمه الشيطان لكن خدمة الشيطان له ليست خدمة عبادة، فإن الشيطان لا يخضع له ويعبده كها يفعل هو به.

قوله: ﴿ مِن شَرِّ مَا خُلُقَ ﴿ الفلق: ٢). أي من كل شر في أي مخلوق قام به من الشر من حيوان، أو من غيره، إنسياً كان أو جنياً أو هامة أو دابة، أو ريحاً أو صاعقة، أي نوع كان من أنواع البلاء في الدنيا والآخرة ( وما ها ها هنا موصولة ليست إلا، وليس المراد بها العموم الإطلاقي، بل المراد التقييدي الوصفي والمعنى من شر كل مخلوق فيه شر، لا من شر كل ما خلقه الله تعالى، فإن الجنة والملائكة والأنبياء ليس فيهم شر، هذا معنى كلام ابن القيم.

قال: والشريقال على شيئين على الألم وعلى ما يفضي إليه.

<sup>(</sup>۱) وتسميته استخداماً لأن العبرة في الأحكام والأسهاء للمعاني لا للألفاظ، ولذلك قال النبي على المصحابة الذين قالوا لما مروا بسدرة اجعل لنا ذات أنواط كها لهم ذات أنواط، قال: «قلتم والذي نفسي بيده كها قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿ آجُعَل لَنَا ٓ إِلَهُ اللَّهُ مَا لِهُ أَمْ مَالِهُ أَنْ ﴾».

<sup>(</sup>٢) وهي أربعة أنواع شرور الدنيا، ووسائلها وشرور الآخرة ووسائلها.

قوله: «لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك»: قال القرطبي<sup>(۱)</sup>: هذا خبر صحيح، وقول صادق علمنا صدقه دليلاً وتجربة<sup>(۲)</sup>، فإني منذ سمعت هذا الخبر عملت عليه فلم يضرني شيء إلى أن تركته، فلدغتني عقرب بالمهدية<sup>(۳)</sup> ليلاً، فتفكرت في نفسي فإذا بي قد نسيت أن أتعوذ بتلك الكلمات.

قال المصنف: فيه فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره.



(١) هو أبو العباس في «شرحه على مسلم»، المسمى بـ «المُفْهم».

<sup>(</sup>٢) تجربة جمعها تجارب بكسر الراء فيها، وما شاع عن بعض الكتاب والخطباء بضم الـراء فيها خطأ شائع.

<sup>(</sup>٣) قرية من قرى الأندلس.

## باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره

## الشِّجُجُ :

وقوله: «أو يدعو غيره»: المراد بالدعاء هنا هو دعاء المسألة فيها لا يقدر عليه الا الله تعالى (٢)، فإن ذلك شرك لما سيذكره المصنف من الآيات.

واعلم أن الدعاء نوعان: دعاء عبادة، ودعاء مسألة كما حققه غير واحد منهم شيخ الإسلام وابن القيم وغيرهما، ويراد به في القرآن هذا تارة، وهذا تارة، ويراد به مجموعها، وهما متلازمان. فدعاء المسألة هو طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو كشف ضُر، فالمعبود لا بد أن يكون مالكاً للنفع والضر، ولهذا أنكر الله

<sup>(</sup>١) كالذي أحاط به الأعداء ومن قُدِّم للقتل فدعا فإن دعاءه استغاثة.

<sup>(</sup>٢) أي ممن يطلب منه حين ذلك كالأموات. أما الأموات والأشجار والأحجار فليسوا أهلاً للدعاء فدعاؤهم شرك.

تعالى على من عبد من دونه ما لا يملك ضراً ولا نفعاً كقوله: ﴿ قُلُ أَتَعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا ۚ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴿ اللَّالَةَ: ٧٦)، وقوله: ﴿ وَيَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللَّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـُوُلِآءِ شُفَعَـُونَاعِنـدَ ٱللَّهِ ﴾ (بونس: ١٨). وذلك كثير في القرآن يبين أن المعبود لا بد وأن يكون(١) مالكاً للنفع والضر، فهو يُدعى للنفع والضر دعاء المسألة ويُدعى خوفاً ورجاءً دعاء العبادة (٢٠)، فعلم أن النوعين متلازمان. فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة (٣). وبهذا التحقيق يندفع عنك ما يقوله عباد القبور إذا احتج عليهم بها ذكر الله في القرآن من الأمر بإخلاص الدعاء له. قالوا: المراد به العبادة، فيقولون في مثل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسْنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لَكُ مُ لِلَّهُ أَحَدًا ﴿ فَيقال لهم: وإن أريد به دعاء العبادة فلا ينفي أن يدخل دعاء المسألة في العبادة، لأن دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة، كما أن دعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة، هذا ولم يرد في دعاء المسألة بخصوصه من القرآن إلا الآيات التي ذكر فيها دعاء العبادة فكيف وقد ذكره الله في القرآن في غير موضع. قال الله تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفَيَةٌ ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ۗ ﴿ وَهُ ﴿ وَالَّاءِ اللَّهِ وَالَّ تَعَالَى: ﴿ وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (الأعراف: ٥٦)، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ

<sup>(</sup>۱) الصواب أن يقال: لا بد أن يكون؛ بدون واو فإنه لا معنى لها هنا، وقد شاع ذلك عند كثير من الكتاب يقولون: سبق وأن قلت، فالواو خطأ لا معنى لأن أن تسبك مع فعلها بمصدر أي سبق قولي كذا، فلا معنى للواو.

<sup>(</sup>٢) والعابد سائل في المعنى لأنه يطلب الثواب، والسائل عائذ ضمناً.

<sup>(</sup>٣) لأن السائل عابد لمن سأله ودعاه.

وقال تعالى: ﴿ لَهُ مُ دَعُوةُ ٱلْحَقُّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَلَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِثَيْءٍ إِلَّا كَبُنسِطِ كَفَّيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبَلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ ۚ وَمَا دُعَّاهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ اللَّ ﴿ (الرعد: ١٤)، وقال تعالى عن إبراهيم -عليه السلام-: ﴿إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّكَاءِ ١٣٠﴾ (إبراهيم: ٣٩)، وقال عنه أيضاً: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَىٓ أَلَّآ أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ﴿ اللَّهُ فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ (مريم: ٤٨-٤٩)، وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فَإِلَيْهِ تَحْتَرُونَ ﴿ ثَنَّ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلضَّرَّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ ۚ ﴾ (النحل: ٥٣-٥٤)، وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِـ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشُّفَ ٱلضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ١٠٠٠ ﴿ (الإسراء: ٥٦)، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَاهٌ فَلَمَّا نَجَنكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ١٠٠٠ (الإسراء: ٦٧)، وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانَ ۚ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْإَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ﴾ (الإسراء: ١١٠)، وقال تعالى عن زكريا –عليه السلام–: ﴿ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَأَشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ١ اللَّهُ (مريم: ٤)، وقال تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرَكَّاءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ ﴾ (القصص: ٦٤)، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَخَنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ العنكبوت: ٦٥). فكفى بهذه الآيات نجاة وحجة وبرهاناً في الفرق بين التوحيد والشرك عموماً وفي هذه المسألة خصوصاً.

وقال تعالى: ﴿ فَابْنَغُواْ عِندَ ٱللّهِ ٱلرِّزْقَ ﴾ (العنكبوت: ١٧)، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ صُرُّ دَعَا رَبّهُ، مُنِيبًا إِلَيْهِ مُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ، نِعْمَةً مِّنهُ نِيى مَا كَانَ يَدْعُواْ إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَا دَالِيمُ لِيَّهِ أَندَا دَالِيمُ لِيَّهِ أَندَا دَالِيمُ لِيَّهِ أَندَا دَالِيمُ لَعْمَ النَّارِ ﴿ ﴾ (الزمر: وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَا دَالِيمُ لَكُونَ مَن سَبِيلِهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وفي الأحاديث عن النبي على ما لا يحصى منها قوله على فيها رواه عن ربه تبارك وتعالى أنه قال: «يا عبادي، كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطمعكم، يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكشكم يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم، يا عبادي إنكم تخطؤون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعاً فاستغفروني أغفر لكم» (۱) [رواه مسلم]، وقوله على: «ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى سهاء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، ثم يقول: من يدعوني فأستجب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له» [رواه البخاري يدعوني فأستجب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له» [رواه البخاري ماجه، وابن حبان والحاكم وصححه، وقوله: «من لم يدع الله يغضب عليه» رواه أحمد والترمذي وابن أحمد وابن أبي شيبة والحاكم، وقوله: «سلو الله من فضله فإن الله يجب أن يسأل» رواه الترمذي، وقوله: «الدعاء» رواه الدين، ونور السهاوات

<sup>(</sup>١) هذه الجمل تفيد اللجوء إلى الله والضراعة إليه سبحانه وهي تفيد الأمر بالدعاء كقوله: ﴿ اَدْعُونِ آَسَتَجِبُ لَكُونَ اَسْتَجِبُ لَكُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

والأرض» رواه الحاكم وصححه، وقوله: «الدعاء هو العبادة» رواه أحمد والترمذي وفي حديث آخر: «الدعاء مخ العبادة» رواه الترمذي (۱). وقوله لما سئل أي العبادة أفضل؟ قال: «دعاء المرء لنفسه» رواه البخاري في «الأدب»، وقوله: «لن ينفع حذر من قدر، ولكن الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل فعليكم بالدعاء يا عباد الله» رواه أحمد، وقوله: «سلوا الله كل شيء حتى الشَّسْع (۱) إذا انقطع، فإنه إن لم ييسره لم يتيسر» رواه أبو يعلى بإسناد صحيح، وقوله: «ليسأل أحدكم ربه حاجته كلها حتى يسأله شمع نعله إذا انقطع وحتى يسأله الملح» رواه البزار بإسناد صحيح.

وقال عمر بن الخطاب -رضي الله عنه -: "إني لا أحمل همّ الإجابة، ولكن همّ الدعاء، فإذا ألهمت الدعاء علمت أن الإجابة معه" (")، وقال ابن عباس حرضي الله عنها -: "أفضل العبادة الدعاء، وقرأ: "وَقَالَرَبُكُمُ أَدَعُونِ آسَتَجِبَ لَكُو (غافر: ٦٠). رواه ابن المنذر والحاكم، وصححه. وقال مطرِّف: تذكرت ما جِمَاعُ الخير؟ فإذا الخير كثير، الصلاة والصيام، وإذا هو في يد الله تعالى، وإذا أنت لا تقدر على ما في يد الله إلا أن تسأله فيعطيك. رواه أحمد، والأحاديث والآثار في ذلك لا يحيط بها إلا الله تعالى، فبنت بهذا أن الدعاء عبادة من أجل العبادات، بل هو أكرمها على الله كما تقدم؛ فإن لم يكن الإشراك فيه شركاً فليس في الأرض شرك، وإن كان في الأرض شرك في الدعاء أولى أن يكون شركاً من الإشراك في غيره من أنواع العبادة، بل الإشراك في الدعاء هو أكبر شرك المشركين الذين بعث غيره من أنواع العبادة، بل الإشراك في الدعاء هو أكبر شرك المشركين الذين بعث إليهم رسول الله علي فإنهم يدعون الأنبياء والصالحين والملائكة، ويتقربون إليهم

<sup>(</sup>١) وسنده ضعيف.

<sup>(</sup>٢) بكسر الشين المشددة وسكون السين.

<sup>(</sup>٣) وهذا من فقهه -رضي الله عنه-.

ليشفعوا لهم عند الله، ولهذا يخلصون في الشدائد لله وينسون ما يشر كون، حتى جاء أنهم إذا جاءتهم الشدائد في البحر يلقون أصنامهم في البحر ويقولون: يا الله يا الله، لعلمهم أن آلهتهم لا تكشف الضر ولا تجيب المضطر، وقال تعالى: ﴿ أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْمِشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِكَ مُّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لْذَكَّرُونِ ﴿ الله الله الله علم كانوا يعلمون أن ذلك لله وحده، وأن آلهتهم ليس عندها شيء من ذلك، ولهذا احتج سبحانه وتعالى عليهم بذلك أنه هو الإله الحق، وعلى بطلان، إلهية ما سواه. وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلَكِ دَعُواْ ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ فَلَمَّا بَعَمَ نَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ العنكبوت: ٦٥). فهذه حال المشركين الأولين. وأما عباد القبور اليوم فلا إله إلا الله، كم ذا بينهم وبين المشركين الأولين من التفاوت العظيم في الشرك؛ فإنهم إذا أصابتهم الشدائد براً وبحراً أخلصوا لآلهتهم وأوثانهم التي يدعونها من دون الله، وأكثرهم قد اتخذ ذكر إلهه وشيخه ديدنه، وهِّجِيراهَ إن قام وإن قعد وإن عثر. هذا يقول يا على (١)، وهذا يا عبدالقادر(٢)، وهذا يقول يا ابن علوان(٣)، وهذا يدعو البدوي(٤)، وهذا يدعو العيدروس(٥)، وبالجملة ففي كل بلد في الغالب أناس يدعونهم ويسألونهم قضاء الحاجات، وتفريج الكربات، بل بلغ الأمر أن سألوهم مغفرة الذنوب، وترجيح الميزان ودخول الجنة والنجاة من النار، والتثبيت عند الموت والسؤال، وغير ذلك من أنواع المطالب التي لا تطلب إلا من الله، وقد يسألون ذلك من أناس يدَّعون

<sup>(</sup>١) في الطرق.

<sup>(</sup>٢) عبدالقادر الجيلاني في العراق له عثرات وليس عنده البصيرة الكاملة.

<sup>(</sup>٣) في عدن في اليمن الجنوبي.

<sup>(</sup>٤) في مصر لا يعرف إلا أنه بال في المسجد.

<sup>(</sup>٥) في اليمن الشمالي؛ يقولون يا عيدروس يا محيي النفوس.

الولاية، وينصبون أنفسهم لهذه الأمور وغيرها من أنواع النفع والضر التي هي خواص الإلهية(١)، ويلفقون لهم من الأكاذيب في ذلك عجائب(٢). منها أنهم يدعون أنهم يخلِّصون من التجأ إليهم ولاذ بحماهم من النار والعذاب، فيقولُ أحدهم: إنه يقف عند النار فلا يدع أحداً ممن يرتجيه ويدعوه يدخلها أو نحو هذا، وقد قال تعالى لسيد المرسلين صلى الله عليه وعليهم أجمعين: ﴿ أَفَمَنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنَتَ تُنْقِذُ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴿ ﴿ الزمر: ١٩). فإذا كان النبي ﷺ لا يقدر على تخليص أحد من النار، فكيف بغيره، بل كيف بمن يدعى نفسه أنه هو يفعل ذلك؟ ومنها أن أكثرهم يلفق حكايات في أن بعض الناس استغاث بفلان فأغاثه، أو دعا الولى الفلاني فأجابه، أو في كربة ففرَّج عنه، وعند عباد القبور شيء كثير من جنس ما عند عباد الأصنام الذين استولت عليهم الشياطين، ولعبوا بهم لعب الصبيان بالكرة، ويوجد شيء من ذلك في أشعار المادحين لسيد المرسلين ﷺ الذين جاوزوا الحد في مدحه ﷺ وعصوه في نهيه من الغلو فيه، وإطرائه كما أطرت النصاري ابن مريم، وصار حظهم منه ﷺ هو مدحه بالأشعار والقصائد، والغلو الزائد، مع عصيانهم له في أمره ونهيه؛ فتجد هذا النوع من أعصى الخلق له صلوات الله عليه وسلامه. ويقع من ذلك كثير في مدح غيره، فإن عباد القبور لا يقتصرون على بعض من يعتقدون فيه الضر والنفع، بل كل من ظنوا فيه ذلك بالغوا في مدحه وأنزلوه منزلة الربوبية وصرفوا له خالص العبودية، حتى إنهم إذا جاءهم رجل وادعى أنه رأى رؤيا مضمونها أنه دفن في المحل الفلاني رجل صالح، بادروا إلى المحل وبنوا عليه قبة وزخرفوها بأنواع الزخارف، وعبدوها بأنواع من العبادات، وأما القبور المعروفة أو المتوهمة، فأفعالهم معها وعندها لا يمكن حصره، فكثير

<sup>(</sup>١) ينصبون أنفسهم للولاية، يدعون إلى عبادتهم.

<sup>(</sup>٢) يكذبون حتى يعبدوا.

منهم إذا رأوا القباب التي يقصدونها كشفوا الرؤوس فنزلوا عن الأكوار (۱)، فإذا أتوها طافوا بها واستلموا أركانها، وتمسحوا بها، وصلوا عندها ركعتين، وحلقوا عندها الرؤوس ووقفوا باكين متذللين متضرعين سائلين مطالبهم، وهذا هو الحج (۲)، وكثير منهم يسجدون لها إذا رأوها ويعفّرون وجوههم في التراب تعظيماً لها، وخضوعاً لمن فيها، فإن كان لإنسان منهم حاجة في شفاء مريض أو غير ذلك، نادى صاحب القبر، يا سيدي فلان جئتك قاصداً من مكان بعيد لا تُخيّني، وكذلك إذا قَحِط (۱۱) المطر أو عقرت المرأة عن الولد أو دهمهم عدو أو جراد، فزعوا إلى صاحب القبر وبكوا عنده فإن جرى المقدور بحصول شيء مما يريدون، استبشروا وفرحوا ونسبوا ذلك إلى صاحب القبر، فإن لم يتيسر شيء من ذلك اعتذروا عن صاحب القبر بأنه إما غائب في مكان آخر، أو ساخط لبعض أعالهم، أو أن اعتقادهم في الولي ضعيف، أو أنهم لم يعطوه نذره ونحو هذه الخرافات، ومن أشعار المادحين لسيد المرسلين على قول البوصرى:

يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به ولن يضيق رسول (٥) الله جاهك بي في ان لي ذمّـة منه بتـسميتي إن لم يكن في معادي آخذاً بيدي

سواك عند حلول الحادث العمم إذا الكريم تحلى باسم منتقم عمداً وهو أوفى الخلق بالذمم فضلاً وإلا فقل يا زلة القدم

فتأمل ما في هذه الأبيات من الشرك.

منها: أنه نفي أن يكون له ملاذاً إذا حلَّت به الحوادث، إلا النبي ﷺ، وليس

<sup>(</sup>١) التي على الإبل.

<sup>(</sup>٢) ويسمى حج المشاهد، أي القبور.

<sup>(</sup>٣) بفتح القاف وبكسر الحاء.

<sup>(</sup>٤) بفتح الميمين.

<sup>(</sup>٥) أي يا رسول الله.

ذلك إلا لله وحده لا شريك له، فهو الذي ليس للعباد ملاذ إلا هو.

الثاني: أنه دعاه وناداه بالتضرع وإظهار الفاقة والاضطرار إليه، وسأل منه هذه المطالب التي لا تطلب إلا من الله، وذلك هو الشرك في الإلهية.

الثالث: سؤاله منه أن يشفع له في قوله:

ولن يضيق رسول الله... البيت.

وهذا هو الذي أراده المشركون ممن عبدوه، وهو الجاه والشفاعة عند الله، وذلك هو الشرك وأيضاً فإن الشفاعة لا تكون إلا بعد إذن الله، فلا معنى لطلبها من غيره، فإن الله تعالى هو الذي يأذن للشافع أن يشفع لا أن الشافع يشفع ابتداءً

الرابع: قوله: فإن لي ذمة... إلى آخره. كذب على الله وعلى رسوله على فليس بينه وبين من اسمه محمد ذمة إلا بالطاعة، لا بمجرد الإشراك في الاسم مع الشرك. الخامس: قوله: إن لم يكن في معادي... البيت.

تناقض عظيم وشرك ظاهر، فإنه طلب أولاً أن لا يضيق به جاهه، ثم طلب هنا أن يأخذ بيده فضلاً وإحساناً، وإلا فيا هلاكه.

فيقال: كيف طلبت منه أولاً الشفاعة ثم طلبت منه أن يتفضل عليك فإن كنت تقول: إن الشفاعة لا تكون إلا بعد إذن الله، فكيف تدعو النبي على وترجوه وتسأله الشفاعة؟ فهلا سألتها مَنْ له الشفاعة جميعاً الذي له ملك السهاوات والأرض الذي لا تكون الشفاعة إلا من بعد إذنه، فهذا يبطل عليك طلب الشفاعة من غير الله.

وإن قلت: ما أريد إلا جاهه وشفاعته بإذن الله.

قيل: فكيف سألته أن يتفضل عليك ويأخذ بيدك في يوم الدين، فهذا مضاد لقول الله تعالى: ﴿وَمَاۤ أَذَرَبُكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ ﴿ ثَمَ لَا تَمۡلِكُ لَقُولُ الله تعالى: ﴿وَمَاۤ أَذَرَبُكَ مَا يَوۡمُ ٱلدِّينِ اللهُ عَالَى عَمُ لَا تَمۡلِكُ نَفُسُ لِنَفْسِ شَيۡعًا ۗ وَٱلْأَمۡرُ يَوْمَ بِلْرِ لِللَّهِ ﴿ الانفطار: ١٧-١٩). فكيف يجتمع في قلب

عبد الإيهان بهذا وهذا، وإن قلت: سألته أن يأخذ بيدي، ويتفضل علي بجاهه وشفاعته.

قيل: عاد الأمر إلى طلب الشفاعة من غير الله، وذلك هو محض الشرك(١١).

السادس: في هذه الأبيات من التبري من الحالق - تعالى و تقدس - والاعتباد على المخلوق في حوادث الدنيا والآخرة، ما لا يخفى على مؤمن، فأين هذا من قوله تعالى: ﴿ إِيَاكَ نَعْبُهُ وَإِيَاكَ نَسْتَعِبْ ﴾ (الفاتحة: ٥)، وقوله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّوا فَقُلُ حَسْمِ كَ اللّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَهُو رَبُّ الْمَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَوَكَ لَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

فإن قيل: هو لم يسأله أن يتفضل عليه، إنها أخبر أنه إن لم يدخل في عموم شفاعته فيا هلاكه.

قيل: المراد بذلك سؤاله، وطلب الفضل منه، كما دعاه أول مرة وأخبر أنه لا ملاذ له سواه، ثم صرّح بسؤال الفضل والإحسان منه بصيغة الشرط والدعاء، والسؤال كما يكون بصيغة الطلب يكون بصيغة الشرط، كما قال نوح -عليه السلام-: ﴿وَإِلَّا تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمْنِي ٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الله ﴿ (هود: ٤٧).

ومن شعر البرعي قوله:

ماذا تُعاملُ يا شمس النبوة من أضحى إليك من الأشواق في كبد

<sup>(</sup>١) إملاء شيخنا: مراده رحمه الله طلب الشفاعة من الأموات ونحوهم، أما طلبها من الحي في الدنيا فلا بأس كما كان الصحابة -رضي الله عنهم- يطلبون منه ﷺ أن يشفع لهم، وكما يطلب فيه أهل الموقف ذلك يوم القيامة فيخر ساجداً بين يدي الله حتى يأذن له بالشفاعة.

فامنع جناب صريع لا صريخ له حليف ودِّك واهِ الصبر منتظر منتظر أسير ذنبي وزلاَّتي ولا عمل وجرى في شركه إلى أن قال:

وحلَّ عُقدة كربي يا محمد من أرجوك في سكرات الموت تشهدني وإن نزلت ضريحاً لا أنيس به وارحم مؤلفها عبدالرحيم ومن وإن دعا فأجبه واحم جانبه وقوله من أخرى:

يا رسول الله يا ذا الفضل يا عُدْ على عبدالرحيم الملتجي وأقلني عشرتي يا سيدي وقوله:

يا سيدي يا رسول الله يا أملي هبني بجاهك ما قدمتُ من ذلل واسمع دعائي واكشف ما يساورني فأنت أقرب من تُرجى عواطفه إني دعوتك من «نيابتي برع» فامنع جنابي وأكرمني وصل نسبي

نائي المزار غريب الدار مُبتعد لغارة منك يا ركني ويا عضدي أرجو النجاة به إن أنت لم تَجُدِ

هم على خطرات القلب مطرد كيما يهون إذ الأنفاس في صعد فكن أنيس وحيد فيه منفرد يليه من أجله وانعشه وافتقد من حاسد شامت أو ظالم نكد

بهجةً في الحشر جاهاً ومقاما بحمى عزك يا غوث اليتامى في اكتساب الذنب في خسين عاما

يا موئلي يا ملاذي يوم يلقاني جوداً ورجِّح بفضل منك ميزاني من الخطوب ونفِّس كل أحزاني عندي وإن بعُدتْ داري وأوطاني وأنت أسمع من يدعوه ذو شان برحمة وكرامات وغفران

لقد أنسانا هذا ما قبله، وهذا بعينه هو الذي ادعته النصاري في عيسى -عليه

السلام-، إلا أن أولئك أطلقوا عليه اسم الإله، وهذا لم يطلقه ولكن أتى بلباب دعواهم وخلاصتها، وترك الاسم، إذ في الاسم نوع تمييز، فرأى الشيطان أن الإتيان بالمعنى دون الاسم أقرب إلى ترويج الباطل، وقبوله عند ذوي العقول السخيفة، إذ كان من المتقرر عند الأمة المحمدية أن دعوى النصاري في عيسى -عليه السلام- كفر. فلو أتاهم بدعوى النصارى اسماً ومعنى لردوه وأنكروه، فأخذ المعنى وأعطاه البرعي وأضرابه، وترك الاسم للنصاري وإلا فها ندري ماذا أبقى هذا المتكلم الخبيث للخالق، تعالى وتقدُّس من سؤال مطلب أو تحصيل مأرب، فالله المستعان. وهذا كثير جداً في أشعار المادحين لرسول الله ﷺ، وهو حجة أعداء دينه الذين يُجوِّزون الشرك بالله، ويحتجون بأشعار هؤلاء، ولم يقتصروا أيضاً على طلب ذلك من النبي عَلَيْق، بل يطلبون مثل ذلك من غيره، كما حدّث بعض الثقات أنه رأى في راية صاحب مشهد من المشاهد: هذه راية البحر التيار، به أستغيث، وأستجير، وبه أعوذ من النار.

وقال بعضهم في قصيدة في بعض الهتهم:

أنت الملاذ لما أخشى ضرورته إلى أن قال:

یا سیدی یا صفی الدین یا سندی یا عمدتی بل ویا ذخری ومفتخری وأنت لي ملجأً من حادث الـدهر

وخير خاتمة مها انقضي عمري وامــنن عـــليّ بتوفيـــق وعافيـــة وكفَّ عنا أكفَّ الظالمين إذا امـ تدت بسوء لأمر مؤلم نكر فانني عبدك الراجىي بودك ما أملته يا صفيَّ السادة الغرر

قال بعض العلماء: فلا ندري أي معنى اختص به الخالق تعالى بعد هذه المنزلة، وماذا أبقى هذا المتكلم الخبيث لخالقه من الأمر، فإن المشركين أهل الأوثان ما يؤهلون من عبدوه لشيء من هذا. انتهي. وكثير من عباد القبور ينادون الميت من مسافة شهر وأكثر يسألونه حوائجهم، ويعتقدون أنه يسمع دعاءهم ويستجيب لهم، وتسمع عندهم حال ركوبهم البحر واضطرابه من دعاء الأموات والاستغاثة بهم ما لا يخطر على بال، وكذلك إذا أصابتهم الشدائد، من مرض، أو كسوف، أو ريح شديدة، أو غير ذلك، فالولي في ذلك نصب أعينهم، والاستغاثة به هي ملاذهم، ولو ذهبنا نذكر ما يشبه هذا لطال الكلام.

إذا عرفت هذا، فقد تقدم ذكر دعاء المسألة.

وأما دعاء العبادة فهو عبادة الله تعالى بأنواع العبادات، من الصلاة ، والذبح، والنذر، والصيام، والحج وغيرها، خوفاً وطمعاً، يرجو رحمته ويخاف عذابه، وإن لم يكن في ذلك صيغة سؤال وطلب، فالعابد الذي يريد الجنة ويهرب من النار هو سائل راغب راهب، يرغب في حصول مراده، ويهرب من فواته، وهو سائل لما يطلبه بامتثال الأمر في فعل العبادة، وقد فسر قوله تعالى: ﴿ أَدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُوهُ لَلُهُ عِلَا العبادة، وقد فسر قوله تعالى: ﴿ وقيل: سلوني أصتجب لكم، وقيل: سلوني أعطكم، وعلى هذا القول تدل الأحاديث والآثار.

إذا تبين ذلك، فاعلم أن العلماء أجمعوا على أن من صرف شيئاً من نوعي (٢) الدعاء لغير الله فهو مشرك، ولو قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله وصلى وصام، إذ شرط الإسلام مع التلفظ بالشهادتين أن لا يعبد إلا الله، فمن أتى بالشهادتين وعبد غير الله فما أتى بهما حقيقة وإن تلفظ بهما كاليهود الذين يقولون لا إله إلا الله وهم مشركون، ومجرد التلفظ بهما لا يكفي في الإسلام بدون العمل بمعناهما

<sup>(</sup>١) لكن الآية أظهر في دعاء المسألة.

<sup>(</sup>٢) دعاء العبادة ودعاء المسألة.

واعتقاده إجماعاً (١).

ذكر شيء من كلام العلماء في ذلك. وإن كنا غنيين بكتاب ربنا وسنة نبينا على عن كل كلام، إلا أنه قد صار بعض الناس منتسباً إلى طائفة معينة، فلو أتيته بكل آية من كتاب الله وكل سنة عن رسول الله على لله على عنه من كلام العلماء، أو بشيء من كلام طائفته التي ينتسب إليها.

قال الإمام أبو الوفاء على بن عقيل الحنبلي صاحب كتاب «الفنون» الذي ألفه في نحو أربعمئة مجلد (٢)، وغيره من التصانيف قال في الكتاب المذكور: لما صعبت التكاليف على الجهال والطغام، عدلوا عن أوضاع الشرع إلى تعظيم أوضاع وضعوها لأنفسهم، فسهلت عليهم إذا لم يدخلوا بها تحت أمر غيرهم، وهم عندي كفار لهذه الأوضاع، مثل تعظيم القبور، وخطاب الموتى بالحوائج، وكتب الرقاع فيها: يا مولاي افعل بي كذا وكذا، أو إلقاء الخرق على الشجر اقتداءً بمن عبد اللات والعزى، نقله غير واحد مقررين له، راضين به، منهم الإمام أبو الفرج ابن الجوزي، والإمام ابن مفلح صاحب كتاب «الفروع» وغيرهما.

قال شيخ الإسلام في «الرسالة السُّنِيَّة»: فإذا كان على عهد النبي عَلَيْ من انتسب إلى الإسلام من مرق منه مع عبادته العظيمة، فليعلم أن المنتسب إلى الإسلام والسنة في هذه الأزمان أيضاً قد يمرق أيضاً من الإسلام وذلك بأسباب:

<sup>(</sup>۱) وعلى ذلك تدل النصوص كحديث معاذ دلني على عمل يدخلني الجنة ويباعدني عن النار قال: «تعبد الله ولا تشرك به شيئاً»، وحديث معاذ لما بعثه إلى اليمن قال: «فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله»، وفي رواية «توحيد الله»، وحديث ابن عمر «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله»، وفي رواية: «إلى أن يوحدوا الله»، وفي رواية «إلى أن يعدوا الله».

<sup>(</sup>٢) وبعضهم عده ثمانمئة مجلد، وهذا يختلف باختلاف المجلدات فبعضها الصغير والكبير والكبير والمتوسط، وهو في كل فن يضرب بسهم كالزراعة، وغيرها وقد طبع منه ثلاثة أجزاء.

منها الغلو الذي ذمه الله في كتابه حيث قال: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلۡكِتَٰبِ لَا تَغَلُوا فِي علي دِينِكُمْ ﴾ (النساء: ١٧١). الآية. وكذلك الغلو في بعض المشايخ، بل الغلو في علي بن أبي طالب، بل الغلو في المسيح –عليه السلام – (١) فكل من غلا في نبي أو رجل صالح وجعل فيه نوعاً من الإلهية، مثل أن يقول: يا سيدي فلان انصرني، أو أغثني، أو ارزقني، أو أجبرني، أو أنا في حسبك، ونحو هذه الأقوال، فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه (٢)، فإن تاب وإلا قتل، فإن الله إنها أرسل الرسل وأنزل الكتب ليعبد وحده، ولا يدعى معه إله آخر والذين يدعون مع الله آلهة أخرى، مثل المسيح، والملائكة، والأصنام لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق، أو تنبت النبات، وإنها كانوا يعبدونهم أو يعبدون قبورهم، أو يعبدون صورهم يقولون: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ زُلْفَيَ ﴾ (الزم: ٣). ويقولون: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ رَلْفَيَ ﴾ (الزم: ٣). ويقولون: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمُ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله رسله تنهى أن يدعى أحد من دونه، لا دعاء عبادة، ولا دعاء استغاثة. أ.هـ.

وقد نص الحافظ أبو بكر أحمد بن علي المقريزي صاحب كتاب «الخطط» في كتاب له في التوحيد على أن دعاء غير الله شرك.

وقال شيخ الإسلام: من جعل بينه وبين الله وسائط يتوكل عليهم يدعوهم ويسألهم، كفر إجماعاً، نقله عنه غير واحد مقررين له، منهم ابن مفلح في «الفروع»، وصاحب «الإنصاف»، وصاحب «الغاية»، وصاحب «الإقناع»، وشارحه، وغيرهم، ونقله صاحب «القواطع» في كتابه عن صاحب «الفروع».

قلت: وهو إجماع صحيح معلوم بالضرورة من الدين، وقد نص العلماء من

<sup>(</sup>١) ترقّى من الغلو في المشايخ إلى الغلو في الصحابة إلى الغلو في الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) وردت آثار عن الصحابة في الاستتابة مثل ما روي عن عمر أنه أمر بالاستتابة والاستتابة والاستتابة واجبة بل مستحبة أو جائزة.

أهل المذاهب الأربعة، وغيرهم في باب حكم المرتد، على أن من أشرك بالله فهو كافر، أي: عبد مع الله غيره بنوع من أنواع العبادات. وقد ثبت بالكتاب والسنة والإجماع أن دعاء الله عبادة له، فيكون صرفه لغير الله شركاً.

وقال الإمام ابن النحاس الشافعي في كتاب «الكبائر»: ومنها إيقادهم السرج عند الأحجار، والأشجار والعيون، والآبار، ويقولون: إنها تقبل النذر، وهذه كلها بدع شنيعة ومنكرات قبيحة تجب إزالتها ومحو أثرها، فإن أكثر الجهال يعتقدون أنها تنفع وتضر، وتجلب وتدفع، وتشفي المرض وترد الغائب، إذا نذر لها، وهذا شرك ومحادة لله تعالى ولرسوله عليه.

قلت: فصرّح -رحمه الله- أن الاعتقاد في هذه الأمور أنها تضر، وتنفع، وتجلب، وتدفع، وتشفي المريض، وترد الغائب، إذا نذر لها، أن ذلك شرك، وإذا ثبت أنه شرك، فلا فرق في ذلك بين اعتقاده في الملائكة والنبيين، ولا بين اعتقاده في الأصنام والأوثان، إذ لا يجوز الإشراك بين الله تعالى وبين مخلوق فيها يختص بالخالق سبحانه، كها قال تعالى: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَّخِذُوا اللَّكَيْكَةَ وَالنَّبِيَّيِّ أَرْبَابًا أَا اللَّكُورُ بَعْدَإِذَ أَنتُم مُسلِمُونَ ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أِن تَنَّخِذُوا اللَّكِيمة هو الذي يعتقده أيَامُرُكُم بِالنبياء والصالحين، ولهذا يسألونهم قضاء الحاجات، وتفريج الكربات، من دعا الأنبياء والصالحين، ولهذا يسألونهم قضاء الحاجات، وتفريج الكربات، وشفاء ذوي الأمراض والعاهات، فثبت أن ذلك شرك.

وقال الإمام ابن القيم -رحمه الله تعالى- في «شرح المنازل»: ومن أنواعه -أي: الشرك- طلب الحوائج من الموتى، والاستغاثة بهم، والتوجه إليهم، وهذا أصل شرك العالم، فإن الميت قد انقطع عمله وهو لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً، فضلاً عمن استغاث به أو سأله أن يشفع إلى الله، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده، فإن الله سبحانه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه، والله سبحانه لم يجعل سؤال غيره سبباً لإذنه، وإنها السبب لإذنه كهال التوحيد، فجاء هذا المشرك بسبب

يمنع الإذن، والميت محتاج إلى من يدعو له، كما أمرنا النبي على إذا زرنا قبور المسلمين أن نترحم عليهم، وندعو لهم، ونسأل الله لهم العافية والمغفرة، فعكس المشركون هذا وزاروهم زيارة العبادة، وجعلوا قبورهم أوثاناً تعبد، فجمعوا بين الشرك بالمعبود وتغيير دينه، ومعاداة أهل التوحيد، ونسبتهم إلى التنقص بالأموات، وهم قد تنقصوا الخالق سبحانه بالشرك وأولياءه الموحدين بذمهم ومعاداتهم، وتنقصوا من أشركوا به غاية التنقص، إذ ظنوا أنهم راضون منهم بهذا، وأنهم أمروهم به، وهؤلاء هم أعداء الرسل في كل زمان ومكان، وما أكثر المستجيبين لهم! ولله در خليله إبراهيم -عليه الصلاة والسلام - حيث قال: ورئي المبتعبين لهم! ولله در خليله إبراهيم -عليه الصلاة والسلام - حيث قال: ورئي المبتعبين لهم! ولله در خليله إبراهيم وبني أن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامُ الله وَهِ الله من جرد من الشرك المشركين في الله، وتقرب بمقتهم إلى الله.

وقال الإمام الحافظ ابن عبدالهادي في رده على السبكي وقوله: أي قول السبكي: إن المبالغة في تعظيمه، أي تعظيم الرسول والجبة إن أريد بها المبالغة بحسب ما يراه كل أحد تعظيماً، حتى الحج إلى قبره والسجود له، والطواف به، واعتقاد أنه يعلم الغيب، وأنه يعطي ويمنع، ويملك لمن استغاث به من دون الله الضر والنفع، وأنه يقضي حوائج السائلين، ويفرِّج كربات المكروبين، وأنه يشفع فيمن يشاء، ويدخل الجنة من يشاء، فدعوى المبالغة في هذا التعظيم مبالغة في الشرك وانسلاخ من جملة الدين.

قلت: هذا هو اعتقاد عباد القبور فيمن هو دون الرسول على فضلاً عن الرسول على فضلاً عن الرسول على كما تقدم بعض ذلك، والأمر أعظم من ذلك وفي «الفتاوى البزازية» من كتب الحنفية، قال علماؤنا من قال أرواح المشايخ حاضرة تعلم يكفر، فإن أراد بالعلماء علماء الشريعة فهو حكاية للإجماع على كفر معتقد ذلك، وإن أراد علماء

الحنفية خاصة فهو حكاية لاتفاقهم على كفر معتقد ذلك، وعلى التقديريَّنُ تأمَّلُهُ تَجدْه صريحاً في كفر من دعا أهل القبور؛ لأنه ما دعاهم حتى اعتقد أنهم يعلمون ذلك، ويقدرون على إجابة سؤاله، وقضاء مأموله.

وقال الشيخ صنع الله الحلبي الحنفي في كتابه الذي ألفه في الرد على من ادعى أن للأولياء تصرفاً في الحياة وبعد المات على سبيل الكرامة: هذا وإنه قد ظهر الآن فيها بين المسلمين جماعات يدعون أن للأولياء تصرفات في حياتهم وبعد مماتهم، ويُستغاث بهم في الشدائد والبليات وبهمَمِهم تكشف المهات، فيأتون قبورهم، وينادونهم في قضاء الحاجات، مستدلين على أن ذلك منهم كرامات، وقالوا منهم أبدال ونقباء، وأوتاد، ونجباء وسبعون(١) وسبعة وأربعون وأربعة، والقطب هو الغوث للناس(٢)، وعليه المدار بلا التباس، وجوزوا لهم الذبائح والنذور، وأثبتوا لهم فيها الأجور. قال: وهذا الكلام فيه تفريط وإفراط، بل فيه الهلاك الأبدي، والعذاب السرمدي، لما فيه من روائح الشرك المحقق، ومصادمة الكتاب العزيز المصدَّق، ومخالف لعقائد الأئمة وما اجتمعت عليه الأمة، وفي التنزيل: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصَـٰ لِهِ عَجَهَنَّكُمُّ وَسَاءَتَ مَصِيرًا ﴿١١٥﴾ (النساء: ١١٥). إلى أن قال: الفصل الأول فيها انتحلوه من الإفك الوخيم والشرك العظيم .. إلى أن قال: فأما قولهم: إن للأولياء تصرفات في حياتهم وبعد مماتهم، فيرده قوله تعالى: ﴿ أُولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾ (النمل: ٦٠)، ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمَنُ ﴾ (الأعراف: ٥٤)، ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (المائدة: ١٢٠). ونحوه من الآيات الدالة على أنه المنفرد بالخلق والتدبير، والتصر ف والتقدير، ولا شيء لغيره في شيء ما بوجه من الوجوه، فالكل تحت ملكه وقهره تصرفاً وملكاً،

<sup>(</sup>١) أي السبعون يرجعون إلى سبعة والأربعون إلى أربعة.

<sup>(</sup>٢) المرجع الذي يستمد منه القوة والنشاط.

وإحياء وإماتة، وخلقاً، وتمدح الرب سبحانه بانفراده في ملكه بآيات من كتابه كقوله: ﴿ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ ﴾ (فاطر: ٣)، ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِيهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ اللهِ (فاطر: ١٣)، وذكر آيات في هذا المعنى ثم قال: فقوله في الآيات: ﴿مِن دُونِهِۦ﴾(١) أي من غيره، فإنه عام يدخل فيه من اعتقدته من ولي وشيطان تستمده، فإن من لم يقدر على نصر نفسه كيف يُمِدُّ (٢) غيره، إلى أن قال: فكيف يتصور لغيره من يمكن أن يتصرف، إن هذا من السفاهة لقول وخيم، وشرك عظيم، إلى أن قال: وأما القول بالتصرف بعد المهات فهو أشنع وأبدع من القول بالتصرف في الحياة. قال جل ذكره: ﴿ أَللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِ ۖ فَيُمُسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ ﴾ (الزمر: ٤٢)، ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتِ ﴾ (آل عمران: ١٨٥)، ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ ﴿ اللَّذِر: ٣٨)، وفي الحديث: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله...» الحديث، فجميع ذلك وما هو ونحوه دال على انقطاع الحسّ والحركة من الميت، وأن أرواحهم مُمْسَكة، وأن أعمالهم منقطعة ٣٠ عن زيادة ونقصان، فدل ذلك أن ليس للميت تصرفاً في ذاته فضلاً عن غيره بحركة، وأن روحه محبوسة مرهونة بعملها من خير وشر، فإذا عجز عن حركة نفسه فكيف يتصرف في غيره؟ فالله سبحانه يخبر أن الأرواح عنده، وهؤلاء الملحدون يقولون: إن الأرواح مطلقة متصرفة ﴿فُلْءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ ﴾.

<sup>(</sup>١) أي: مخلوق.

<sup>(</sup>٢) مدّ وأمدّ؛ أمدَّ تكون فــي الخير، ومنــه: ﴿ أَمَدَّكُمْ بِأَنْعَـٰهِ وَبَنِينَ ﴿ اللهِ ﴾، ومــدَّ تكون فــي الشرك، ومنه قوله: ﴿ وَيَمُدُّهُمْ فِي كُلْفَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ اللهِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) مراده إلا ما استثناه الدليل، كحديث: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث»، وما ورد من أن المجاهد والمرابط يجرى عليه عمله.

قال: وأما اعتقادهم أن هذه التصرفات لهم من الكرامات، فهو من المغالطة؛ لأن الكرامة شيء من عند الله يكرم بها أولياءه لا قصد لهم فيه ولا تحدي، ولا قدرة ولا علم، كما في قصة مريم بنت عمران وأسيد بن حضير وأبي مسلم الخولاني<sup>(۱)</sup>.

قال: وأما قولهم فيستغاث بهم في الشدائد، فهذا أقبح مما قبله، وأبدع لمصادمته قوله جل ذكره: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشِفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُم خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَء كُن يُنجِيبُ وَالْبَحْرِ ﴾ (الأنعام: الْأَرْضِ أَء كَن يُنجِيبُ وَالْبَحْرِ ﴾ (الأنعام: ٢٣)، ﴿ قُلْ مَن يُنجِيبُ مِّن ظُلُمُنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ﴾ (الأنعام: ٣٠)، وذكر آيات في هذا المعنى ثم قال: فإنه جل ذكره قرر أنه الكاشف للضر لا غيره، وأنه المتعين لكشف الشدائد والكرب وأنه المتفرد بإجابة المضطرين، وأنه المستغاث لذلك كله، وأنه القادر على دفع الضر، والقادر على إيصال الخير، فهو المتفرد بذلك، فإذا تعين هو جل ذكره خرج غيره من ملك ونبي وولي.

قال: والاستغاثة تجوز في الأسباب الظاهرة العادية من الأمور الحسية في قتال أو إدراك عدو أو سبع ونحوه كقولهم: يا لزيد (٢)، يا لقوم يا للمسلمين كها ذكروا ذلك في في كتب النحو بحسب الأسباب الظاهرة بالفعل، وأما الاستغاثة بالقوة والتأثير، أو في الأمور المعنوية من الشدائد، كالمرض وخوف الغرق والضيق والفقر وطلب الرزق ونحوه؛ فمن خصائص الله، فلا يطلب فيها غيره. قال: وأما كونهم معتقدين التأثير منهم في قضاء حاجاتهم كها تفعله جاهلية العرب والصوفية الجهال، وينادونهم ويستنجدون بهم، فهذا من المنكرات، إلى أن قال: فمن اعتقد أن لغير الله من نبي أو ولي أو روح أو غير ذلك في كشف كُرْبة أو قضاء حاجته

<sup>(</sup>١) والكرامة تحصل للإنسان بدون علمه واختياره وميزان ذلك الاستقامة على الشريعة وإلا فهي من المخرقة والسحر.

<sup>(</sup>٢) اللام للاستغاثة والأصل في جواز ذلك قول الله تعالى: ﴿ فَاَسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَذِهِ عَلَى ٱلذِّي مِنَ عَدُوِّهِ ﴾.

تأثيراً؛ فقد وقع في وادي جهل خطير، فهو على شفا حفرة من السعير. وأما كونهم مستدلين على أن ذلك منهم كرامات، فحاشى لله أن تكون أولياء الله بهذه المثابة، فهذا ظن أهل الأوثان كذا أخبر الرحمن ﴿هَتَوُلآءِ شُفَعَتُونَاعِندَ اللّهِ ﴾ (بونس: ١٨)، ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقرِبُونا إِلَى اللّهِ زُلْفَى ﴾ (الزمر: ٣). ﴿ مَا تَغِذُ مِن دُونِهِ عَالِه كَ إِن يُرِدُنِ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلّا لِيُقرِبُونا إِلَى اللّهِ زُلْفَى ﴾ (الزمر: ٣). ﴿ مَا تَغِذُ مِن دُونِهِ عَالِه كَ إِن يُرِدُنِ مَا لَيْنَ مِن مِن شَانه النفع ولا دفع الضر من نبي وولي وغيره على وجه الإمداد منه، السراك مع الله، إذا لا قادر على الدفع غيره، ولا خير إلا خيره. قال: وأما ما قالوه من أن منهم أبدالاً ونقباء، وأوتاداً ونجباء، وسبعين وسبعة وأربعين وأربعة. والقطب هو الغوث للناس(١١)، فهذا من موضوعات إفكهم، كما ذكره القاضي والقطب هو الغوث للناس(١١)، فهذا من موضوعات إفكهم، كما ذكره القاضي المحدث ابن العربي في «سراج المريدين» وابن الجوزي وابن تيمية. انتهى باختصار.

ومثل هذا يوجد في كلام غيرهم من العلماء، والمقصود أن أهل العلم ما زالوا ينكرون هذه الأمور ويبينون أنها شرك، وإن كان بعض المتأخرين ممن ينتسب إلى العلم والدين، ممن أصيب في عقله ودينه قد يرخص في بعض هذه الأمور، وهو مخطئ في ذلك، ضال مخالف لكتاب الله وسنة رسوله وجماع المسلمين فكل أحد مأخوذ من قوله ومتروك إلا قول ربنا وقول رسوله وجماع المسلمين فلا يتطرق اليه الخطأ بحال، بل واجب على الخلق اتباعه في كل زمان، على أنه لو أجمع المتأخرون على جواز هذا لم يعتد بإجماعهم المخالف لكلام الله وكلام رسوله في على النزاع، لأنه إجماع غير معصوم، بل هو من زلة العالم التي حذرنا من اتباعها، وأما الإجماع المعصوم، فهو إجماع الصحابة والتابعين وما وافقه، وهو السواد وأما الإجماع الذي ورد الحث على أتباعه، وإن لم يكن عليه إلا الغرباء الذين أخبر بهم الأعظم الذي ورد الحث على أتباعه، وإن لم يكن عليه إلا الغرباء الذين أخبر بهم

<sup>(</sup>١) التي يستمد منه القوة والنشاط.

تيسير العزيز الحميد

عَلَيْهُ فِي قوله: «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ فطوبى للغرباء»، رواه مسلم. لا ما كان عليه العوام والطغام، والخلف المتأخرون، الذين يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون.



وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ ۚ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَإِن يَمْسَسْكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُوَ ۗ وَإِن يَمْسَسْكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُو ۗ وَإِن يَمْسَسْكَ ٱللَّهُ بِضَرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُو ۗ وَإِن يَمْسَسْكَ ٱللَّهُ بِفَرِّ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى مِنْ عِبَادِهِ وَهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ( اللهِ نس : ١٠٦ - ١٠٧).

قلت: حاصل كلام المفسرين أن الله تعالى نهى رسوله على أن يدعو من دونه ما لا ينفعه ولا يضره، والمراد به كل ما سوى الله، فإنهم لا ينفعون ولا يضرون وسواء في ذلك الأنبياء والصالحون وغيرهم، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللّهِ أَحَدًا ﴿ الحِن ١٨)، وقال النبي على لابن عباس: ﴿ إِذَا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم يضروك ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك» رواه الترمذي، وقال حسن صحيح.

وفي الآية تنبيه على أن المدعو لا بد أن يكون مالكاً للنفع والضرحتى يعطي من دعاه أو يبطش بمن عصاه، وليس ذلك إلا لله وحده، فتعيَّن أن يكون هو المدعو دون ما سواه؛ والآية شاملة لنوعي الدعاء (١).

<sup>(</sup>١) دعاء العبادة و دعاء المسألة.

وقوله: ﴿ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ إِن اللَّهِ اللَّهِ عَلَى المشركين، وهذا كقوله: ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًاءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴿ السَّهِ ﴿ (الشعراء: ٢١٣)، وقوله: ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلِتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ (الزمر: ٦٥). وقوله في الأنبياء: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَيِطَ عَنَّهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ١٠٠٠ ﴾ (الأنعام: ٨٨). فإذا كان هذا الأمر لو يصدر من الأنبياء وحاشاهم من ذلك لم يفكوا أنفسهم من عذاب الله، فما ظنك بغيرهم، فلم يبق شيء يقرِّب إلى الله ويباعد من سخطه إلا توحيده والعمل بها يرضاه، لا الاعتباد على شخص أو قبر أو صنم أو وثن أو مال أو غير ذلك من الأسباب ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ هَاءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُوبِهِـ، فَإِنَّمَا حِسَابُهُ، عِندَرَبِّهِۦ ۚ إِنَّـهُۥ لَا يُفْــلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ نص في أن دعاء غير الله والاستغاثة به شرك أكبر، ولهذا قال: ﴿وَإِن يَمْسَسُّكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَّ وَإِن يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَآدً لِفَضْلِهِ ۚ ﴾ (يونس: ١٠٧)، لأنه المتفرد بالملك والقهر والعطاء والمنع، ولازم ذلك إفراده بتوحيد الإلهية لأنهما متلازمان، وإفراده بسؤال كشف الضر وجلب الخير؛ لأنه لا يكشف الضر إلا هو، ولا يجلب الخير إلا هو ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۖ وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ ٥٠ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ (فاطر: ٢). فتعين أن لا يدعى لذلك إلا هو، وبطل دعاء من سواه ممن لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً فضلاً عن غيره، وهذا ضد ما عليه عباد القبور؛ فإنهم يعتقدون أن الأولياء والطواغيت الذين يسمونهم المجاذيب(١) ينفعون ويضرون ويمسّون بالضر ويكشفونه، وأن لهم التصرف المطلق في الملك، أي على سبيل الكرامة، وهذا فوق شرك كفار العرب، وإما على سبيل الوساطة

<sup>(</sup>١) لأنهم يجذبون القلوب إليهم.

بينهم وبين الله بالشفاعة وهذا شرك الذين قالوا: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا ٓ إِلَى اللهِ وَلَهُ عَلَى اللهِ وَلَا اللهِ وَلا اللهِ وَلَا اللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ و



وَقُولُهُ: ﴿إِنَ ٱلَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَعُواْ عِندَ اللّهِ ٱلرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ۖ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللّهِ الرّبِينَ ﴿ (العنكبوت: ١٧). الآية.

قال: «وقوله: ﴿فَأَبِنَغُواْ عِندَاللّهِ الرِّزَقَ وَأَعْبُدُوهُ ﴾»: أمر الله تعالى بابتغاء الرزق عنده لا عند غيره ممن لا يملك رزقاً من الأوثان والأصنام وغيرها، كما قال في أول الآية: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَوْتَنَا وَتَخْلُقُونَ إِفْكاً ﴾ (العنكبوت: ١٧) قال ابن كثير: وهذا أبلغ في الحصر كقوله: ﴿إِنَّكَ نَعْبُدُ وَإِنَّاكَ نَسْتَعِبِثُ ﴿ (الفائحة: ٥) وَلَمْدا قال: ﴿فَأَبْنَغُوا عِندَ اللّهِ وَرَبّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ ﴾ (التحريم: ١١)، ولهذا قال: ﴿فَأَبْنُغُوا عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ ﴾ (أن أي لا عند غيره لأنه المالك له وغيره لا يملك شيئاً من ذلك ﴿فَأَعْبُدُوهُ ﴾ أي أخلصوا له العبادة وحده لا شريك له ﴿وَأَشْكُرُواْ لَهُونَا لَهُونَا لَهُونَا لَهُونَا لَكُونَا لَهُ وَعَلَى ما أنعم عليكم ﴿إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ فَي أَي على ما أنعم عليكم ﴿إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ فَي أَي فيجازي كل عامل بعمله.

قلت: في الآية الرد على المشركين الذين يدعون غير الله ليشفعوا لهم عنده في جلب الرزق؛ فما ظنك بمن دعاهم أنفسهم، واستغاث بهم ليرزقوه وينصروه كما هو الواقع من عباد القبور؟.

وقال المصنف: وفيه أن طلب الرزق لا ينبغي إلا من الله كما أن أهل الجنة لا تطلب إلا منه.

## **\$ \$ \$**

<sup>(</sup>١) الرزق عام قد يكون علماً نافعاً، وقد يكون عملاً صالحاً، وقد يكون زوجة صالحة، وقد يكون مالاً وقد يكون مالاً وقد يكون مالاً وقد يكون

وَقُولُهُ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَايَسْتَجِيبُ لَهُۥَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِ مِ غَنوِلُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءً وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ ۞ ﴾ (الأحقاف: ٥، ٦).

قال: "وقوله: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدَعُوا مِن دُونِ اللهِ مَن لَا يَسَتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوَمِ الْفَسرين: أن الله تعالى حكم بأنه لا أضل ممن يدعون من دون الله لا دعاء عبادة ولا دعاء مسألة واستغاثة من هذه حاله. ومعنى الاستفهام فيه إنكار أن يكون في الضلال كلهم أبلغ ضلالاً ممن عبد غير الله ودعاه، حيث يتركون دعاء السميع المجيب القادر على تحصيل كل بغية ومرام، ويدعون من دونه من لا يستجيب لهم، ولا قدرة به على استجابة أحد منهم ما دام في الدنيا وإلى أن تقوم القيامة، كها قال تعالى: ﴿ لَهُ مُ دَعُوةٌ اللَّيْ قَالُ الْكَفِينَ مِن دُونِهُمْ عَن دُعَا اللهُ وَمَا هُوَ بِكِلِغِهِ وَمَا دُعَا الْكَفِينَ لا يستجيب لهم، ولا قدرة به على استجابة أكفون مِن ما دام في الدنيا وإلى أن تقوم القيامة، كها قال تعالى: ﴿ لَهُ مُ وَمَا هُوَ بِكِلِغِهِ وَمَا دُعَا اللَّهُ الْكَفِينَ مِن مَن الرحد: ١٤)، وقوله: ﴿ وَهُمْ عَن دُعَا يِهِمْ عَنِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَن دُعَا يُعِهِمْ عَنِلُونَ اللَّهُ مَن الرحد: ١٤)، وقوله: ﴿ وَهُمْ عَن دُعَا يُهِمْ عَنِلُونَ اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَن يُعَلِقُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا أَلَوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ إِلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاما أموات كالأنبياء والصالحين، وإما أصنام وأوثان.

وقوله: ﴿وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ آَعَدَاءَ ﴾. أي: إذا قامت القيامة وحشر الناس للحساب عادوهم، وكانوا بعبادتهم بالدعاء وغيره من أنواع العبادة كافرين، كما قال تعالى: ﴿وَالْتَخَذُواْ مِن دُونِ ٱللّهِ ءَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزًا ﴿ اللّهُ كَلّا اللّهَ عَلَيْهُ وَنُوا لَمُمْ عِزًا ﴿ اللّهُ كَلّا اللّهَ عَلَيْهُمْ ضِدًا اللهِ عَلَيْهُمْ ضِدًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ فِي الدارين إلا على نكد ومضرة، لا تتولاهم بالاستجابة في الدنيا، وتجحد عبادتهم في الآخرة وهم أحوج ما كانوا إليها.

٧٤٦ عيسير العزيز الحميد

وفي الآيتين مسائل نبَّه عليها المصنف:

أحدها: أنه لا أضل ممن دعا غير الله.

الثانية: أنه غافل عن دعاء الداعي لا يدري عنه.

الثالثة: أن تلك الدعوة سبب لبغض المدعو للداعي وعداوته له.

الرابعة: تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو.

الخامسة: كفر المدعو بتلك العبادة.

السادسة: أن هذه الأمور هي سبب كونه أضل الناس.



وَقُولُهُ: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ الْهَالِهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَذَكَرُونَ ﴿ آ ﴾ (النمل: ٦٢).

قال: «وقوله: ﴿ أَمَّن يُعِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ ﴾».

يقرر تعالى أنه الإله الواحد الذي لا شريك له، ولا معبود سواه مما يشترك في معرفته المؤمن والكافر، لأن القلوب مفطورة على ذلك، فمتى جاء الاضطرار رجعت القلوب إلى الفطرة، وزال ما ينازعها، فالتجأت إليه وأنابت إليه وحده لا شريك له، كما قال تعالى: ﴿ ثُمُ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضَّرُّ فَإِلَيْهِ بَعَنْرُونَ ﴿ ثُنَ ثُمُ إِذَا كَشَفَ ٱلضَّرَ عَالَيْهِ بَعَنْرُونَ ﴿ ثَنَ ثُمُ إِذَا كَشَفَ ٱلضَّرَ عَالَى الله وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ ٱلضَّرُ فَإِلَيْهِ بَعَنْرُونَ ﴿ ثَنَ ثُمُ إِذَا كَشَفَ ٱلضَّرَ عَالَمُ الله وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ كُمُ الضَّرُ فَإِلَيْهِ بَعْمُونِ فَا لَا تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الله النامِ الله الله الله الله وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ الإنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ, مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَلَهُ وَيَعْمَةً مِنْهُ نَسِي مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًالِيضِلَ عَن سَبِيلِهِ وَقُلْ تَمَتَعُ بِكُفُرِكَ قَلِيلًا إِنّكَ مِنْ أَصْعَلِ ٱلنَادِ ﴿ النامِ الله والمَا هذا كثير في القرآن. المَا هذا كثير في القرآن.

يبيِّن تعالى أنه المدعو عند الشدائد، الكاشف للسوء وحده، فيكون هو المعبود، وكذا قال في هذه الآية: ﴿ أَمَّن يُحِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ ﴾ أي من هو الذي لا يلجأ المضطر إلا إليه والذي لا يكشف ضر المضطرين سواه، ومن المعلوم أن المشركين كانوا يعلمون أنه لا يقدر على هذه الأمور إلا الله وحده، وإذا جاءتهم الشدائد أخلصوا الدعاء لله، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي الْفُلِّكِ دَعُواْ اللَّه مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَا نَجَمَّمُ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمُ يُشْرِكُونَ أَنَ ﴿ وَإِذَا بَعَنَى اللهُ اللهِ عَيْنَ أَن من اعتقد في غير الله أنه يكشف السوء أو يجيب دعوة المضطر، أو دعاه لذلك فقد أشرك شركا أكبر من شرك العرب كما هو الواقع من عباد القبور (١).

<sup>(</sup>١) فإنهم عند الشدائد يلهجون بمعبوديهم فيقولون يا على، يا حسين، يا ابن علوان.

وَرَوَى الطَّبَرانِيُّ بِإِسنَادِهِ، أَنَّهُ كَانَ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ مُنَافِقٌ يُؤذِي الْمُؤمِنِينَ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَنْ هَذَا الْمُنَافِقِ. فَقَالَ النَّبِيُّ فَقَالَ النَّبِيُّ عِنْ هَذَا الْمُنَافِقِ. فَقَالَ النَّبِيُّ فَقَالَ النَّبِيُّ : (إِنَّهُ لاَ يُستَغَاثُ بِي، وَإِنَّمَا يُستَغَاثُ بِالله (۱).

قوله: «روى الطبراني». هو الإمام الحافظ، الثقة، سليهان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمي الطبراني صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها. روى عن النسائي وإسحاق ابن إبراهيم الدَّبري<sup>(۲)</sup>، وخلق كثير، ومات سنة ستين وثلاثمئة<sup>(۳)</sup>، وقد بيض المصنف لاسم الراوي، وكأنه والله أعلم نقله عن غيره أو كتبه من حفظه، والحديث عن عبادة ابن الصامت -رضي الله عنه-.

قوله: «إنه كان في زمن النبي على منافق يؤذي المؤمنين». هذا المنافق لم أقف على تسميته، ويحتمل أن يكون هو عبدالله بن أبي، فإنه معروف بالأذى للمؤمنين بالكلام في أعراضهم ونحو ذلك، أما أذاهم بنحو ضرب أو زجر فلا نعلم منافقاً

<sup>(</sup>١) هذا الحديث يحتاج إلى البحث عن سنده، فقد أورده الهيثمي في «مجمع الزوائد»، وقال: «رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث»، ومع ثبوته فإن الحديث محمول على أحد أمرين:

أحدهما: أن النبي ﷺ لا يقدر أن يغيثهم من هذا المنافق لأنه ممنوع من قتله لئلا يتحدث الناس أن محمداً يقتل أصحابه، أو لأنه له منزلة عند الأوس فيغضب له كثيرون فترك قتله حرصاً على اجتهاع القلوب فهو لا يقدر فالاستغاثة هنا ممنوعة لأنه فيها لا يقدر.

الثاني: أن النبي على المناتجة الله قال «لا يستغاث بي» من باب سد الذرائع فمنعهم ليتعودوا الاستغاثة بالله والضراعة إليه وحده ويلهجوا به وحده ويعتادوا ذلك وإن كانت استغاثتهم به جائزة لأنه قادر على إغاثتهم.

<sup>(</sup>٢) الدَّبَري بالياء، نسبة إلى دبر محل باليمن.

<sup>(</sup>٣) وقد عاش مئة عام، ويكني أبا القاسم وقد ألحق الأسلاف بالأجداد.

تيسيرالعزيز الحميد

مذا الصفة(١).

قوله: «فقال بعضهم»: أي بعض المؤمنين، وهذا البعض القائل لذلك يحتمل أن يكون واحداً، وأن يكون جماعة؛ والظاهر أنه واحد، وأظن في بعض الروايات أنه أبو بكر الصديق – رضى الله عنه – (٢).

قوله: «قوموا بنا نستغيث (٣) برسول الله ﷺ»: مرادهم الاستغاثة به فيها يقدر عليه بكف المنافق عن أذاهم، بنحو ضربه أو زجره، لا الاستغاثة به فيها لا يقدر عليه إلا الله.

قوله: «إنه لا يستغاث بي وإنها يستغاث بالله»: قال بعضهم: فيه التصريح بأنه لا يستغاث بالنبي على في الأمور، وإنها يستغاث بالله. والظاهر أن مراده على الرشادهم إلى التأدب مع الله في الألفاظ، لأن استغاثتهم به على من المنافق من الأمور التي يقدر عليها، إما بزجره أو تعزيره ونحو ذلك، فظهر أن المراد بذلك الإرشاد إلى حسن اللفظة والحهاية منه على لجناب التوحيد، وتعظيم الله تبارك وتعالى.

فإذا كان هذا كلامه على الاستغاثة به فيها يقدر عليه، فكيف بالاستغاثة به أو بغيره في الأمور المهمة التي لا يقدر عليها أحد إلا الله، كها هو جار على ألسنة كثير من الشعراء وغيرهم؟! وقل من يعرف أن ذلك منكر، فضلاً عن معرفة كونه شركاً.

فإن قلت: ما الجمع بين هذا الحديث وبين قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَغَنْتُهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلَّذِي مِن أَكُوتِ وَ وَ القصص: ١٥)، فإن ظاهر الحديث المنع من إطلاق لفظ

<sup>(</sup>١) لأنه لو فعل ذلك لأخذ وعوقب أو قتل.

<sup>(</sup>٢) وقد ثبت أنه هو.

<sup>(</sup>٣) الحديث فيه ضعف؛ لكن له شواهد في المعنى.

الاستغاثة على المخلوق فيها يقدر عليه، وظاهر الآية جوازه. قيل: تحمل الآية على الجواز، والحديث على الأدب والأولى، والله أعلم.

وقد تبين بها ذكر في هذا الباب وشرحه من الآيات، والأحاديث، وأقوال العلماء: أن دعاء الميت والغائب والحاضم فيها لا يقدر عليه إلا الله والاستغاثة بغس الله في كشف الضر أو تحويله، هو الشرك الأكبر، بل هو أكبر أنواع الشرك، لأن الدعاء مخ العبادة، ولأن من خصائص الإلهية إفراد الله بسؤال ذلك إذ معنى الإله هو الذي يعبد لأجل هذه الأمور، ولأن الداعي إنها يدعو إلهه عند انقطاع أمله مما سواه، وذلك هو خلاصة التوحيد، وهو انقطاع الأمل مما سوى الله، فمن صرف شيئاً من ذلك لغير الله، فقد ساوى بينه وبين الله، وذلك هو الشرك، ولهذا يقول المشركون لآلهتهم وهم في الجحيم ﴿ تَأْلَلُهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ ثُمِّينٍ ﴿ ۚ ۚ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ١٠٠٠ (الشعراء: ٩٧-٩٨)، ولكن لعباد القبور على هذا شبهات، ذكر المصنف كثيراً منها في «كشف الشبهات» ونحن نذكر هنا ما لم يذكره. فمن ذلك أنهم احتجوا بحديث رواه الترمذي في «جامعه» حيث قال: حدثنا محمود بن غيلان، ثنا عثمان بن عمر (١)، ثنا شعبة، عن أبي جعفر، عن عمارة بن خزيمة بن ثابت، عن عثمان بن حنيف أن رجلا ضرير البصر أتى النبي ﷺ فقال: ادع الله أن يعافيني، قال: «إن شئت دعوت، وإن شئت صبرت فهو خير لك» قال: فادعه: فأمره أن يتوضأ، ويحسن وضوءه، ويدعو بهذا الدعاء: «اللهم إني أسألك، وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، إني توجهت به إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى، اللهم فشفعه في» قال هذا حديث حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من رواية أبي جعفر، وهو غير الخطمي. هكذا رواه الترمذي، ورواه النسائي وابن شاهين والبيهقي

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ عمرو، وهو خطأ، والصواب عثمان بن عمر -بدون واو- بن فارس العبدي، كما في «تقريب التهذيب»، وغيره.

كذلك، وفي بعض الروايات «يا محمد إني أتوجه إليك» إلى آخره وهذه اللفظة هي التي تعلق بها المشركون، وليست عند هؤلاء الأئمة. قالوا فلو كان دعاء غير الله شركاً لم يعلِّم النبي ﷺ الأعمى هذا الدعاء الذي فيه نداء غير الله.. والجواب من وجوه:

الأول: أن هذا الحديث من أصله وإن صححه الترمذي فإن في ثبوته نظر؛ لأن الترمذي يتساهل في التصحيح كالحاكم، لكن الترمذي أحسن نقداً، كما نص على ذلك الأئمة ووجه عدم ثبوته أنه قد نص أن أبا جعفر الذي عليه مدار هذا الحديث هو غير الخطمي، وإذا كان غيره؛ فهو لا يعرف<sup>(۱)</sup>، ولعل عمدة الترمذي في تصحيحه أن شعبة لا يروي إلا عن ثقة، وهذا فيه نظر، فقد قال عاصم بن علي: سمعت شعبة يقول: لو لم أحدثكم إلا عن ثقة لم أحدثكم إلا عن ثلاثة، وفي نسخة عن ثلاثين. ذكره الحافظ العراقي، وهذا اعتراف منه بأنه يروي عن الثقة وغيره فينظر في حاله، ويتوقف في الاحتجاج به على ثبوت صحته.

الثاني: أنه في غير محل النزاع، فأين طلب الأعمى من النبي على أن يدعو له، وتوجهه بدعائه مع حضوره (٢) من دعاء الأموات، والسجود لهم، ولقبورهم، والتوكل عليهم، والالتجاء إليهم في الشدائد والنذر والذبح لهم، وخطابهم بالحوائج من الأمكنة البعيدة: يا سيدي يا مولاي افعل بي كذا؟! فحديث الأعمى شيء، ودعاء غير الله تعالى والاستغاثة به شيء آخر، فليس في حديث الأعمى شيء غير أنه طلب من النبي على أن يدعو له، ويشفع له، فهو توسل بدعائه وشفاعته، ولهذا قال في آخره: «اللهم فشفعه فيّ) فعلم أنه شفع له، وفي رواية أنه طلب من

<sup>(</sup>١) وقد ذكره أبو العباس ابن تيمية في «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة» وذكر أن أبا جعفر معروف ولكن ليس في الحديث حجة لعباد القبور.

 <sup>(</sup>٢) السؤال بالجاه والحق والذات من البدع وإنها المشروع السؤال بأسهاء الله أو التوسل بالأعمال الصالحة.

النبي ﷺ أن يدعو له، فدل الحديث على أنه ﷺ شفع له بدعائه، وأن النبي ﷺ أمره هو أن يدعو الله ويسأله قبول شفاعته، فهذا من أعظم الأدلة على أن دعاء غير الله شرك، لأن النبي ﷺ أمره أن يسأل قبول شفاعته فدل على أن النبي ﷺ لا والكلام إنها هو في سؤال الغائب أو سؤال المخلوق فيها لا يقدر عليه إلا الله، أما أن تأتى شخصاً يخاطبك فتسأله أن يدعو لك فلا إنكار في ذلك على ما في حديث الأعمى، فالحديث سواء كان صحيحاً أو لا، وسواء ثبت قوله فيه: يا محمد أو لا، لا يدل على سؤال الغائب، ولا على سؤال المخلوق فيها لا يقدر عليه إلا الله بوجه من وجوه الدلالات، ومن ادعى ذلك فهو مفتر على الله وعلى رسوله ﷺ لأنه إن كان سأل النبي عَلَيْ نفسه، فهو لم يسأل منه إلا ما يقدر عليه، وهو أن يدعو له، وهذا لا إنكار فيه وإن كان توجه به من غير سؤال منه نفسه، فهو لم يسأل منه، وإنها سأل من الله به. وسواء كان متوجهاً بدعائه، كها هو نص أول الحديث وهو الصحيح، أو كان متوجهاً بذاته على قول ضعيف، فإن التوجه بذوات المخلوقين، والإقسام بهم على الله بدعة منكرة، لم تأت عن النبي ﷺ، ولا عن أحد من أصحابه، والتابعين لهم بإحسان، ولا الأئمة الأربعة ونحوهم من أئمة الدين. قال أبو حنيفة: لا ينبغي لأحد أن يدعو الله إلا به، وقال أبو يوسف: أكره بحق فلان، وبحق أنبيائك ورسلك، وبحق البيت والمشعر الحرام. وقال القدوري(١): المسألة بحق المخلوق لا تجوز، لا يقول: أسألك بفلان، أو بملائكتك، أو أنبيائك ونحو ذلك، لأنه لا حق للمخلوق على الخالق. واختار العز بن عبدالسلام (٢)، إلا في حق

<sup>(</sup>١) من علماء الشافعية نسبة إلى قدور بلد.

<sup>(</sup>٢) من الشافعية.

النبي على خاصة إن ثبت الحديث، يشير إلى حديث الأعمى (١)، وقد تقدم أنه على تقدير ثبوته ليس فيه إلا أنه توسل بدعائه لا بذاته. وقد ورد في ذلك حديث رواه الحاكم في «مستدركه» فأبعد النجعة (١) من طريق عبدالرحمن بن زيد بن أسلم لما أذنب آدم الذنب الذي أذنبه، رفع رأسه إلى العرش، فقال: «أسألك بحق محمد إلا غفرت لي...» (٣) الحديث. وهو حديث ضعيف بل موضوع (١)؛ لأنه مخالف للقرآن قال تعالى: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَرَبَّحَمّنا لَنكُونَن مِن ٱلْخَسِرِينَ قال تعالى: ﴿قَالَا رَبِّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِر لَنَا وَرَبِّحَمّنا لَنكُونَ مِن ٱلْخَسِرِينَ وَلَا عَلَى الله الله الله الله الله عين المحديث أطنه موضوعاً، وعبدالرحمن بن زيد متفق على ضعفه، قال ابن معين: ليس حديثه بشيء.

الثالث: أن قوله: يا محمد أتوجه إلخ لم تثبت في أكثر الروايات، وبتقدير ثبوتها لا يدل على جواز دعاء غير الله؛ لأن هذا خطاب لحاضر معيّن يراه ويسمع كلامه، ولا إنكار في ذلك؛ فإنه الحي يُطلب منه الدعاء كما يطلب منه ما يقدر عليه، فأين هذا من دعاء الغائب والميت لو كان أهل البدع والشرك يعلمون؟

واحتجوا أيضاً بحديث رواه أبو يعلى وابن السُّنِّي في «عمل اليوم والليلة» فقال ابن السُّنِّي: حدثنا أبو يعلى، ثنا الحسن بن عمرو بن شقيق، ثنا معروف بن حسان أبو معاذ السمرقندي، عن سعيد، عن قتادة، عن أبي بردة، عن أبيه، عن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا انفلتت دابة أحدكم بأرض فليناد يا عباد الله احبسوا» هكذا في كتاب ابن السني، وفي «الجامع الصغير» «فإن الله عزيا عباد الله احبسوا»

<sup>(</sup>١) وقد خفي على العز بن عبدالسلام أن حديث الأعمى إن ثبت فهو توسل بدعائه –عليه السلام– لا بذاته.

<sup>(</sup>٢) أي بعد عن الصواب و «النُجعة» بضم النون كما في القاموس.

<sup>(</sup>٣) وبقية الحديث «أن الله سأله ما الذي أعلمك بمحمد وفضله قال: رأيته مكتوباً بقائمة العرش».

<sup>(</sup>٤) وممن نص على أنه موضوع أبو العباس ابن تيمية وجماعة.

وجل في الأرض حاضراً سيحبسه عليكم»، والجواب أن هذا الحديث مداره على معروف بن حسان، وهو أبو معاذ السمرقندي فقوله في الأصل: ثنا أبو معاذ السمرقندي خطأ أظنه من الناسخ. قال ابن عدي: منكر الحديث، وقال الذهبي في «الميزان»: قال ابن عدي: منكر الحديث، قد روي عن عمر بن ذر نسخة طويلة كلها غير محفوظة، وقال السيوطي: حديث ضعيف. وأقول: بل هو باطل، إذ كيف يكون عند سعيد، عن قتادة، ثم يغيب عن أصحاب سعيد الحفاظ الأثبات مثل يحيى القطان، وإسهاعيل بن علية، وأبي أسامة، وخالد بن الحارث، وأبي خالد الأحمر، وسفيان، وشعبة، وعبدالوارث، وابن المبارك، والأنصاري، وغندر، وابن أبي عدي ونحوهم، حتى يأتي به الشيخ المجهول المنكر الحديث. فهذا من أقوى الأدلة على وضعه، وبتقدير ثبوته لا دليل فيه، لأن هذا من دعاء الحاضر فيها يقدر عليه كما قال: «فإن لله في الأرض حاضراً سيحبسه عليكم».

واحتجوا أيضاً بحديث رواه الطبراني في «المعجم الكبير» فقال: حدثنا طاهر بن عيسى بن قيرس المصري، ثنا أصبغ بن الفرج، ثنا ابن وهب، عن أبي سعيد المكي، عن روح بن القاسم، عن أبي جعفر الخطمي المديني، عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف أن رجلاً كان يختلف إلى عثمان بن عفان في حاجة له، فكان عثمان لا يلتفت إليه، ولا ينظر في حاجته، فلقي ابن حنيف فشكا إليه ذلك، فقال له عثمان بن حنيف: ائت الميضأة فتوضأ، ثم ائت إلى المسجد فصل فيه ركعتين، ثم قل: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبينا محمد نبي الرحمة يا محمد إني أتوجه بك إلى ربك ليقضي لي حاجتي ... الحديث.

### والجواب من وجوه:

الأول: أن رواية طاهر بن عيسى ممن لا يعرف بالعدالة بل هو مجهول، قال الذهبي: طاهر بن عيسى بن قيرس أبو الحسين المصري المؤدب، عن سعيد بن أبي

مريم، ويحيى بن بكير، وأصبغ بن الفرج. وعنه الطبراني. توفي سنة اثنتين وتسعين ومئتين، ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً فهو إذاً مجهول الحال لا يجوز الاحتجاج بخبره، لا سيها فيها يخالف نصوص الكتاب والسنة.

الثاني: قوله: عن أبي سعيد المكي أشد جهالة من الأول، فإن مشايخ ابن وهب المكيين معروفون كداود بن عبدالرحمن، وزمعة بن صالح، وابن عيينة، وطلحة بن عمرو الحضرمي، وابن جريج، وعمر بن قيس، ومسلم بن خالد الزنجي، وليس فيهم من يكنى أبا سعيد، فتبيَّن أنه مجهول.

الثالث: إن قلنا بتقدير ثبوته فليس فيه دليل على دعاء الميت والغائب، غاية ما فيه أنه توجه به في دعائه، فأين هذا من دعاء الميت؟ فإن التوجه بالمخلوق سؤال به لا سؤال منه (۱) والكلام إنها هو في سؤال المخلوق نفسه ودعائه والاستغاثة به فيها لا يقدر عليه إلا الله، وكل أحد يفرق بين سؤال الشخص، وبين السؤال به، فإنه في السؤال به قد أخلص الدعاء لله، ولكن توجه على الله بذاته أو بدعائه، وأما في سؤاله نفسه ما لا يقدر عليه إلا الله فقد جعله شريكاً لله في عبادة الدعاء، فليس في حديث الأعمى، وحديث ابن حنيف هذا إلا إخلاص الدعاء لله كها هو صريح فيه، إلا قوله: يا محمد أتوجه بك، وهذا ليس في المخاطبة لميت فيها يقدر عليه، إنها فيه مستحضراً له في ذهنه كها يقول المصلي: السلام عليك أيها النبي ورحمة لله وبركاته.

الرابع: أنهم زعموا أنه دليل على دعاء كل غائب وميت من الصالحين، فخرجوا عما فهموه من الحديث بفهمهم الفاسد إلى أنه دليل على دعاء كل غائب وميت صالح ولا دليل فيه أصلاً على دعاء الرسول على بعد موته، ولا في حياته فيما لا يقدر عليه، ثم لو كان فيه دليل على ذلك لم يكن فيه دليل على دعاء الغائب

<sup>(</sup>١) وهناك فرق بين الأمرين فالسؤال به أي بذاته بدعة، والسؤال منه شرك والكلام في الشرك لا في البدع.

والميت مطلقاً؛ لأنه قياس (۱) مع وجود الفارق، وهو باطل بالإجماع، إذ ما ثبت للنبي على من الفضائل والكرامات لا يساويه فيه أحد، فلا يجوز قياس غيره عليه. وأيضاً فالقياس إنها يجوز للحاجة ولا حاجة إلى قياس غيره عليه، فبطل قياسهم بنفس مذهبهم. هذا غاية ما احتجوا به مما هو موجود في بعض الكتب المعروفة، وما سوى هذه الأحاديث الثلاثة فهو مما وضعوه بأنفسهم، كقولهم: إذا أعيتكم الأمور فعليكم بأصحاب القبور، وقولهم: لو حسن أحدكم ظنّه بحجر لنفعه. قال ابن القيم: وهو من وضع المشركين عباد الأوثان (۱).



<sup>(</sup>١) قياس غير الرسول عليه وهو قياس فاسد.

<sup>(</sup>٢) ومما احتجوا به حديث: «إذا سألتم الله فاسألوه بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم» قال شيخ الإسلام: وهو حديث موضوع لم يروه أحد من أهل العلم، ولا هو في شيء من كتب المسلمين المعتمدة في الدين.

#### باب

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَيَشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمُ نَصْرًا وَلَا أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (الأعرف: ١٩١-١٩٢).

# الشِّنجُجُ :

المراد من هذه الترجمة بيان حال المدعوين من دون الله أنهم لا ينفعون ولا يضرون، وسواء في ذلك الملائكة والأنبياء والصالحون والأصنام، فكل من دعي من دون الله فهذه حاله(١)، كما قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَٱسْـتَمِعُواْ لَكُوَّ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْــَتَمَعُواْ لَهُۥ ۖ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْ فَمْ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ اللَّهَ مَا فَكَذَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَقَوِئُ عَزِيزٌ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّ لأكرم الخلق: ﴿ قُلْ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ۞ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُ وَلَنْ أَجِدَمِن دُونِهِ - مُلْتَحَدًا ١٠ إِلَّا بَلَغَامِنَ ٱللَّهِ وَرِسَلَنتِهِ = ﴿ (الجن: ٢١-٢٣)، وقال: ﴿ قُل لَآ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَاضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكَ ثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوَّءُ ۚ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ (الأعراف: ١٨٨)، وقال: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ ءَالِهَةَ لَا يَخَلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا اللهُ (الفرقان: ٣)، ومن المعلوم أنهم كانوا قد عبدوا الملائكة والأنبياء والصالحين، ولهذا أخبر سبحانه وتعالى عن الملائكة أنهم يتبرؤون منهم يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكِكَةِ أَهَنُؤُكَآءِ إِيَّاكُمْ

<sup>(</sup>١) ﴿ لَا يَعْلَقُ شَيْعًا وَهُمْ يُعْلَقُونَ ﴾ (الأعرف: ١٩١).

كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيْتُنَا مِن دُونِهِم ۚ بَلَ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم تُمُوْمِنُونَ ﴿ ﴾ (سا: ٤٠-٤١).

إذا تبيَّن ذلك فحاصل كلام المفسرين على الآية المترجم لها أن قوله تعالى: ﴿ أَيْشَرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُم يُخْلَقُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقوله: ﴿ وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْرًا وَلا آنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴿ الأعراف: ١٩٢). أي ويشركون به، ويعبدون من هذه حاله لا يستطيع نصر عابديه ولا نصر نفسه بأن يدفع عن نفسه من أراد به الضر، ومن هذه حاله فهو في غاية العجز، فكيف يكون إلها معبوداً؟ وجميع الأنبياء والملائكة والصالحين وغيرهم داخلون في هذه الأوصاف، فلا يقدر أحد منهم أن يخلق شيئاً ولا يستطيعون لمن عبدهم نصراً ولا ينصرون أنفسهم، وإذا كان كذلك بطلت دعوتهم من دون الله.



وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَمَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن أَلَّا اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ ا

حاصل كلام المفسرين كابن كثير وغيره أنه تعالى يخبر عن حال المدعوين من دونه من الملائكة والأنبياء والأصنام وغيرها، بها يدل على عجزهم وضعفهم، وأنهم قد انتفت عنهم الشروط التي لا بد أن تكون في المدعو وهي الملك، وسهاع الدعاء، والقدرة على استجابته، فمتى عُدم شرط بطل أن يكون مدعواً، فكيف إذا عُدمت كلها، فنفى عنهم الملك بقوله: ﴿مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهُ عَدْم اللَّكُ بِقُولُه : ﴿ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهُ عَدْم اللَّكَ بَقُولُه : ﴿ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهُ اللَّكَ بَقُولُه : ﴿ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ بَقُولُه : ﴿ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ اللَّهُ اللّ

قال ابن عباس، ومجاهد، وعكرمة، وعطاء، والحسن، وقتادة: القطمير: اللفافة التي تكون على نواة التمر، أي: ولا يملكون من السهاوات والأرض شيئًا، ولا بمقدار هذا القطمير، كها قال: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزَقًا مِّنَ السّمَوَتِ وَاللّهُ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزَقًا مِنَ السّمَوَتِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله على عنهم سماع الدعاء بقوله: ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ ﴾ (فاطر: ١٤)، يعني أن الآلهة التي تدعونها لا بسمعون دعاءكم لأنهم أموات أو ملائكة مشغولون بأحوالهم مسخرون لما خلقوا له أو جماد، فلعل المشرك يقول: هذا في الأصنام، أما الملائكة والأنبياء والصالحون فيسمعون ويستجيبون، فنفي سبحانه ذلك بقوله: ﴿ وَلَوْسَعِمُوا مَا السّتَكِابُوا لَكُمْ اللّهُ يَعْمُ مَن دونه. ومن المعلوم أنهم كانوا يعبدون الملائكة والأنبياء والصالحين، كها يدعى من دونه. ومن المعلوم أنهم كانوا يعبدون الملائكة والأنبياء والصالحين، كها ذكر الله تعالى ذلك في كتابه، فلم يرخص في دعاء أحد منهم لا استقلالاً ولا ذكر الله تعالى ذلك في كتابه، فلم يرخص في دعاء أحد منهم لا استقلالاً ولا

وساطة بالشفاعة. وقوله: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾ كقوله: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزًا ﴿ اللّهَ كَلّا سَيكَفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيكُونُونَ عَلَيْهِمْ مِن دُونِ اللّهِ فقد أشرك ضِدًّا ﴿ اللّهِ فقد أشرك بشرطه (١٠) وأن الملاعوين يكفرون به يوم القيامة، ويتبرؤون منهم كقوله تعالى: ﴿ إِذْ تَبَرَّأُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللهُ الللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللّهُ اللللهُ اللهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) قوله: «بشرطه»: أي بشرط الشرك وهو أن يكون المدعو ميتاً أو غائباً أوحياً حاضر غير قادر، أما دعاء الحي الحاضر القادر كسؤال الغريق حياً حاضراً أن ينقذه فليس من الشرك؛ لأن هذا من باب فعل الأسباب، كما قال تعالى: ﴿ فَاسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَلِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوّهِ ﴾ فهو من الأسباب المقدور عليها والشرك هو ما كان وراء الأسباب بأمور غيبية لا يقدر عليها إلا الله.

وَفِي الصَّحِيحِ عَن أَنَسٍ، قَالَ: شُجَّ النَّبِيُّ ﷺ يَوْمَ أُحُدٍ، فَقَالَ: «كَيْفَ يُفْلِحُ قَومٌ شَجُّوا نَبيِّهِمْ؟» فَنَزَلَت: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ (آل عمران: ١٢٨).

قوله: «في الصحيح». أي «الصحيحين» فعلقه البخاري عن حميد، وثابت عن أنس، ووصله أحمد والترمذي والنسائي عن حميد عن أنس به. ووصله مسلم عن ثابت، عن أنس وقال ابن إسحاق في «المغازي»: حدثني حميد الطويل، عن أنس، قال: كسرت رباعية النبي على يوم أحد وشج في وجهه، فجعل يمسح والدم يسيل على وجهه، وجعل يمسح الدم وهو يقول: «كيف يفلح قوم خضبوا وجه نبيهم وهو يدعوهم إلى ربهم؟» فأنزل الله الآية.

قوله: «شج النبي على الله السعادات (۱) الشج في الرأس خاصة في الأصل، وهو أن يضربه بشيء فيجرحه فيه ويشقه؛ ثم استعمل في غيره من الأعضاء. وذكر ابن هشام من حديث أبي سعيد الخدري أن عتبة بن أبي وقاص وهو الذي كسر رباعية النبي على السفل، وجرح شفته السفل، وأن عبدالله بن شهاب الزهري هو الذي شجه في جبهته، وأن عبدالله بن قَمْئَة جرحه في وجنته، فدخلت حلقتان من حِلَقِ المِغْفَر في وجنته، وأن مالك بن سنان مص الدم من وجه رسول الله على ثم ازدرده (۱)، فقال له: «لن تمسك النار» (۳).

<sup>(</sup>١) هو ابن الأثير في «النهاية غريب الحديث».

<sup>(</sup>٢) أي: ابتلعه.

<sup>(</sup>٣) الأصل أن يلقيه ولا يبتلعه لأن الدم نجس فإن ثبت الحديث فهو خاص بالنبي على كما في «الخصائص الكبرى» للسيوطي وانظر ترجمة مالك بن سنان في «الإصابة في تمييز الصحابة» لابن حجر فقد ذكر القصة هناك.

الله ﷺ: «ما لك أقمأك الله» فسلط الله عليه تيس جبل<sup>(۱)</sup>، فلم يزل ينطحه حتى قطّعه قطعةً قطعةً. قال القرطبي: والرباعية – بفتح الراء وتخفيف الياء، وهي كل سن بعد ثنية (۲) قال النووي: وللإنسان أربع رباعيات. قال الحافظ: والمراد أنها كسرت فذهب منها فِلقة لم تقلع من أصلها.

قلت: فظهر بهذا أن قول بعضهم: إنه شج في رأسه فيه نظر (٣). قال النووي: وفي هذا وقوع الأسقام والابتلاء بالأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم لينالوا جزيل الأجر والثواب، ولتعرف أممهم وغيرهم ما أصابهم، وليتأسوا بهم (٤). قال القرطبي (٥): وليعلم أنهم من البشر تصيبهم محن الدنيا، ويطرأ على أجسامهم ما يطرأ على أجسام البشر ليتيقنوا أنهم مخلوقون مربوبون، ولا يفتتن بها ظهر على أيديهم من المعجزات، ويلبس الشيطان من أمرهم ما لبسه على النصارى وغيرهم (٢).

قوله: «يوم أحد». جبل معروف إلى الآن، كانت عنده الواقعة المشهورة فأضيفت إليه.

قوله: «فقال كيف يفلح قوم شجوا نبيهم؟» زاد مسلم من طريق ثابت عن

<sup>(</sup>١) وهو الوعل.

<sup>(</sup>٢) سميت رباعية لأنها رابعة ثنتان ورباعيتان.

<sup>(</sup>٣) النظر فيه نظر، التنظير فيه تنظير لم يظهر وجهه فلعله خطأ من بعض النساخ.

<sup>(</sup>٤) وفيه فائدة أعظم وهي أن الأنبياء لا يصلحون للعبادة وأن العبادة حق لله حيث لم يستطيعوا دفع ما نزل بهم عن أنفسهم.

<sup>(</sup>٥) وفي نسخة قال القاضي، وهو القاضي عياض في شرحه على مسلم، والقرطبي هو غير المفسر أبو عبدالله الذي هو صاحب «التذكرة» بل المفسر تلميذ له وهو أبو العباس وهو شارح مسلم، وهو «المفهم على مسلم»، ولقد أحسن في تنبيهه على هذه الفائدة وهو أن الأنبياء بشر لا يصلحون للعبادة.

<sup>(</sup>٦) حتى عبدوا عيسى وأمه.

أنس «وكسروا رباعيته وأدموا وجهه».

قوله: «فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءٌ ﴾ (آل عمران: ١٢٨)»: قال ابن عطية: كان النبي عليه لحقه في تلك الحال يأس من فلاح كفار قريش؛ فهالت نفسه إلى أن يستأصلهم الله ويريح منهم فقيل له بسبب ذلك: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمْرِ شَيْءٌ ﴾ (١): أي عواقب الأمور بيد الله فامض أنت لشأنك، ودُمْ على الدعاء لربك.

وقال غيره: المعنى أن الله تعالى مالك أمرهم، فإما أن يهلكهم أو يكبتهم، أو يتوب عليهم إن أسلموا، أو يعذبهم إن أصروا، وليس لك من أمرهم شيء، وإنها أنت عبد مأمور بإنذارهم وجهادهم، فعلى هذا يكون قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّءٌ ﴾ اعتراض بين المعطوف والمعطوف عليه (۱). وقال ابن إسحاق: أي ليس لك من الحكم بشيء في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم.



<sup>(</sup>١) المعطوف عليه قوله في الآية السابقة: ﴿أَوْ يَكِمِنَهُم فَيَنَقَلِبُوا خَآبِيِينَ ﴿ وَالمعطوف عليه قوله: ﴿ يَشُونُ عَلَيْهُم ﴾، وقوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾ معترضة عليها.

وَفِيهِ عَن ابنِ عُمَرَ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ فِي الرَّكُوعِ فِي الرَّكُوعِ فِي الرَّكُعَةِ الأَخِيرَةِ مِنَ الفَجْرِ: «اللَّهُمَّ العَنْ فُلاَنًا وَفُلاَناً، بَعْدَ مَا يَقُولُ: سَمِعَ الله لَمِنْ خَمِدَهُ، رَبَّنَا وَلَكَ الحَمْدُ»، فَأَنْزَلَ الله ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾.

وَفِي رِوَايةٍ: «يَدعُو عَلَى صَفوَانَ بنُ أُمَيَّةَ وَسُهَيلِ بنِ عَمرٍو، وَالحَارِثِ بنِ هِشَامٍ، فَنَزَلَت: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ ».

قوله: «وفيه». أي: في «الصحيح» والمراد به «صحيح البخاري»، ورواه النسائي.

قوله: «عن ابن عمر»: هو عبدالله بن عمر بن الخطاب، صحابي جليل، من عُبّاد الصحابة وعلمائهم أيضاً، شهد له رسول الله ﷺ بالصلاح. مات سنة ثلاث وسبعين في آخرها أو أول التي تليها.

قوله: «إنه سمع رسول الله ﷺ» إلى آخره، هذا القنوت على هؤلاء هو بعد ما شُجّ، وكسرت رباعيته يوم أحد.

قوله: «اللهم العن فلاناً وفلاناً». قال أبو السعادات: أصل اللعن: الطرد والإبعاد من الله، ومن الخلق السب والدعاء.

قلت: الظاهر أنه من الخلق طلب طرد الملعون وإبعاده من الله بلفظ اللعن، لا مطلق السب والشتم.

قوله: «فلاناً وفلاناً». يعني: صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث ابن هشام كما بيَّنه في الرواية التي بعدها. وفيه جواز الدعاء على المشركين في الصلاة وتسمية المدعو عليهم ولهم بأسمائهم في الصلاة، وأن ذلك لا يضر الصلاة.

قوله: «بعد ما يقول: سمع الله لمن حمده». قال أبو السعادات: أجاب حمده وتقبله. وقال السهيلي: مفعول «سمع» محذوف، لأن السمع متعلق بالأقوال

والأصوات دون غيرها، فاللام تؤذن بمعنى زائد وهو الاستجابة المقارنة للسمع، فاجتمع في الكلمة الإيجاز والدلالة على الزائد، وهو الاستجابة لمن حمده. وقال ابن القيم -رحمه الله تعالى- ما معناه: عدي سمع الله لمن حمده باللام لتضمنه معنى: استجاب له، ولا حذف هناك، وإنها هو مضمن.

قوله: «ربنا ولك الحمد». وفي بعض روايات البخاري بإسقاط الواو. قال النووي: لا ترجيح لإحداهما على الأخرى. وقال ابن دقيق العيد: كأن إثباتها دال على معنى زائد، لأن يكون التقدير مثلاً: ربنا استجب ولك الحمد، فيشتمل على معنى الدعاء ومعنى الخبر.

قال شيخ الإسلام: والحمد ضد الذم، والحمد يكون على محاسن المحمود مع المحبة له، كها أن الذم على مساوئه مع البغض له، وكذا قال ابن القيم، وفرق بينه وبين المدح بأن الإخبار عن محاسن الغير، إما أن يكون إخباراً مجرداً عن حب وإرادة، أو مقروناً بحبه وإرادته، فإن كان الأول، فهو المدح، وإن كان الثاني، فهو الحمد. فالحمد إخبار عن محاسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه، ولهذا كان خبراً يتضمن الإنشاء بخلاف المدح، فإنه خبر مجرد. فالقائل إذا قال الحمد لله، وقال: ربنا ولك الحمد، تضمن كلامه الخبر عن كل ما يحمد عليه تعالى باسم جامع محيط متضمن لكل فرد من أفراد الجملة المحققة والمقدرة، وذلك يستلزم إثبات كل كمال يحمد عليه الرب تعالى، ولهذا لا تصلح هذه اللفظة على هذا الوجه، ولا تنبغي إلا لمن هذا شأنه، وهو الحميد المجيد. وفيه التصريح بأن الإمام يجمع بين التسميع والتحميد، وهو قول الشافعي وأحمد وأبو يوسف. وخالف في ذلك مالك وأبو حنيفة فقالا: يقتصر على قول سمع الله لمن حمده.

قوله: «وفي رواية يدعو على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو، والحارث بن

هشام»(۱)، إنها دعا عليهم رسول الله عَلَيْ لأنهم رؤساء المشركين يوم أحد، والسبب تلك الأفاعيل التي جرت على سيد المرسلين ﷺ هم وأبو سفيان، ومع ذلك فما استجيب له فيهم، بل أنزل الله عليه: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ إِنَّ الْمُ اللَّهُ ﴿ إِلَّا عَمِرَانَ: ١٢٨) فتاب عليهم وآمنوا ، مع أنهم فعلوا أشياء لم يفعلها أكثر الكفار، منها غزوهم نبيهم ﷺ في بلاده، وشجهم له، وكسر رباعيته، وقتلهم بني عمهم المؤمنين، وقتلهم الأنصار والتمثيل بقتلي المسلمين، وإعلانهم بشركهم وكفرهم، ومع هذا كله لم يقدر النبي على أن يدفعهم عن نفسه، ولا عن أصحابه كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ لَكُرُ ضَرًّا وَلَارَشَدَا ١ ۖ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرُنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُ وَلَنَّ أَجِدَمِن دُونِهِ عَمُلْتَحَدًا ١٣] إِلَّا بَلَغًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِسَالَتِهِ عَ ﴿ (الحن: ٢١-٢٣) بل لجأ عَلَيْهِ إلى ربه المالك القادر على النفع والضر وإهلاكهم، ودعا عليهم عَلَيْهِ في الصلاة المكتوبة جهراً، وخلفه سادات الأولياء يؤمِّنون على دعائه، ومع هذا كله ما استجاب الله له فيهم، بل تاب عليهم وآمنوا ، فلو كان عنده ﷺ من النفع والضر شيء لكان يفعل بهم ما يستحقونه على هذه الأفعال العظيمة، ولكن الأمر كما قال تعالى: ﴿ هَنَدَا بَلَنَهُ لِلنَّاسِ وَلِيُمنذَرُواْ بِهِ ، وَلِيَعْلَمُوٓا أَنَّمَا هُوَ إِلَنَهُ وَبِحِدٌ وَلِيَذَكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَنبِ (أبراهيم: ٥٢) فأين هذا مما يعتقده عباد القبور في الأولياء والصالحين بل في الطواغيت الذين يسمونهم المجاذيب(٢) والفقراء أنهم ينفعون من دعاهم، وينصرون من لاذ بحماهم، ويدعونهم برأ وبحراً في غيبتهم وحضرتهم.

#### 

<sup>(</sup>١) وهؤلاء الثلاثة كلهم أسلموا.

<sup>(</sup>٢) لأنهم يجذبون القلوب أو تنجذب إليهم بزعمهم!

وَفِيهِ عَن أَبِي هُرَيرَةَ قَالَ: قَامَ رَسُولُ الله ﷺ حِينَ أُنزِلَ عَلَيهِ: ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ اللَّهَ قَلَيْسٍ اللّهِ عَشِيرَتَكَ اللَّهَ قَرَيْشٍ اللّهِ السّعراء: ٢١٤) قَالَ: «يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ الّو كَلِمَةً نَحْوَهَا-، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ لاَ أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ الله شَيْئًا، يَا عَبَّاسُ بْنَ عَبْدِاللّهُ طَلّبِ، لاَ أُغْنِي عَنْكَ مِنَ الله شَيْئًا، يَا صَفِيَّةُ عَمَّةَ رَسُولِ الله ﷺ، لاَ أُغْنِي عَنْكَ مِنَ الله شَيْئًا، وَيَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ، سَلِينِي مِنْ مَالِي ما شِئْتي، لاَ أُغْنِي عَنْكِ مِنَ الله شَيْئًا».

قوله: «وفيه»: أي في «صحيح البخاري».

قوله: «عن أبي هريرة»: اختلف الحفاظ في اسمه على أكثر من ثلاثين قولاً وصحّح النووي أن اسمه عبدالرحمن بن صخر (١) كما رواه الحاكم في «المستدرك» عن أبي هريرة قال: كان اسمي في الجاهلية عبد شمس بن صخر، فسميت في الإسلام عبدالرحمن. وقال غيره: اسمه عبدالله بن عمرو، وقيل ابن عامر. وقال ابن الكلبي: اسمه عمير بن عامر، ويقال: كان اسمه في الجاهلية عبد شمس وكنيته أبو الأسود، فسماه رسول الله على عبدالله، وكنّاه أبا هريرة. وروى الدولابي بإسناده عن أبي هريرة أن النبي على سماه عبدالله وهو دوسي من فضلاء الصحابة، وحفاظهم، وعلمائهم، حفظ عن النبي على أكثر مما حفظه غيره، وروي له في كتب السنة أكثر من خسة آلاف حديث، ومات سنة سبعة أو ثمان أو تسع وخمسين، وهو ابن ثمان وسبعين سنة.

قوله: «قام فينا رسول الله ﷺ في «الصحيح» من رواية ابن عباس صعد النبي على الصفا.

<sup>(</sup>١) وهو الصواب.

قوله: «حين أنزل الله عليه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينِ ﴾ عشيرة الرجل: هم بنو أبيه الأدنون أو قبيلته، والأقربين: أي الأقرب فالأقرب منهم، لأنهم أحق الناس ببرك وإحسانك الديني والدنيوي، كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلّذِينَ المَنُوا فَوْ النّفيكُو وَأَهْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا ٱلنّاسُ وَالْحِبَارَةُ ﴾ (التحريم: ٢)، وقال النبي على لمن قال له: من أبر؟ قال: «أمك»، ثم قال: من؟ قال: «ثم أباك، ثم أختك وأخاك»، ولأنه إذا قام عليهم في أمر الله كان أدعى لغيرهم إلى الانقياد، والطاعة له، ولئلا يأخذ ما يأخذ القريب للقريب من الرأفة والمحاباة فيحابيهم في الدعوة والتخويف، ولذلك أمر بإنذارهم خاصة، وقد أمره الله أيضاً بالنذارة العامة، كما قال: ﴿ لِلنّائِشَ رَبِهِ ٱلْمُتّقِينَ وَتُلذِرَبِهِ عَوْمًا لُلّاً ﴿ الله أيضاً بالنذارة العامة، كما قَرَامًا أَنْذِرَ ءَابَا وَهُمْ غَنِفْلُونَ ﴾ (يس: ٢) ولا تنافي بينهما؛ لأن النذارة الخاصة فرد من أفراد العامة.

قوله: «يا معشر قريش». المعشر كمسكن الجماعة.

قوله: «أو كلمة نحوها». هو بنصب «كلمة» على أنه معطوف على ما قبله، أي: أو قال كلمة نحو قوله: «يا معشر قريش»، أي: بمعناها.

قوله: «اشتروا أنفسكم». أي: بتوحيد الله، وإخلاص العبادة له، وعدم الإشراك به، وطاعته فيها أمر، والانتهاء عها عنه زجر، فإن جميع ذلك ثمن النجاة، والخلاص من عذاب الله، لا الاعتهاد على الأنساب وترك الأسباب، فإن ذلك غير نافع عند رب الأرباب. ودفع بقوله: لا أغني عنكم من الله شيئاً ما عساه أن يتوهم بعضهم أنه يغني عنهم من الله شيئاً بشفاعته، فإذا كان لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً، ولا يدفع عن نفسه عذاب ربه لو عصاه، كها قال تعالى: ﴿ قُلَّ إِنَّ آخَافُ إِنَّ مَكَيْمُ مَنُ اللهُ عَيْمَ مَنُ اللهُ النفيه فعاً أو عَمَامً مَنْ اللهُ عَنْ نفسه عذاب ربه لو عصاه، كها قال تعالى: ﴿ قُلَّ إِنَّ آخَافُ إِنَّ عَمَابُ لغيره نفعاً أو

ضراً، أو يدفع عنه عذاب الله؟! وأما شفاعته ﷺ في بعض العصاة، فهو أمر من الله ابتداءً، فضلاً عليه وعليهم، لا أنه يشفع فيمن يشاء، ويدخل الجنة من يشاء، وفي «صحيح البخاري» به.

قوله: «لا أغني عنكم من الله شيئاً: يا بني عبد مناف لا أغني عنكم من الله شيئاً»، فلعل المصنف اختصرها.

قوله: «سليني من مالي ما شئت»، في رواية مسلم عن عائشة قالت: لما نزلت وَأَنذِرْ عَشِيرَنَكَ الْأَقْرِيرِي وَالله ، قام رسول الله على فقال: «يا فاطمة بنت محمد، يا صفية بنت عبدالمطلب، يا بني عبدالمطلب، سلوني من مالي ما شئتم»، فبين على أنه لا ينجيهم من عذاب الله، ولا يدخلهم الجنة، ولا يقرِّهم إلى الله، وإنها الذي يقرِّب إلى الله، ويدخل الجنة، وينجي من النار برحمة الله، هو طاعة الله، وأما ما يقرر عليه على من أمور الدنيا فلا يبخل بها عنهم، كها قال: «سلوني من مالي ما شئتم»، وكها قال: «ألا إن لكم رحماً سأبلها ببلالها» رواه أحمد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وهو عند مسلم في حديث آخر. فإذا صرح وهو سيد المرسلين لأقاربه المؤمنين وغيرهم، خصوصاً سيدة نساء العالمين وعمه وعمته، وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحق، ثم نظر إلى ما وقع في قلوب كثير من الناس من الاعتقاد فيه وفي غيره من الأنبياء والصالحين، أنهم ينفعون ويضرون، ويغنون من عذاب الله حتى يقول صاحب المردة:

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح تبيّن له التوحيد، وعرف غربة الدين، فأين هذا من قول صاحب «البردة»،

والبرعي وأضرابهما من المادحين له على بها هو يتبرأ منه ليلاً ونهاراً، ويبين اختصاصه بالخالق تعالى وتقدس كها قال تعالى: ﴿قُل لَاۤ أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَاضَرًا الْحَتَصاصه بالخالق تعالى وتقدس كها قال تعالى: ﴿قُل لَاۤ أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلاَضَرًا لاَّا اللَّهُ وَلَا كَنَا إلَّا اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَكَثَرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي السَّوَةُ إِنَّ النَّا إلَّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْكُنتُ أَقْفَهُ الْفَيْدِ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ اللَّهُ

ومن العجب أن اللعين كادهم مكيدة أدرك بها مأموله، فأظهر لهم هذا الشرك في صورة محبته على وتعظيمه، ومحبة الصالحين وتعظيمهم (۱) ولعمر (۲) الله إن تبرئتهم من هذا التعظيم والمحبة هو التعظيم لهم والمحبة، وهو الواجب المتعين وأظهر لهم التوحيد والإخلاص في صورة بغض النبي على وبغض الصالحين، والتنقص بهم، وما شعروا أنهم تنقصوا الخالق سبحانه وتعالى، وبخسوه حقه، وتنقصوا النبي على والصالحين بذلك.

أما تنقصهم للخالق تعالى، فلأنهم جعلوا المخلوق العاجز مثل الرب القادر في القدرة على النفع والضر.

وأما بخسهم حقه تعالى، فلأن العبادة بجميع أنواعها حق لله تعالى، فإذا جعلوا شيئاً منها لغره، فقد بخسوه حقه.

وأما تنقصهم للنبي ﷺ، وللصالحين؛ فلأنهم ظنوا أنهم راضون منهم بذلك أو أمروهم به، وحاشا لله أن يرضوا بذلك أو يأمروا به، كما قال تعالى: ﴿وَمَا

<sup>(</sup>١) فإذا نهاهم أحد عن الشرك والغلو في تعظيم الرسول رضي الصالحين قالوا أنت لا تحب الرسول والصالحين.

<sup>(</sup>٢) فائدة: لعمري ليس قسماً وإنها هو تأكيد للمقام واللام للابتداء.

أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُۥلَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ فَأَعَبُدُونِ ۞﴾ (الأنبياء: ٢٥).

وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم، جِّده ﷺ في هذا الأمر، بحيث فعل ما نسب به إلى الجنون، وكذلك لو يفعله مسلم الآن. قاله المصنف.



# باب(۱)

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِ مِ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ۗ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِبِيرُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللّ

## الشِّنجُجُ :

أراد المصنف -رحمه الله- بهذه الترجمة بيان حال الملائكة الذين هم أقوى وأعظم من عبد من دون الله، فإذا كان هذا حالهم مع الله تعالى، وهيبتهم منه، وخشيتهم له، فكيف يدعوهم أحد من دون الله؟ وإذا كانوا لا يدعون مع الله تعالى لا استقلالاً ولا وساطة بالشفاعة، فغيرهم ممن لا يقدر على شيء من الأموات والأصنام أولى أن لا يُدعى، ولا يُعبد، ففيه الرد على جميع فرق المشركين الذين يدعون مع الله من لا يداني الملائكة، ولا يساويهم في صفة من صفاتهم. وقد قال يعلى فيهم: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّحْنُ وَلَدا شُبَحَنَهُ مَن يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ وَلا يَشَعْفُونَ الأنياء: ٢٦-٢٨) فهذه يشفعُون الله إلى الله وحده لا يسلوبية والإلهية شيء، بل ذلك لله وحده لا شريك له، وكذا قال في هذه الآية: ﴿ حَتَى إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾، أي: زال الفزع عنها، قاله ابن عباس، وابن عمر، وأبو عبدالرحمن السلمي، والشعبي، والحسن

<sup>(</sup>۱) أراد -رحمه الله- بالترجمة بيان أن الملائكة مع عظمة خلقهم يصعقون ويفزعون ويصيبهم الغشي ومن كانت هذه حاله فإنه لا يصلح للعبادة وإذا كانت الملائكة لا تصلح للعبادة فغيرهم من المخلوقين من باب أولى فالعبادة محض خالص حق الله لا يصلح فيها شيء لغيره لا لملك ولا لنبي فضلاً عن غيرهما.

وغيرهم. والضمير عائد على ما عادت عليه الضمائر التي للغيبة في قوله: ﴿لَا يَكُونَ ﴾، ﴿وَمَا لَهُ مِنْهُم ﴾.

وقوله: ﴿ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ﴾: أي قالوا: قال الله الحق، وذلك لأنهم إذا سمعوا كلام الله وصعقوا ثم أفاقوا أخذوا يتساءلون فيقولون: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ فيقولون: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ فيقولون: ﴿ فَالْوَا ٱلْحَقَّ ﴾.

قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيرُ ﴿ آَ ﴾ أي العالي، فهو فوق كل شيء، فهو تعالى على العرش الذي هو فوق السهاوات كما قال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْمَـرُشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴾ (طه: ٥) (٢).

**会会会** 

<sup>(</sup>١) وجبرائيل فيه لغات.

<sup>(</sup>٢) قال أئمة السلف نعرف ربنا بأنه على سهاواته مستوِّ على عرشه بائن من خلقه وعلمه في كل مكان.

في «الصَّحِيحِ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، قَالَ: «إِذَا قَضَى الله الأَمْرَ فِي السَّمَاءِ؛ ضَرَبَتِ المَلاَئِكَةُ بِأَجْنِحَتِهَا خُضْعَانًا لِقَولُهُ (١)، كَأَنَّهُ سِلْسِلَةٌ عَلَى صَفْوَانٍ، يَنْفُذُهُمْ ذَلِكَ، ﴿ حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواْ الْحَقَّ وَهُو الْعَلِيُ الْكَيدُ ﴿ آَنَ اللهَ مُع وَهُسَرَقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ، وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ مَكَذَا بَعضُهُ فَوْقَ بَعضٍ، وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، فَكَذَا بَعضُهُ فَوْقَ بَعضٍ، وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، فَيَكذَا بَعضُهُ فَوْقَ بَعضٍ، وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، فَيَكذَا بَعضُهُ فَوْقَ بَعضٍ، وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، فَيَكذَا بَعضُهُ فَوْقَ بَعضٍ، وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، فَيَكذَا بَعضُهُ فَوْقَ بَعضٍ، وَصَفَهُ سُفْيَانُ بِكَفِّهِ، فَحَرَّفَهَا وَبَدَدَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ، فَيَكذَا بَعْضَهُ فَوْقَ بَعْضٍ، وَمُنَا أَدْرَكَهُ الشِّهَابُ قَبْلَ أَنْ يُلْقِيها، وَرُبَّمَا أَدْرَكَهُ الشِّهَابُ قَبْلَ أَنْ يُلْقِيها، وَرُبَّهَا أَلْقَاهَا قَبَلَ أَنْ يُلْقِيها، وَرُبَّهَا أَدْرَكَهُ الشِّهَابُ قَبْلَ أَنْ يُلْقِيها، وَرُبَّهَا أَلْقَاهَا فَيَكُذِبُ مَعَهَا مِئَةً كَذْبَةٍ، فَيُقَالَ: أَلِيسَ قَد قَالَ لَنَا يَومَ كَذَا كَذَا، وَيُصَدِّقُ بِتِلْكَ الكَلِمَةِ التَّتِي سُمِعَتْ مِنَ السَّيَاءِ».

قوله: «في «الصحيح»: أي «صحيح البخاري».

قوله: «إذا قضى الله الأمر في السماء». أي: إذا تكلم الله بأمره الذي قضاه في السماء مما يكون، كما روى سعيد بن منصور، وأبو داود، وابن جرير، عن ابن مسعود قال: إذا تكلم الله بالوحي، سمع أهل السماوات صلصلة كجر السلسلة على الصفوان. وروى ابن أبي حاتم، وابن مردويه، عن ابن عباس قال: لما أوحى الجبار إلى محمد عليه دعا الرسول من الملائكة ليبعثه بالوحي، فسمعت الملائكة صوت الجبار يتكلم بالوحي، فلما كشف عن قلوبهم سألوا عما قال الله، فقالوا: الحق، وعلموا أن الله لا يقول إلا حقاً.

<sup>(</sup>١) في الحديث دليل على فضل الملائكة، وفضل جبريل حيث إنه يكون أول من يرفع رأسه من الغشي، وفيه أدب الملائكة مع الله حيث يقولون قال الحق وأدب الملائكة مع جبريل حيث يقولون كما قال جبريل لفضله وكونه الواسطة بين الله وبين الرسل وينتهي بالوحي إلى حيث أمره الله.

قوله: «ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله» أي: لقول الله تعالى. قال الحافظ: خضعاناً بفتحتين من الخضوع، وفي رواية بضم أوله وسكون ثانيه، وهو مصدر بمعنى خاضعين.

قوله: «كأنه سلسلة». أي: كأن الصوت المسموع سلسلة على صفوان، وهو الحجر الأملس. قال الحافظ: هو مثل قوله في بدء الوحي: «صلصلة كصلصلة الجرس»، وهو صوت الملك بالوحي. وقد روى ابن مردويه من حديث ابن مسعود رفعه: «إذا تكلم الله بالوحي، سمع أهل الساوات صلصلة كصلصلة السلسلة على الصفوان» الحديث.

قوله: "ينفذهم ذلك". هو بفتح التحتية وسكون النون وضم الفاء والذال المعجمة، ذلك، أي القول، والضمير في ينفذهم عائد على الملائكة، أي: ينفذ الله ذلك القول إلى الملائكة، أي: يلقيه إليهم. وقيل: وهو أظهر، أي: يخلص ذلك القول، ويمضي في قلوب الملائكة حتى يفزعوا من ذلك، كما في حديث النواس. وفي حديث ابن عباس عند ابن مردويه من طريق عطاء بن السائب، عن سعيد بن وفي حديث ابن عبل على أهل سماء إلا صعقوا. وفي حديث ابن مسعود عند أبي داود وغيره مرفوعاً: "إذا تكلم الله بالوحي، سمع أهل السماء الدنيا صلصلة كجر السلسلة على الصفا، فيصعقون، فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم جبريل..."

قوله: ﴿ حَتَىٰ إِذَا فُرْخِعَ عَن قُلُوبِهِ مَ ﴾ (سبأ: ٢٣): أي أزيل عنها الخوف والغشي. قوله: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ ﴾: أي قال الملائكة بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم. قوله: ﴿ قَالُوا ٱلْحَقَ ۗ ﴾: أي قالوا: قال الله الحق، علموا أن الله لا يقول إلا حقاً. قوله: ﴿ فيسمعها مسترق السمع »: أي يسمع الكلمة التي قضاها الله مسترق السمع، وهم الشياطين يركب بعضهم بعضاً، فيسمعون أصوات الملائكة بالأمر

يقضيه الله كما قال تعالى: ﴿ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِ رَجِيمٍ ﴿ اللَّهُ مَنِ السَّمَقَ السَّمْعَ فَأَلْبَعَهُ، شِهَابُ مُّبِينُ ﴿ الْحَجر: ١٧، ١٨)، وفي «صحيح البخاري» عن عائشة مرفوعاً: «إن الملائكة تنزل في العنان وهو السحاب، فتذكر الأمر قضى في السماء، فتسترق الشياطين السمع فتسمعه، فتوحيه إلى الكهان فيكذبون معها مئة كذبة من عند أنفسهم». وظاهر هذا أنهم لا يسمعون كلام الملائكة الذين في السماء، وإنها يسمعون كلام الملائكة الذين في السماء، وإنها يسمعون كلام الملائكة الذين في السماء، وإنها يسمعون كلام الملائكة الذين في السحاب (۱۰).

قوله: «وصفه سفيان بكفه»: أي وصف ركوب بعضهم فوق بعضه وسفيان هو ابن عيينة أبو محمد الهلالي الكوفي ثم المكي. ثقة حافظ فقيه، حجة، إلا أنه تغير حفظه بآخره، وربها دلّس لكن عن الثقات. مات سنة ثهان وتسعين ومئة وله إحدى وتسعون سنة.

قوله: «فحرفها» (۲): بحاء مهملة وراء مشددة وفاء.

قوله: «وبدد»: أي فرق بين أصابعه (٣).

قوله: «فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته»: أي يسمع المسترق الفوقاني الكلمة من الوحي، فيلقيها إلى الشيطان الذي تحته، ثم يلقيها الآخر من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر والكاهن، وحينئذٍ يقع الرجم.

قوله: «فربها أدركه الشهاب قبل أن يلقيها»: الشهاب: هو النجم الذي يرمى به، أي ربها أدرك المسترق الشهاب إذا رمي به قبل أن يلقي الكلمة إلى من تحته، وربها ألقاها المسترق قبل أن يدركه الشهاب، وهذا يدل على أن الرجم بالنجوم

<sup>(</sup>١) والظاهر أنه لا منافاة؛ بل يسمعون أصوات الملائكة أحياناً في السماء وأحياناً في العنان.

<sup>(</sup>٢) أي حرّف سفيان كفه أي جعلها غير مبسوطة وفرّق بين أصابعه من دون ملاصقة.

<sup>(</sup>٣) ففيه دليل على أن الشياطين غير متلاصقين وإن كان بعضهم فوق بعضه حتى يتمكن كل واحد أن يناول الكلمة من تحته لأن الله أعطاهم من الخفة ما يستطيعون به الصعود في طبقات الجو.

كان قبل المبعث، كما روى أحمد ومسلم والترمذي والنسائي عن معمر، عن الزهري، عن على بن حسين، عن ابن عباس قال: كان رسول الله على جالساً في نفر من أصحابه فرمى بنجم فاستنار فقال: «ما كنتم تقولون إذا كان هذا في الجاهلية؟» قالوا: كنا نقول يولد عظيم، أو يموت عظيم، قال: «فإنها لا يرمى بها لموت أحد، ولا لحياته، ولكن ربنا إذا قضى أمراً سبّح حملة العرش، ثم سبّح أهل السماء الذين يلون حملة العرش، فيقول الذين يلون حملة العرش لحملة العرش ماذا قال ربكم؟، فيخبرونهم، ويخبر أهل كل سهاء سهاء حتى ينتهى الخبر إلى هذه السهاء، وتخطف الجن السمع فيرمون، فما جاءوا به على وجهه فهو حق ولكنهم يحرفونه ويزيدون فيه» قال معمر قلت للزهري: أكان يرمى بها في الجاهلية؟ قال نعم. قال أرأيت ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعُ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْآنَ يَجِدُ لَهُ شِهَا بَا رَصَدًا (الجن: ٩) قال: غُلِّظت وشدد أمرها حين بعث رسول الله ﷺ. وفيه الرد على المنجّمين الذين ينسبون الخير والشر، والإعطاء والمنع إلى الكواكب بحسب السعود منها والنحوس، وعلى حسب كونها في البروج الموافقة أو المنافرة، ونحو ذلك لما في الرمي بها من الدلالة على تسخيرها لما خلقت له، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِ يُغْشِى ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ (١) وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِإَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴿ فَا ﴿ الْأَعْرَافِ: ٥٥).

قوله: «فيكذب معها مئة كذبة»: أي يكذب الكاهن أو الساحر مع الكلمة التي ألقاها إليه وليه من الشياطين مئة كذبة، بفتح الكاف وسكون الذال المعجمة، أو يكذب الشيطان مع الكلمة التي استرقها مئة كذبة، ويخبر بالجميع وليه من

<sup>(</sup>١) أي وخلق الشمس والقمر.

الإنس، في جاءوا به على وجهه فهو صدق، وما خلط فيه فهو كذب، ومع هذا فيفتتن الإنس بالإنس الساحر والكاهن، ويفتتنان بوليهما من الشياطين ويقبلون ما جاءوا به من الصدق والكذب؛ لكونهم قد يصدقون فيها يأتون به من خبر السهاء.

قوله: «فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا كذا؟»: هكذا بيَّض المصنف في هذا الموضع، ولفظ الحديث في «الصحيح»: «فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا هكذا» والمعنى أن الذين يأتون الكهان يصدقونهم في كذبهم، ويستدلون على ذلك بكونهم يصدقون بعض الأحيان فيها سمعوه من الوحي، ويذكرون أنه أخبرهم بشيء مرة فوجده حقاً، وتلك الكلمة من الحق كها في «الصحيح» عن عائشة قلت: يا رسول الله: إن الكهان كانوا يحدثونا بالشيء فنجده حقاً، قال: «تلك الكلمة الحق التي يخطفها الجني فيقذفها أفي أذن وليه، ويزيد فيها مئة كذبة»، وفيه قبول النفوس للباطل، كيف يتعلقون بواحدة، ولا يعتبرون بمئة كذبة؟! ذكره المصنف.

وفيه أن الشيء إذا كان فيه نوع من الحق لا يدل على أنه حق كله، بل لا يدل على إباحته كما في الكهانة والسحر والتنجيم.

قوله: «فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السهاء»: أي يستدلون على صدقها.



<sup>(</sup>١) وفي رواية: «فيقُرُّها في أذن وليه -أي عليها- كقر الدجاجة»، (ويقُرُّها) بضم القاف والراء وفتح الياء.

وَعَنِ النوَّاسِ بِنِ سَمعَانَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿إِذَا أَرَادَ الله تَعَالَى أَن يُوحِي بِالأَمْرِ، تَكَلَّمَ بِالوَحِي، أَخَذَتِ السَّمَواتِ مِنهُ رَجِفَةٌ، أَو قَالَ: رَعدَةً شَدِيدَةً، خَوفًا مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ، فَإِذَا سَمِعَ ذَلكَ أَهلُ السَّمَواتِ صُعقُوا وَخَرُوا لله سُجَّدَاً، فَيَكُونُ أَوَّلُ مَن يَرفَعُ رَأْسَهُ جِبِرِيلُ، فَيُكَلِّمُهُ اللهُ مِن وَحِيهِ بِهَا وَخُرُوا لله سُجَّدَاً، فَيَكُونُ أَوَّلُ مَن يَرفَعُ رَأْسَهُ جِبِرِيلُ، فَيُكلِّمُهُ اللهُ مِن وَحِيهِ بِهَا أَرَادَ، ثُمَّ يَمُرُّ جِبريلَ عَلَى المَلاَئِكَةِ، كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءٍ يَسْأَلُهُ مَلاَئِكَتهُ: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا أَرَادَ، ثُمَّ يَمُرُّ جِبريلَ عَلَى المَلاَئِكَةِ، كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءٍ يَسْأَلُهُ مَلاَئِكَتهُ: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جِبريلُ؟ فَيقُولُونَ كُلُّهُم يَا جَبِريلُ؟ فَيقُولُونَ كُلُّهُم مِثَلَ مَا قَالَ جِبريلُ، فَينتَهِي جِبريلُ بِالوَحِي إِلَى حَيثُ أَمَرهُ الله عَزَّ وَجَلَّ».

قوله: «عن النواس بن سِمعان»: بكسر السين (١)، أي: ابن خالد الكُلابي، ويقال: الأنصاري، صحابي، ويقال: إن أباه صحابي أيضاً. قال أبو حاتم الرازي: سكن الشام.

قوله: «إذا أراد الله أن يوحي بالأمر...» إلخ هذا والله أعلم في جميع الأمور التي يقضيها الرب تبارك وتعالى، كما يدل عليه عموم اللفظ، ويدل على ذلك أيضاً حديث أبي هريرة الذي تقدم وغيره من الأحاديث المتقدمة.

قوله: «أخذت الساوات منه رجفة»: وهو برفع رجفة على أنه فاعل، أي أصاب الساوات منه رجفة، أي ارتجفت كما روى ابن أبي حاتم عن عكرمة (٢). قال: «إذا قضى الله أمراً وتكلم تبارك وتعالى، رجفت الساوات والأرض والجبال، وخرّت الملائكة كلهم سجداً».

<sup>(</sup>١) وذكر بعض الشراح أن فيه فتح السين أيضاً، ولكنه خفي على الشارح.

<sup>(</sup>٢) هذا الأثر عن عكرمة وهو من التابعين ومن أصحاب أبن عباس ونقله عن بني إسرائيل وهو يحتمل أن يصدقوا وأن يكذبوا وليس هذا مرفوعاً إلى النبي على وإنها المرفوع أن الرجفة تكون للسهاوات ولو فرض صحة أثر عكرمة فيكون رجفة الأرض والجبال تليق بها لا نحس بها.

قوله: «أو قال رعدة شديدة»: يعني: أن الراوي شك هل قال النبي عليه رجفة، أو قال رعدة، وهو بفتح الراء بمعنى الأول.

قوله: «خوفاً من الله عز وجل»: لا ينكر أن السهاوات والأرض ترجف وترتعد خوفاً من الله عز وجل، فقد قال تعالى: ﴿ شُيِّحُ لُهُ ٱلسَّمَوْتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنّهُ وَكَانَ حَلِيماً غَفُورًا ﴿ الْإسراء: ٤٤)، وقال تعالى: ﴿ فَقَالَ لَها وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرَهًا قَالْتَا أَنْبِنَا طَآمِعِينَ ﴿ الْإسراء: ٤٤)، وقال تعالى: ﴿ وَصَلَانَ اللّهَ مَن الْحِبَارَةِ لَمَا يَنْفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَيَخِدُ السَّمَونَ ثُن يَنفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَيَخِدُ اللّهِ بَاللّهُ هَدًا اللهُ هَدًا اللهُ وَقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ مِنْهُ اللّهَ اللّهُ مِنْهُ اللّهَ اللّهُ مِنْهُ اللّهُ مِنْ مَنْهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ يَعْفِلُ وَإِنّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِن خَشْيَةِ اللّهِ وَمَا اللّهُ يَعْفِلُ وَإِنّ مِنْهَا لَمَا يَسْعَمُ وَمَا اللّهُ يَعْفِلُ وَإِنّ مِنْهَا لَمَا يَسْعَلُولُ مِنْ مُنْهُ الْمَالَةُ وَلِنَ مِنْهَا لَمَا يَهُ مِلْكُ مِن خَشْيَةِ اللّهِ وَمَا اللّهُ يَعْفِلُ وَإِنّ مِنْهَا لَمَا يَسْعَلَى وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ مُعْلَمُ مَنْهُ الْمَالَةُ وَلَا اللّهُ وَمَا اللّهُ عَمْ اللّهُ مَنْهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ الللللللللللّهُ الللللللللللللللللل

قوله: «صعقوا وخروا لله سجداً»: أي يقع منهم الأمران الصعق وهو الغشي والسجود، والله أعلم أيهما قبل الآخر، فإن الواو لا تقتضي ترتيباً.

قوله: «فيكون أول من يرفع رأسه جبريل»: معنى جبريل: عبدالله كما روى ابن جرير، وأبو الشيخ الأصبهاني عن علي بن حسين قال: اسم جبريل: عبدالله، وإسرافيل عبدالرحمن، وكل شيء راجع إلى إيل (١) فهو معبد لله عز وجل، وفيه دليل على فضيلة جبريل -عليه السلام-، كما قال تعالى:

<sup>(</sup>١) أي كل ما فيه «إيل» فهو عبدالله.

قوله: «ثم يمر جبريل على الملائكة» إلى آخره: معناه ظاهر، فإذا كان هذا حال الملائكة الذين هم أقوى وأعظم ممن عُبد من دون الله، وشدة خشيتهم من الله، وهيبتهم له مع ما أعطاهم الله من القوة العظيمة التي لا يعلمها إلا الله، ومع هذا فقد نفي عنهم الشفاعة بغير إذنه كما قال: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغُنِي شَفَعَنُهُمْ شَيَّءًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴿ اللَّهِ ﴿ اللهِم: ٢٦)، وأخبر أنهم لا يملكون كشف الضر عمن دعاهم ولا تحويلاً فقال: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ ۽ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا ١٠٥٠ ﴿ (الإسراء: ٥٦)، وفي ضمن ذلك النهي عن دعائهم وعبادتهم للشفاعة أو غيرها، كما قال تعالى: ﴿ أَمِ التَّحَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَآءً ۚ قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ۞ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ (الزمر: ٤٣-٤٤) فكيف يدعوهم المشرك ويظن أنهم يشفعون له عند الله كما يشفع الوزراء عند الملوك، وإذا بطلت دعوتهم مع أنهم أحياء ناطقون مقربون عند الله فدعاء غيرهم من الأموات الذين لا يستطيعون سمعاً ولا يملكون ضراً ولا نفعاً أولى بالبطلان. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمَّ ۖ فَٱدْعُوهُمْ

<sup>(</sup>١) إذا أطلق فالمراد به صاحب أبي هريرة وهو أبو صالح السمّان وهو ذكوان ويقال له: الزيّات لأنه يبيع الزيت.

فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ الْأَعِرَافَ: ١٩٤)، وقال: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ أَمْوَتُ غَيْرُ أَخَيلَا أَوْ مَا يَشْعُرُونَ لِمَا ثَمْوَتُ غَيْرُ أَخَيلَا أَوْ مَا يَشْعُرُونَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهَ عُرُوتَ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةً وَهُم أَيَانَ يُبْعَثُونَ بِالْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةً وَهُم مُسْتَكَبِرُونَ اللّهَ عَرْدَةٍ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةً وَهُم مُسْتَكَبِرُونَ ﴿ إِلَا لَهُ مُنكِرَةً وَهُم اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّ

قوله: «ثم ينتهي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل»: قد بيّض المصنف -رحمه الله - بعد هذا، ولعله أراد أن يكتب تمام الحديث ومن رواه وتمامه: «إلى حيث أمره الله عز وجل من السهاء والأرض» رواه ابن جرير، وابن خزيمة، وابن أبي حاتم، والطبراني، وفي الحديث من الفوائد إثبات الكلام خلافاً للجهمية، وإثبات الصوت خلافاً لمم وللأشاعرة.



# الشِّجُجُ :

لما كان المشركون في قديم الزمان وحديثه إنها وقعوا في الشرك لتعلقهم بأذيال الشفاعة كما قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلآءِ شُفَعَتُونَاعِندَ ٱللَّهِ ﴾ (يونس: ١٨)، وقال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَآءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلَّفَىٰ ﴾ (الزمر: ٣) وكذلك قطع الله أطهاع المشركين منها، وأخبر أنه شرك، ونزّه نفسه عنه، ونفي أن يكون للخلق من دونه ولي أو شفيع، كما قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَنَةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِن دُونِهِ عِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلا نُتَذَكَّرُونَ 🖤 ﴿ (السجدة: ٤). أراد المصنف في هذا الباب إقامة الحجج على أن ذلك هو عين الشرك وأن الشفاعة التي يظنها من دعا غير الله ليشفع له كها يشفع الوزير عند الملك منتفية دنيا وأخرى، وإنها الله هو الذي يأذن للشافع ابتداءً، لا يشفع ابتداءً كما يظنه أعداء الله، فإن قلت إذا كان من اتخذ شفيعاً عند الله إنها قصده تعظيم الرب تعالى وتقدس أن يتوصل إليه بالشفعاء فَلِمَ كان هذا القدر شركاً قيل قصده للتعظيم لا يدل على أن ذلك تعظيم لله تعالى فكم من يقصد التعظيم لشخص ينقصه بتعظيمه ولهذا قيل في المثل المشهور يضر الصديق الجاهل ولا يضر العدو العاقل فإن اتخاذ الشفعاء والأنداد من دون الله هضم لحق الربوبية وتنقص للعظمة الإلهية وسوء

<sup>(</sup>١) هذا الباب معقود لبيان الشفاعة المثبتة والشفاعة المنفية، والمثبتة تكون لأهل التوحيد والمنفية هي التي تطلب من غير الله كما يفعله أهل الشرك.

ظن برب العالمين كما قال تعالى: ﴿وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَنَتِ ٱلظَّـآنِينَ بِٱللَّهِ ظَنَ ٱلسَّوْءَ ﴾ (الفتح: ٦). الآية فإنهم ظنوا به ظن السوء حتى أشركوا به ولو أحسنوا به الظن لوحدوه حق توحيده ولهذا أخبر سبحانه وتعالى عن المشركين إنهم ما قدروه حق قدره وكيف يقدره حق قدره من اتخذ من دونه نداً أو شفيعاً يحبه ويخافه ويرجوه ويذل له ويخضع له ويهرب من سخطه ويؤثر مرضاته ويدعوه ويذبح له وينذر وهذه هي التسوية التي أثبتها المشركون بين الله وبين آلهتهم وعرفوا وهم في النار أنها كانت باطلاً وضلالاً فيقولون وهم في النار: ﴿ تَأَلَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ الشعراء: ٩٧-٩٨)، ومعلوم أنهم ما ساووهم به في الذات والصفات والأفعال ولا قالوا إن آلهتكم خلقت السموات والأرض وأنها تحيى وتميت و إنها ساووهم به في المحبة والتعظيم والعبادة كما ترى عليه أهل الإشراك ممن ينتسب إلى الإسلام وإنها كان ذلك هضماً لحق الربوبية وتنقصاً لعظمة الإلهية وسوء ظن برب العالمين لأن المتخذ للشفعاء والأنداد إما أن يظن أن الله سبحانه يحتاج إلى من يدبر أمر العالم معه من وزير أو ظهير أو معين وهذا أعظم التنقص لمن هو غني عن كل ما سواه بذاته، وكل ما سواه فقير إليه بذاته، وإما أن يظن أن الله سبحانه إنها تتم قدرته بقدرة الشفيع، وإما أن يظن أنه لا يعلم حتى يُعلمه الشفيع، أو لا يرحم حتى يجعله الشفيع يرحم، أو لا يكفي وحده، أو لا يفعل ما يريد العبد حتى يشفع عنده كما يشفع عند المخلوق، أو لا يجيب دعاء عباده حتى يسألوا الشفيع أن يرفع حاجتهم إليه، كما هو حال ملوك الدنيا. وهذا أصل شرك الخلق، أو يظن أنه لا يسمع حتى يرفع الشفيع إليه ذلك، أو يظن أن للشفيع عليه حقاً، فهو يقسم عليه بحقه، ويتوسل إليه بذلك الشفيع، كما يتوسل الناس إلى الأكابر والملوك بمن يعز عليهم، ولا تمكنهم مخالفته، وكل هذا تنقص للربوبية وهضم لحقها. ذكر معناه ابن القيم فلهذه الأمور وغيرها أخبر سبحانه وتعالى أن ذلك شرك، ونزّه نفسه عنه فقال: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـُوُلَآهِ شُفَعَـرُونَاعِندَ ٱللّهِ قُلْ أَتُنبِعُونَ ٱللّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَافِ ٱلْأَرْضِ شُبْحَنهُ، وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللّهَ إِيونس: ١٨).

فإن قلت: إنها حكم سبحانه وتعالى بالشرك على من عبد الشفعاء، أما من دعاهم للشفاعة فقط؛ فهو لم يعبدهم، فلا يكون ذلك شركاً.

قيل: مجرد اتخاذ الشفعاء ملزوم للشرك، والشرك لازم له، كما أن الشرك ملزوم لتنقص الرب سبحانه وتعالى، والتنقص لازم له ضرورة، شاء المشرك أم أبى، وعلى هذا فالسؤال باطل من أصله لا وجود له في الخارج، وإنها هو شيء قدره المشركون في أذهانهم، فإن الدعاء عبادة، بل هو مخ العبادة (١)، فإذا دعاهم للشفاعة فقد عبدهم وأشرك في عبادة الله شاء أم أبى.



<sup>(</sup>١) لحديث «الدعاء هو العبادة»، وفي بعض روايات الحديث وإن كان فيها ضعف.

﴿ وَقُولُ الله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَـرُوۤاْإِلَى رَبِهِمُ لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِۦ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ۞ ﴾ (الأنعام: ٥١).

قـال: «وقول الله عز وجل: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُوٓاْإِلَىٰ رَبِّهِمِّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ ، وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾».

الإنذار: هو الإعلام بموضع المخافة، وقوله: به. قال ابن عباس بالقرآن وقوله: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ اللَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُوۤ اللَّهِ رَبِّهِم ۖ أَي أنذريا محمد بالقرآن الذين هم من خشية ربهم مشفقون. الذين يخشون ربهم ويخافون سوء الحساب، وهم المؤمنون، كما روي ذلك عن ابن عباس والسدي، وعن الفضيل بن عياض: ليس كل خلقه عاتب، إنها عاتب الذين يعقلون فقال: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعَشَرُوٓ اللَّهِ عَاتِب، إنها عاتب الذين يعقلون فقال: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعَشَرُوٓ اللَّه عَاتِب، إنها عاتب الذين يعقلون أصحاب القلوب الواعية فإنهم المقصودون، والمنظور إليهم لا أصحاب التجمل والسيادة، فإن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم.

وقوله: ﴿ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَ لِئُ ۗ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ قال الزجاج: موضع ليس نصب على الحال كأنه قال: متخلين من ولي وشفيع، والعامل فيه يخافون. وقال ابن كثير: ليس لهم من دونه يومئذٍ ولي ولا شفيع من عذابه إن أرادهم به لعلهم يتقون، فيعملون في هذه الدار عملاً ينجيهم الله به من عذابه يوم القيامة.

قلت: فنفى سبحانه وتعالى عن المؤمنين أن يكون لهم ولي أو شفيع من دون الله كما هو دين المشركين، فمن اتخذ من دون الله شفيعاً، فليس من المؤمنين، ولا تحصل له الشفاعة، وليس في الآية دليل على نفي الشفاعة لأهل الكبائر بإذن الله كما ادعته المعتزلة، بل فيه دليل على نفي اتخاذ الشفعاء من المؤمنين، وعلى نفيها بغير

إذن الله، ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع كما قال: ﴿مَامِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعَدِ إِذْنِهِ - إِذْ نِهِ - ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ اللهُ يَعْدِ إِذْ نِلْمُ اللهُ ا



وَقُولُهُ: ﴿قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ۚ لَهُ. مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونِ وَٱلْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونِ ﴾ (١).

قال: «وقوله: ﴿ قُلُ لِلّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعاً ﴾ (الزمر: ٤٣-٤٤). هكذا أوردها المصنف، ونتكلم عليها وعلى الآية التي قبلها ليتضح المعنى. قال الله تعالى: ﴿ أَمِ المَّخَذُوا مِن دُونِ اللّهِ شُفعاء قُلُ أَوْلُو كَانُوا لا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلا يَعْقِلُونَ ﴿ أَنَّ قُلُ لِلّهِ النّه تعالى: ﴿ أَمِ النّه فَعَة جَمِيعاً لَهُو مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ثُمُّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ الزمر: ٤٣- الشَّفَعَةُ جَمِيعاً لَهُو مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ثُمُّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَلِمَعْ قِلُونَ اللهِ النّه الله شفعاء، أي: بل الخذوا، أي: المشركون، والهمزة للإنكار من دون الله شفعاء، أي: تشفع لهم عند الله بزعمهم، كما قال: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَضَرُهُمُ مَا لاَ يَضَرُهُمُ مَا لاَ يَضَرُهُمُ مَا وَلاَ يَعْدُوا مِن دُونِ اللّهِ وَيَقُولُونَ هَتَوْلاَعِ شُفَاتُونَا عِندَ اللّهِ وَلَا يَعْمُرُهُمُ وَلا يَعْمُونَا إِلَى اللّهِ زُلُهَى اللّهِ وَقَال تعالى: ﴿ فَلَوْلا نَصَرَهُمُ اللّهِ يَعْمُرُهُمُ وَكَ اللّهِ فَرَبُانًا عَلِيهُمْ وَمَا كَانُوا عَنْهُمْ وَمَا كَانُوا عَنْهُمْ وَمَا كَانُوا عَنْهُمْ وَمَا كُولِ اللّه عَلَيْ اللّه وَاللّه الله و مقصود المشركين عمن عبدوهم وهو الشفاعة لهم عند الله.

<sup>(</sup>۱) الشفاعة تكون في الدنيا بدون إذن المشفوع ورضاه لأنه يخاف الشافع ويرجوه ولو كان ملكاً يخاف أن يفسد عليه جنده، وكذلك امرأته أو ولده يشفع ولو لم يرض خشية من أذاهما، أما الرب فلا يشفع عنده أحد إلا بإذنه ورضاه عن المشفوع لأنه سبحانه لا يخاف أحد ولا يرجو أحد بل هو المالك المدبر المتصرف وحده، والشفاعة في الدنيا بمعنى الدعاء في موضعين أحدهما من المؤمن الحي الحاضر، والثاني في يوم القيامة من الأنبياء آدم فمن بعده.

وقوله: ﴿مِن دُونِ ٱللهِ ﴾. أي: من دون إذنه وأمره، والحال أنه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه، وأن يكون المشفوع له مرتضى، وها هنا الشرطان مفقودان، فإن الله سبحانه لم يجعل اتخاذ الشفعاء ودعاءهم من دونه سبباً لإذنه ورضاه، بل ذلك سبب لمنعه وغضبه.

قوله: ﴿ أُولَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ أَي: أَيشفعون ولو كانوا على هذه الصفة كما تشاهدونهم جمادات لا تقدر ولا تعلم، أو أموات كذلك، حتى ولا يملكون الشفاعة، كما قال: ﴿ قُل لِلّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ . أي: هو مالكها كلها فليس لمن تدعونهم منها شيء. قال البيضاوي: لعله رد لما عسى أن يجيبون به، وهو أن الشفعاء أشخاص مقربون، هي تماثيلهم. والمعنى: أنه مالك الشفاعة كلها، لا يستطيع أحد شفاعة إلا بإذنه، ولا يستقل بها.

وقوله: ﴿ لَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾. تقرير لبطلان اتخاذ الشفعاء من دونه بأنه مالك الملك كله، لا يملك أحد أن يتكلم في أمره دون إذنه ورضاه، فاندرج في ذلك ملك الشفاعة، فإذا كان هو مالكها بطل اتخاذ الشفعاء من دونه كائناً من كان.

وقوله: ﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ يَكُونُونَ عَلَيْكُم ضَداً ويتبرؤون من عبادتكم، كما قال سعيكم في عبادتهم، بل يكونون عليكم ضداً ويتبرؤون من عبادتكم، كما قال تعالى: ﴿ كَلَّ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

## وَقُولُهُ: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ (البقرة: ٢٥٥).

قال: «وقوله: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذِنهِ وَ ﴾ . في هذه الآية رد على المشركين الذين اتخذوا الشفعاء من دون الله من الملائكة والأنبياء، والأصنام المصورة على صور الصالحين، وغيرهم، وظنوا أنهم يشفعون عنده بغير إذنه، فأنكر ذلك عليهم، وبيّن عظيم ملكوته وكبريائه، وأن أحداً لا يتالك أن يتكلم يوم القيامة إلا إذا أذن له في الكلام، كقوله: ﴿لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ (النبأ: القيامة إلا إذا أذن له في الكلام، كقوله: ﴿لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ (النبأ: ٢٨).

وقوله: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ ﴾ (هود: ١٠٥). قال ابن جرير في هذه الآية: نزلت لما قال الكفار: ما نعبد أوثاننا هذه إلا ليقربونا إلى الله زلفى، فقال الله تعالى: ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ ، وتقرر في هذه الآية أن الله يأذن لمن يشاء بالشفاعة، وهم الأنبياء والعلماء وغيرهم، والإذن راجع إلى الأمر فيها نص عليه، كمحمد على إذا قيل له: اشفع تشفع، وكذلك قاله غير واحد من المفسرين.



وَقُولُهُ: ﴿ وَكُم مِن مَّلَكِ فِي السَّمَوَاتِ لَا تُغَنِي شَفَعَنُهُمْ شَيَّا إِلَّامِنَ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَيَ ٣٠﴾ (النجم: ٢٦).

قال: «وقوله ﴿ وَكُم مِّن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغَنِي شَفَعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعَدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى ﴿ آ ﴾. قال أبو حيان: «كم» خبرية، ومعناها: التكثير، وهي في موضع رفع بالابتداء، والخبر «لا تغني»، والغناء جلب النفع ودفع الضرر بحسب الأمر الذي يكون فيه الغناء و «كم»: لفظها مفرد، ومعناها جمع. وإذا كانت الملائكة المقربون لا تغني شفاعتهم إلا بعد إذن الله ورضاه أن يرضاه أهلاً للشفاعة، فكيف تشفع الأصنام لمن عبدها؟

 روى سعيد بن منصور، والبخاري، والنسائي، وابن جرير عن ابن مسعود في الآية: كان نفر من الإنس يعبدون نفراً من الجن فأسلم نفر من الجن وتمسك الإنسيون بعبادتهم، فأنزل الله: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِيهِمُ الْوَسِيلَةَ ﴾ (الإسراء: ٥٧)، كلاهما بالياء.

وروى ابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس في الآية: قد كان أهل الشرك يعبدون الملائكة والمسيح وعزيراً، وفي رواية عنه عندهما في قوله: ﴿فَلَا يَمُلِكُونَ كُشَفَ ٱلضُّرِ عَنكُمْ وَلَا تَحَوِيلًا ﴿أَنْ ﴾ (الإسراء: ٥٦) قال: عيسى وأمه وعزير.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّ مَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ لِللَّهِ عَلَى اللَّهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ وَرِدُونَ اللَّهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى ﴾ (الأنباء: ١٠١).

وروى ابن أبي حاتم، عن الزهري، قال: نزلت سورة النجم وكان المشركون يقولون: لو كان هذا الرجل يذكر آلهتنا بخير أقررناه وأصحابه، ولكن لا يذكر من خالف دينه من اليهود والنصاري بمثل الذي يذكر آلهتنا من السب والشتم والشر، وكان رسول الله ﷺ قد اشتد عليه ما نال أصحابه من أذاهم وتكذيبهم، وأحزنه ضلالتهم، فكان يتمنى هداهم، فلما أنزل الله سورة النجم قال: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ إِنَّ وَمَنَوْةَ ٱلثَّالِئَةَ ٱلْأُخْرَىٰ آنَ اللَّهِ اللَّهِمِ: ١٩-٢٠)، ألقى الشيطان عندها كلمات حين ذكر الطواغيت، فقال: تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهن لترتجى وكان ذلك من سجع الشيطان وفتنته، فوقعت هاتان الكلمتان في قلب كل مشرك بمكة، وزلت بها ألسنتهم، وتباشروا بها، وقالوا: إن محمداً قد رجع إلى دينه الأول ودين قومه فلما بلغ رسول الله ﷺ آخر النجم، سجد، وسجد كل من حضر من مسلم ومشرك، ففشت تلك الكلمة في الناس، وأظهرها الشيطان حتى بلغت أرض الحبشة فأنزل الله: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ عَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ عَاينتِهِ وَ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ وَالْحِجِ: ٥٠) فلما بيَّن الله قضاءه وبرأه من سجع الشيطان انقلب المشركون بعداوتهم وضلالتهم للمسلمين، واشتدوا عليه. وهي قصة مشهورة صحيحة رويت عن ابن عباس من طرق بعضها صحيح. ورويت عن جماعة من

التابعين بأسانيد صحيحة منهم عروة، وسعيد بن جبير، وأبو العالية، وأبو بكر بن عبدالرحمن، وعكرمة والضحاك، وقتادة، ومحمد بن كعب القرظي، ومحمد بن قيس، والسدي وغيرهم. وذكرها أيضاً أهل السير، وغيرهم، وأصلها في «الصحيحين» والمقصود منها قوله: تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجي، فإن الغرانيق هي الملائكة على قول، وعلى آخر، هي الأصنام ولا تنافي بينها. فإن المقصود بعبادتهم الأصنام، الملائكة والصالحون كما تقدم عن البيضاوي. فلما سمع المشركون هذا الكلام المقتضي لجواز عبادة الملائكة رجاء شفاعتهم عند الله، ظنوا أن رسول الله ﷺ قاله، فرضوا عنه وسجدوا معه، وحكموا بأنه قد وافقهم على دينهم من دعاء الملائكة والأصنام للشفاعة، حتى طارت الكلمة كل مطار، وبلغ المهاجرين إلى الحبشة أنهم صالحوا رسول الله ﷺ، فعرفت أن الفارق بينهم وبين رسول الله ﷺ هي مسألة الشفاعة، لأنهم يقولون: نريد من الملائكة والأصنام المصورة على صورهم بزعمهم أن يشفعوا لنا عند الله، والرسول عَلَيْ قد أتاهم بإبطال ذلك، والنهى عنه، وتكفير من دان به، وتضليلهم، وتسفيه عقولهم، ولم يرخص لهم في سؤال الشفاعة من الملائكة، ولا من الأنبياء، ولا الأصنام، بل أتاهم بقوله تعالى: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ (الزمر: ٤٤).

وقوله: ﴿ اَتَّخِذُ مِن دُونِهِ عَ اللهِ كَا إِن يُرِدِنِ ٱلرَّمْنَ بِضُرِ لَا تُغَنِ عَنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنقِدُونِ ﴿ إِنِي إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَا لَغِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ إِنَ اللائكة والصالحين كثير جداً لمن تتبعه. والمقصود أن المشركين الأولين يدعون الملائكة والصالحين ليشفعوا لهم عند الله، كما تشهد به نصوص القرآن، وكتب التفسير والسير، والآثار طافحة بذلك، ويكفي العاقل المنصف قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ اللهَ اللهَ اللهُ عَنْدُونَ اللهُ عَنْدُونَ اللهُ قَالُواْ سُبْحَنِكَ أَنتَ وَلِينُنَا مِن دُونِهِمْ بَلَكَانُوا يَعَبُدُونَ اللهُ ﴿ اللهَ اللهُ ال

قال: «وقوله: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ " هذه الآية هي التي قال فيها بعض العلماء: إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب لمن عقلها. قال ابن القيم في الكلام عليها: وقد قطع الله الأسباب التي يتعلق بها المشركون جميعاً قطعاً، يعلم من تأمله وعرفه أن من اتخذ من دون الله ولياً، فمثله كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً وإن أوهن البيوت لبيت العنكبوت، فالمشرك إنها يتخذ معبوده لما يحصل له به من النفع، والنفع لا يكون إلا ممن يكون فيه خصلة من هذه الأربع: إما مالك لما يريد عابده منه، فإن لم يكن مالكاً كان شريكاً للمالك، فإن لم يكن شريكاً له كان معيناً له وظهيراً، فإن لم يكن معيناً ولا ظهيراً، كان شفيعاً عنده، فنفى سبحانه المراتب الأربع نفياً مرتباً منتقلاً من الأعلى إلى ما دونه، فنفى الملك والشركة والمظاهرة والشفاعة التي يطلبها المشرك، وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لمشرك وهي الشفاعة بإذنه، قال: فهو الذي يأذن للشافع، وإن لم يأذن له لم يتقدم في الشفاعة بين يديه كما يكون في حق المخلوقين، فإن المشفوع عنده يحتاج إلى الشافع ومعاونته له، فيقبل شفاعته وإن لم يأذن له فيها، وأما كل ما سواه فقير إليه بذاته وهو الغني بذاته عن كل ما سواه، فكيف يشفع عنده أحد بدون إذنه؟! فكفي بهذه الآية نوراً، وبرهاناً ونجاة وتجريداً للتوحيد، وقطعاً لأصول الشرك ومواده لمن عقلها.

والقرآن مملوء من أمثالها ونظائرها، ولكن أكثر الناس لا يشعرون بدخول الواقع تحته، وتضمنه له، ويظنه في نوع، وقوم قد خلوا من قبل ولم يعقبوا وارثاً،

وهذا الذي يحول بين القلب وبين فهم القرآن، ولعمر الله إن كان أولئك قد خلوا، فقد ورثهم من هو مثلهم وشر منهم ودونهم، وتناول القرآن لهم كتناوله لأولئك، ولكن الأمر كها قال عمر بن الخطاب -رضي الله عنه-: إنها تنقض عرى الإسلام عروة عروة، إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية. وهذا لأنه إذا لم يعرف الجاهلية والشرك، وما دعا به القرآن وذمه، وقع فيه وأقره، ودعا إليه وصوّبه وحسّنه، وهو لا يعرف أنه الذي كان عليه الجاهلية، أو نظيره أو شر منه أو دونه، فتنتقض بذلك عرى الإسلام، ويعود المعروف منكراً، والمنكر معروفاً، والبدعة سنة، والسنة بدعة، ويكفر الرجل بمحض الإيهان وتجريد التوحيد، ويبُدَّع بتجريد متابعة الرسول على ومفارقة الأهواء والبدع. ومن له بصيرة وقلب حي يرى ذلك عياناً، والله المستعان.

 الشركية التي في قلوب المشركين المتخذين من دون الله شفعاء، فيعاملون بنقيض مقصودهم من شفاعتهم، ويفوز بها الموحدون. انتهى.

ولكن تأمل الآية كيف أمرهم تعالى بدعاء الملائكة أمر تعجيز، والمراد بيان أنهم لا يملكون شيئاً فلا يدعون لا لشفاعة ولا غيرها، ثم أخبر أنهم هم الذين اتخذوهم بزعمهم شفعاء فنسبه إلى زعمهم وإفكهم الذي ابتدعوه من غير برهان ولا حجة من الله، وهذه الآية نزلت في دعوة الملائكة، ودخول غيرهم فيها من باب أولى، كما روى ابن أبي حاتم، عن السدي في قوله: ﴿وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ الله ولى ابن أبي حاتم، عن السدي في قوله: ﴿وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ الله الله ولى الله ولى الله ولا الملائكة، وكما يدل عليه قوله تعالى: ﴿حَقِّ إِذَا فُرِيَعَ وَلَهُ شَرِكاً عَن قُلُوبِهِم ﴿ (سبا: ٢٣)، كما تقدم. فإذا كان اتخاذ الملائكة شفعاء من دون الله شركاً، فكيف باتخاذ الأموات كما يفعله عُبَّاد القبور؟ أم كيف باتخاذ الفُجَّار والفُسَّاق أخوان الشياطين من المجاذيب الذين جذبهم إبليس إلى جانبه وطاعته شفعاء؟ وأعظم من ذلك اعتقاد الربوبية في هؤلاء الملاعين مع ما يشاهده الناس منهم من وأعظم من ذلك اعتقاد الربوبية في هؤلاء الملاعين مع ما يشاهده الناس منهم من الفجور، وأنواع الفسوق، وترك الصلوات، وفعل المنكرات، والمشي في الأسواق عراة. كما قال بعض المتأخرين:

على عورة منهم هناك ثياب تواتر هذا لا يقال كذاب دعاؤهم فيها يرون مجاب

كقوم عراة في ذرى مصر ما يُـرى يـدورون فيهـا كاشـفين لعـورة يعدونهم في مصرهم فضلاءهم

ومن العجب أنهم لم يأتوا بشيء يدل على كون هؤلاء الشياطين من جملة المسلمين، فضلاً عن كونهم أولياء، فضلاً عن كونهم يُدْعُونَ ويُستغاث بهم إلا بشيء من المخاريق والسحر والشعبذة، يدعون أن لهم كرامات، وأنهم أولياء لما يظهرونه من المخاريق.

واعلم أن الضلال والكفر إنها استولى على أكثر المتأخرين بسبب نبذهم كتاب

۲۹۸ کیسیر العزیز الحمیح

الله وراء ظهورهم، وإحسان الظن بمن سحرهم، ودعا إلى نفسه، واقتصارهم على القوانين والدعاوى والأوضاع التي وضعوها لأنفسهم، وإلا فلو قرؤوا كتاب الله، وعملوا بها فيه، ورجعوا عند الاختلاف إليه؛ لوجدوا فيه الهدى، والشفاء، والنور، ولكن نبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمناً قليلاً، فبئس ما يشترون، وتقدم الكلام على بقية الآية.



قَالَ أَبُو العَبَّاسِ: نَفَى اللهُ عَبَّا سِوَاهُ كُلَّ مَا يَتَعَلَّقُ بِهِ الْمُشْرِكُونَ، فَنَفَى أَنْ يَكُونَ لِغَيرِهِ مُلكٌ أَو قِسطٌ مِنْهُ، أَو يَكُونَ عَوناً لله. وَلَم يَبقَ إِلاَّ الشَّفَاعَةُ، فَبَيَّنَ أَنَّهَا لاَ تَنفَعُ إِلاَّ لَمِن أَذِنَ لَهُ الرَّبُّ، كَمَا قَالَ: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ أَنَّهَا لاَ تَنفَعُ إِلاَّ لَمِن أَذِنَ لَهُ الرَّبُّ، كَمَا قَالَ: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمِنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ (الأنبياء: ٢٨). فَهَذِهِ الشَّفَاعَةُ الَّتِي يَظُنُّها المشرِكُونَ هِيَ مُنْتَفِيةٌ يَومَ القِيَامَةِ، كَمَا فَاهَا القُرآنُ، وَأَخبَرَ النبيُّ عَلَيْهِ «أَنه يأتي فَيَسْجُدُ لربه وَيَحْمَدُهُ، لاَ يَبدأُ بِالشَّفَاعَةِ أُولاً، ثُمَّ يُقالَ لَهُ: ارفَع رَأْسَكَ، وقُلْ يُسمعْ، وَسَلْ تُعْطَ، واشْفَع تُشَفَّع».

قوله: «قال أبو العباس»: هو شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية، الإمام المشهور، صاحب المصنفات، شهرته وإمامته في علوم الإسلام وتفننه تغنى عن الإطناب في وصفه.

قال الذهبي: لم يأت قبله بخمس مئة سنة مثله، وفي رواية بأربع مئة، وقال: أيضاً: لو حلفت بين الركن والمقام لحلفت أني لم أر مثله، وما رأى بعينه مثل نفسه رحمه الله، وقال ابن دقيق العيد: لما اجتمعت بابن تيمية رأيت رجلاً كل العلوم بين عينيه، يأخذ ما يشاء ويدع ما يشاء. وبالجملة فما أتى بعد عصر الإمام أحمد له نظير، وكانت وفاته سنة ثمان وعشرين وسبعمئة (١).

قوله: «نفى الله عما سواه كل ما يتعلق به المشركون» أي: أن الله نفى في هذه الآية المذكورة كل ما يتعلق به المشركون من الاعتقاد في غير الله من الملك والشركة فيه والمعاونة والشفاعة. فهذه الأمور الأربعة هي التي يتعلق بها المشركون.

قوله: «فنفى الله أن يكون لغيره ملك». وذلك في قوله تعالى: ﴿لَا يَمْلِكُونِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (سبا: ٢٢) ومن لا يملك

<sup>(</sup>١) وولادته سنة إحدى وستين وستمئة.

هذا المقدار فليس بأهل أن يُدعى.

قوله: «أو قسط منه». أي: من الملك، والقسط -بكسر القاف- هو النصيب من الشيء، وذلك في قوله: ﴿وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ ﴾ أي: ما لمن تدعون من الملائكة وغيرهم فيهما، أي: في السماوات والأرض من شرك، ومن ليس بمالك ولا شريك للمالك فكيف يدعى من دون الله؟

قوله: «أو أن يكون عوناً لله». وذلك في قوله: ﴿ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ اللهُ اللهِ مَن تدعونهم عون.

قوله: «ولم يبق إلا الشفاعة». فتبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب... إلخ. جملة الشروط التي لا بد وأن يكون أحدها في المدعو، أربعة حتى يقدر على إجابة من دعاه.

الأول: الملك، فنفاه بقوله: ﴿لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (سبأ: ٢٢).

الثاني: إذا لم يكن مالكاً فيكون شريكاً للمالك، فنفاه بقوله: ﴿ وَمَا لَهُمُ فِيهِمَا مِن يُتِرْكِ ﴾.

الثالث: إذا لم يكن مالكاً ولا شريكاً للمالك فيكون عوناً ووزيراً فنفاه بقوله: ﴿ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن طَهِيرِ اللهِ ﴾.

 (الفرقان: ٣)، وقال تعالى: ﴿ وَالتَّحَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةَ لََعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَالِمَهُ لَكُمْ مُنصَرُونَ ﴿ وَيَعْبُدُونَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُندُ تُحْضَرُونَ ﴿ آَنَ اللَّهِ عَالِمَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُ ۗ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَظَهِيرًا ﴿ اللهِ قَالَ: ٥٥).

قوله: «فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون، هي منتفية يوم القيامة، كما نفاها القرآن». يعني أن الشفاعة التي يطلبها المشركون من الشفعاء والأنداد من دون الله منتفية دنيا وأخرى، كما قال تعالى -عن مؤمن يس-: ﴿ ءَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ ٓ ءَالِهِ ـَةُ إِن يُرِدْنِ ٱلرَّحْمَنُ بِضُرِّ لَا تُغَنِّنِ عَنِّ شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنقِذُونِ ﴿ إِنِّ إِنِّ إِنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهِ ﴿ (بس: ٢٣-٢٤)، وقال تعالى عن -مؤمن آل فرعون-: ﴿ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيَّ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ, دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ (غافر: ٤٣)، وقال تعالى: ﴿ فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُرْبَانًا ءَالِمَةَ ۚ بَلْ ضَلُّواْ عَنْهُمْ ۖ وَذَالِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ١٤ ﴾ (الأحقاف: ٢٨)، وقال تعالى: ﴿فَمَاۤ أَغۡنَتْ عَنَّهُمْ ءَالِهَيُّهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمْرُ رَبِّكَ ۖ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبٍ ۚ ۚ ﴿ (هود: ١٠١)، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ جِتْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُمُ مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمَتُم أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرِّكَتُوا أَلْقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمَّ تَزْعُمُونَ اللَّهُ (الأنعام: ٩٤)، وقال تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرِكَآءَكُو فَدَعَوْهُمْ فَلَرْيَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَأُواْ ٱلْعَذَابَ ۚ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْنَدُونَ ۞ ﴿ (القصص: ٦٤)، فهذه حال كل من دعى من دون الله لشفاعة، أو غيرها في الدنيا والآخرة.

قوله: «وأخبر النبي عَلَيْ أنه يأتي فيسجد لربه ويحمده لا يبدأ بالشفاعة أولاً...» إلى آخره. هذا ثابت في «الصحيحين» وغيرهما من حديث أنس وغيره عنه عَلَيْ في حديث الشفاعة قال: «فأقوم فأمشي بين سماطين من المؤمنين حتى أستأذن على ربي، فإذا رأيته وقعت له، أو خررت ساجداً لربي فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم

قال: ارفع يا محمد، قل يسمع، واشفع تشفع، وسل تعطه، فأرفع رأسي فأحمد بتحميد يعلمنيه، ثم أشفع فيحد لي حداً فأدخلهم الجنة، ثم أعود إليه الثانية، فإذا رأيت ربي وقعت له، أو خررت ساجداً لربي فيدعني ما شاء الله أن يدعني، ثم يقول: ارفع محمد، قل يسمع فتعطه، واشفع تشفع. فأرفع رأسي فأحمده بتحميد يعلمنيه، ثم أشفع فيحد لي حداً، فأدخلهم الجنة، ثم أعود الثالثة، فإذا رأيت ربي وقعت له، أو خررت ساجداً لربي، فيدعني ما شاء الله أن يدعني ثم يقال: ارفع محمد، قل يسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع، فأرفع راسي فأحمده بتحميد يعلمنيه، ثم أشفع فيحد لي حداً فأدخلهم الجنة، ثم أعود الرابعة، فأقول: يا رب ما بقي إلا ثم أشفع فيحد لي حداً فأدخلهم الجنة، ثم أعود الرابعة، فأقول: يا رب ما بقي إلا من حبسه القرآن... (۱) الحديث، فبيّن الشفع أنه لا يشفع إلا بعد الإذن في الشفاعة وفي المشفوع فيهم، كما قال: «فيحد لي حداً فأدخلهم الجنة».



<sup>(</sup>١) أي منعه القرآن من الخروج وهم الكفار.

وَقَالَ لَهُ أَبُو هُرَيرَةُ: مَن أَسعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ؟ قَالَ: «مَن قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ إلاَّ اللهُ إلاَّ اللهُ وَلاَ تَكُونُ لِمَن اللهُ ولاَ تَكُونُ لِمَن أَللهُ ولاَ تَكُونُ لِمَن أَللهُ ولاَ تَكُونُ لِمَن أَشْرَكَ بِاللهُ. وَحَقِيقَتُهُ أَنَّ اللهُ سبحانَهُ هُوَ الَّذِي يَتَفَضَّلُ عَلَى أَهلِ الإِخلاصِ فَيَغفِرَ لَـهُم بِواسِطَةِ دُعَاءِ مَنْ أَذِنَ لَهُ أَن يَشفَعَ، لِيُكرِمَهُ وَيَنَالَ المَقَامَ المَحمُودَ.

فَالشَّفَاعَةُ الَّتِي نَفَاهَا القُرآنُ مَا كَانَ فِيهَا شِركٌ، وَلِهِذَا أَثبَتَ الشَّفَاعَةَ بِإِذَنِهِ في مَوَاضِعَ. وَقَد بَيَّنَ النَّبِيُّ ﷺ أَنَّهَا لاَ تَكُونُ إلاَّ لأَهلِ التَّوحِيدِ وَالإِخلاَصِ. انتَهَى كَلاَمُهُ.

قوله: «وقال أبو هريرة من أسعد الناس بشفاعتك» إلى آخره. هذا الحديث رواه البخاري ومسلم والنسائي عن أبي هريرة قال قلت يا رسول الله من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؛ فقال: «لقد ظننت يا أبا هريرة أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أول منك، لما رأيت من حرصك على الحديث، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصاً من قبل نفسه»، وفي رواية: «خالصاً مخلصاً من قلبه أو نفسه» رواه أحمد من طريق آخر، وصححه ابن حبان، وفيه: «وشفاعتي لمن شهد أن لا إله إلا الله مخلصاً، يصدق قلبه لسانه ولسانه ولمه». قال شيخ الإسلام: فجعل أسعد الناس بشفاعته أكملهم إخلاصاً. وقال في الحديث الصحيح: «من سأل الله في الوسيلة حلت عليه شفاعتي يوم القيامة»، ولم يقل: كان أسعد الناس بشفاعتي، فعلم أنها يحصل للعبد بالتوحيد والإخلاص من شفاعة الرسول على وغيرها ما لا يحصل بغيره من الأعمال، وإن كان صالحاً لسؤال الوسيلة للرسول في فكيف بها لم يأمر به من الأعمال، بل نهى عنه، فذلك لا ينال به خير لا في الدنيا ولا في الآخرة، مثل غلو النصارى في المسيح فإنه يضرهم ولا ينفعهم، ونظير هذا في «الصحيح» عنه في أنه قال: «لكل نبي دعوة مستجابة، ينفعهم، ونظير هذا في «الصحيح» عنه في أنه قال: «لكل نبي دعوة مستجابة»

وإني اختبأت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة، فهي نائلة إن شاء الله من مات لا يشرك بالله شيئاً»، وكذلك في أحاديث الشفاعة كلها، إنها يشفع في أهل التوحيد، فبحسب توحيد العبد لربه وإخلاصه دينه لله تعالى يستحق كرامة الله بالشفاعة وغيرها.

وقال ابن القيم ما معناه: تأمل هذا الحديث كيف جعل أعظم الأسباب التي تنال بها شفاعته تجريد التوحيد؛ عكس ما عند المشركين من أن الشفاعة تنال باتخاذهم شفعاء، وعبادتهم وموالاتهم من دون الله، فقلب النبي على ما في زعمهم الكاذب، وأخبر أن سبب الشفاعة تجريد التوحيد، فحينئذ يأذن الله للشافع أن يشفع. ومن جهل المشرك اعتقاده أن من اتخذه ولياً أو شفيعاً أنه يشفع له، وينفعه عند الله كما يكون خواص الملوك والولاة تنفع من والاهم، ولم يعلموا أن الله لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه، ولا يأذن في الشفاعة إلا من رضي قوله وعمله، كما قال تعلى في الفصل الأول: ﴿مَن ذَا اللهِ كَم يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلّا بِإِذْنِهِ وَ اللهِ اللهِ وَلِي اللهِ اللهِ وَلَا يَأْذُن في الشفاعة الا من رضي قوله وعمله، كما قال تعلى في الفصل الأول: ﴿مَن ذَا اللّهِ لَمِن النّهِ عَندُهُ وَ إِلّا بِإِذْنِهِ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَن النّهِ وَلِي اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ هو الفصل الثاني: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَن النّهِ وَلَا يَشْفَعُ مِن القول والعمل إلا توحيده، واتباع رسوله على النهى ملخصاً.

وقال الحافظ المراد بهذه الشفاعة المسؤول عنها هنا بعض أنواع الشفاعة، وهي التي يقول على المتي أمتي أمتي فيقال له: أخرج من النار من كان في قلبه وزن كذا من الإيان فأسعد الناس بهذه الشفاعة من يكون إيانه أكمل ممن دونه، وأما الشفاعة العظمى فللراحة من كرب الموقف فأسعد الناس بها من يسبق إلى الجنة،

<sup>(</sup>١) ودليل هذا الفصل قولـه تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ ورأس الإسلام التوحيد، ودليل آخر قولـه: ﴿ إِن تَكَفَّرُوا فَإِنَ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمٌ ۚ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ ۗ وَإِن تَشْكُرُوا فَإِنَ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمٌ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن تَشْكُرُوا فَإِنَ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمٌ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن تَشْكُرُوا فَإِنَ اللَّهُ عَنِي عَنكُمُ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن تَشْكُرُوا فَإِن اللَّهُ عَنْ إِن اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ إِنْ اللَّهُ عَنْهُ مِنْهُ لَكُمْ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ اللَّهُ عَنْهُ لَكُمْ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن لَمُعْمُوا فَإِنْ كَاللَّهُ عَنْهُمُ وَاللَّهُ عَنْهُمْ أَلِهُ إِنْ اللّهُ عَنْهُمْ أَلَىٰ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن لَهُ عَنْهُمُ وَاللَّهُ عَنْهُمْ أَنْهُ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن تَلْمُؤْمُ وَاللَّهُ عَنْهُمْ أَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن تَكُفُرُوا فَإِنْ اللَّهِ عَنْهُ عَنْكُمُ أَنْ إِلَىٰ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَنْهُمْ أَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَالِيْنَ عَنْكُمُ أَوْلًا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُر ۗ وَإِن تَشْكُمُ وَاللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ مَا إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَا عَالَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالِكُوا عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

وهم الذين يدخلونها بغير حساب، ثم الذين يلونهم وهو من يدخلها بغير عذاب بعد أن يحاسب ويستحق العذاب، ثم من يصيبه لفح من النار ولا يسقط.

واعلم أن شفاعته ﷺ في القيامة ستة أنواع كما ذكره ابن القيم:

الأول: الشفاعة الكبرى التي يتأخر عنها أولو العزم عليهم الصلاة والسلام حتى تنتهى إليه فيقول: «أنا لها» وذلك حين يرغب الخلائق إلى الأنبياء ليشفعوا لهم إلى رجم حتى يريحهم من مقامهم في الموقف. وهذه شفاعة يختص بها، لا يشركه فيها أحد.

الثاني: شفاعته لأهل الجنة في دخولها. وقد ذكرها أبو هريرة في حديثه الطويل المتفق عليه.

الثالث: شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار، فيشفع لهم أن لا يدخلوها.

الرابع: شفاعته في العصاة من أهل التوحيد الذين دخلوا النار بذنوبهم، والأحاديث بها متواترة عن النبي عليها. وقد أجمع عليها الصحابة وأهل السنة قاطبة، وبدعوا من أنكرها(١) وصاحوا به من كل جانب، ونادوا عليه بالضلال.

الخامس: شفاعته لقوم من أهل الجنة في زيادة ثوابهم ورفع درجتهم، وهذه مما لم ينازع فيها أحد.

السادس: شفاعته في بعض الكفار من أهل النار أن يخفف عذابه، وهذه خاصة بأبي طالب وحده (٢).

قوله: «وحقيقته»: أي حقيقة الأمر، أي أمر الشفاعة أن الله سبحانه هو الذي

<sup>(</sup>١) وهم الخوارج والمعتزلة الذين يقولون: من يدخل النار فلا يخرج منها بل يخلد فيها مطلقاً كافراً أو صاحب كبيرة فإنه يكون عندهم كافراً.

<sup>(</sup>٢) وبالنبي ﷺ وحده.

يتفضل على أهل الإخلاص، فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليكرمه وينال المقام المحمود فهذا هو حقيقة الشفاعة، لا كها يظن المشركون والجهال أن الشفاعة هي كون الشفيع يشفع ابتداءً فيمن شاء، فيدخله الجنة وينجيه من النار. ولهذا يسألونها من الأموات وغيرهم إذا زاروهم وذلك أنهم قالوا: إن الميت المعظم الذي لروحه قرب ومزية عند الله لا تزال تأتيه الألطاف من الله، وتفيض على روحه الخيرات، فإذا علق الزائر روحه به وأدناها منه فاض من روح المزور على روح الزائر من تلك الألطاف بواسطتها، كها ينعكس الشعاع من المرآة الصافية والماء ونحوه على الجسم المقابل له. قالوا: فتهام الزيارة أن يتوجه الزائر بروحه وقلبه إلى الميت، ويعكف بهمته عليه، ويوجه قصده كله وإقباله عليه بحيث لا يبقى فيه التفات إلى غيره. وكل ما كان جمع الهمة والقلب عليه أعظم كان أقرب يبقى فيه التفات إلى غيره. وكل ما كان جمع الهمة والقلب عليه أعظم كان أقرب الحيانة الله الميت، وشفاعته له (۱).

قال ابن القيم: وقد ذكر هذه الزيارة على هذا الوجه ابن سينا والفارابي وغيرهما، وصرح بها عباد الكواكب في عبادتها وقالوا: إذا تعلقت النفوس الناطقة بالأرواح العلوية فاض عليها من النور وبهذا السر عُبدت الكواكب، واتخذت لها الهياكل، وصنفت لها الدعوات، واتخذت الأصنام المجسدة لها؛ وهذا بعينه هو الذي أوجب لعباد القبور اتخاذ أعياد، وتعليق الستور عليها، وإيقاد السرج عليها، وبناء المساجد عليها، وهو الذي قصد الرسول عليها إبطاله ومحوه بالكلية، وسد الذرائع المفضية إليه؛ فوقف المشركون في طريقه وناقضوه في قصده وكان عليها شق وهؤلاء في شق. وهذا الذي ذكره هؤلاء المشركون في زيارة القبور هو الشفاعة التي ظنوا أن آلهتهم تنفعهم بها. وتشفع لهم عند الله قالوا: فإن العبد إذا تعلقت روحه بروح الوجيه المقرَّب عند الله، وتوجه بهمته إليه، وعكف بقلبه

<sup>(</sup>١) يعنى وينسى الله، تعالى عن هذا الشرك علواً كبيراً.

عليه، صاربينه وبينه اتصال يفيض به عليه منه نصيب مما يحصل له من الله وشبهوا ذلك بمن يخدم ذا جاه وحُظُو وقرب من السلطان؛ فهو شديد التعلق به، فها يحصل لذلك السلطان من الإنعام والإفضال ينال ذلك المتعلق بحسب تعلقه به. فهذا سر عبادة الأصنام وهو الذي بعث الله رسله، وأنزل كتبه بإبطاله وتكفير أصحابه، ولعنهم، وأباح دماءهم، وأموالهم، وسبي ذراريهم، وأوجب لهم النار، والقرآن من أوله إلى آخره، مملوء من الرد على أهله وإبطال مذهبهم. انتهى.

قوله: «وينال المقام المحمود»: أي المقام الذي يحمده فيه الخلائق كلهم وخالقهم تبارك وتعالى. قال ابن جرير: قال أكثر أهل التأويل ذلك المقام الذي يقومه على الشفاعة للناس ليريحهم ربهم مما هم فيه من شدة ذلك اليوم. وقال ابن عباس: المقام المحمود مقام الشفاعة. وكذا قال ابن أبي نجيح عن مجاهد. وقال قتادة: هو أول من تنشق عنه الأرض، وأول شافع، وكان أهل العلم يرون أنه المقام المحمود.

قوله: «فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك»(١): يعني أن الشفاعة التي نفاها الله في القرآن هي الشفاعة التي فيها شرك بالله، من دعاء غير الله وعبادته ليشفع له عند الله، فإن الله سبحانه نفى هذه الشفاعة وأخبر أنها لا تكون أبداً، بل أخبر أن ذلك شرك ونزه نفسه عنه، ونفى أن يكون للمؤمنين ولي أو شفيع من دونه، مع أن الشفاعة يوم القيامة لهم بإذنه، لا تكون للمشركين كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ بِذِ لا نَنفَع الشّفاعة أَلِلا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمَّنُ وَرَضِى لَهُ وَقَلا (١٠٩) فنفى سبحانه أن تنفع الشفاعة أحداً إلا من أذن له الرحمن ورضي قوله وعمله، وهو المؤمن المخلص، وأما المشرك الداعي لغير الله ليشفع له فلا تنفعه الشفاعة، ولا يؤذن لأحد في الشفاعة فيه كما قال: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَهُ ٱلشَّغِمِينَ (١٠٩) ﴿ (الدنر: ٤٨) يؤذن لأحد في الشفاعة فيه كما قال: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَهُ ٱلشَّغِمِينَ (١٠٤) ﴿ (الدنر: ٤٨)

<sup>(</sup>١) الشفاعة المنفية هي التي تكون لأهل الشرك.

٣٠٨ عنيير العزيز الحميح

وقال تعالى: ﴿ وَقِيلَ ٱدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَرْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَأَوُا ٱلْعَذَابَ ۚ لَوَ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْنَدُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (القصص: ٦٤).

قوله: «وقد بيّن النبي ﷺ إلى آخره تقدم ما يتعلق بذلك والله أعلم.



### باب

# قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ (القصص: ٥٦) الآية (١١).

### الشِّنجُجُ :

أراد المصنف - رحمه الله - الرد على عباد القبور الذي يعتقدون في الأنبياء والصالحين أنهم ينفعون ويضرون، فيسألونهم مغفرة الذنوب، وتفريج الكروب، وهداية القلوب، وغير ذلك من أنواع المطالب الدنيوية والأخروية؛ ويعتقدون أن لهم التصرف بعد الموت على سبيل الكرامة. وقد وقفت على رسالة لرجل منهم في ذلك، ويحتجون على ذلك بقوله: ﴿ لَهُم مَّا يَشَآ أُونِ عِندَ رَبِّهِم ۚ ﴾ (٢) يقول قائلهم (٣) في حق رسول الله على:

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

فإذا عرف الإنسان معنى هذه الآية ومن نزلت فيه؛ تبيّن له بطلان قولهم وفساد شركهم؛ لأن رسول الله على أفضل الخلق وأقربهم من الله، وأعظمهم جاهاً عنده؛ ومع ذلك حرص واجتهد على هداية عمه أبي طالب في حياة أبي طالب وعند موته فلم يتيسر ذلك ولم يقدر عليه، ثم استغفر له بعد موته فلم يغفر له حتى نهاه الله عن ذلك. ففي هذا أعظم البيان، وأوضح البرهان على أنه على لا يملك ضراً ولا نفعاً، ولا عطاء ولا منعاً؛ وأن الأمر كله بيد الله، فهو الذي يهدي من يشاء، ويضل من يشاء، ويحشف الضر

<sup>(</sup>١) المقصود من الترجمة: وجوب إخلاص العبادة لله لأنه هو الذي بيده الأمر وهداية القلوب.

<sup>(</sup>٢) وهذه الآية: ﴿ لَهُمُ مَّا يَشَآ أُونَ ﴾ في الجنة ليس معناه أنهم يعبدون من دون الله.

<sup>(</sup>٣) وهو البوصيري.

<sup>(</sup>٤) حتى صار مثلاً فيقال النبي ما هدى عمه، وإبراهيم ما هدى أباه، ونوح ما هدى ولده.

عمن يشاء، ويصيب من يشاء من عباده وهو الغفور الرحيم. وهو الذي من جوده الدنيا والآخرة؛ وهو بكل شيء عليم. ولو كان عنده على من هداية القلوب ومغفرة الذنوب وتفريج الكروب شيء؛ لكان أحق الناس به، وأولاهم من قام معه أتم القيام ونصره، وأحاطه من بلوغه ثهان سنين، وإلى ما بعد النبوة بثهان سنين أو أكثر (۱)، بل قال تعالى: ﴿قُل لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَضَرًّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَحَمُّرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي الشُوّهُ إِنْ أَنَّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَحَمُّرَتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنِي الشُوّهُ إِنْ أَنَّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا مَرْكُ إِنْ أَنَّا إِلّا مَا شَاءَ اللّهُ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ اللّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه أَعْداء الآيات وما أشبهها، والإيان بذلك البيت وما أشبهه، ولكن قاتل الله أعداء الذين جاوزوا الحد في إطرائه والغلو فيه.

وأما معنى الآية فقال ابن كثير: يقول تعالى لرسوله على: إنك يا محمد لا تهدي من أحببت أي ليس إليك ذلك، إنها عليك البلاغ والله يهدي من يشاء، وله الحكمة البالغة، والحجة الدامغة كها قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ (البقرة: ٢٧٢)، وقال: ﴿ وَمَا أَكُنّ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ البقرة: ٢٧٢)، وقال: ﴿ وَمَا أَكُنّ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ البقرة: ٢٧٢) وهذه الآية أخص من هذا كله فإنه قال: ﴿ إِنّكَ لَا بَهُ مِن مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو أَعَلَمُ بِاللّهُ هَتَدِينَ ﴾ (القصص: ٥٠). تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَ اللّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ وَهُو أَعَلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (القصص: ٥٠). أنها أي أعلم بمن يستحق الهداية ممن يستحق الغواية. وقد ثبت في «الصحيحين» أنها نزلت في أبي طالب؛ وقد كان يحوطه وينصره، ويقوم في حقه، ويحبه حباً طبعيًا (٢) لا حباً شرعياً، فلها حضرته الوفاة وحان أجله دعاه رسول الله عَلَيْ إلى الإيهان

<sup>(</sup>١) وهو عمه أبو طالب.

<sup>(</sup>٢) أفصح من طبيعياً، كما يقول حنفياً.

والدخول في الإسلام فسبق القدر فيه، واختطف من يده، فاستمر على ما كان عليه من الكفر ولله الحجة البالغة.

فإن قلت: قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهَدِئَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ السّورى: ٥٢ ) فالجمع بينها وبين الآية المترجم لها، قيل: الهداية التي تصح نسبتها لغير الله بوجه ما هي هداية الإرشاد والدلالة كها قال: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهَدِئَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ الله الله عَي الله عَي التوفيق (١) وخلق القدرة على الطاعة، وذكره بعضهم بمعناه.



(١) هذا الحديث فيه فوائد:

أحدها: أن هداية التوفيق وقبول الحق والرضا به وإيثاره على من سواه بيد الله فهو الذي يوفق العبد لقبول الحق وإيثاره، وأما هداية الإرشاد والبيان والبلاغ والدلالة فهذه تكون للرسل والمصلحين كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي ٓ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾.

الثان: في هذه الآية تسلية للرسول على.

الثالث: وفيها بيان أن الرسل بشر لا يستحقون العبادة.

الرابع: وفيه مضرة قرناء السوء والحذر منهم ومن مجالستهم وزيارتهم.

الخامس: فيه جواز عيادة المريض من المشركين لدعوته إذا كان يرجى إسلامه كما زار النبي اليهودي فأسلم.

السادس: وفيه تكرار الدعوة للإسلام وكما كررها لأهل خيبر.

وَفِي «الصَّحِيحِ» عَن ابنِ الْسَيِّبِ، عَن أَبيهِ قَالَ: لَيَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الْوَفَاةُ، جَاءَهُ رَسُولُ الله ﷺ وَعِنْدَهُ عَبْدَالله بْنَ أَبِي أُمَيَّةَ وَأَبُو جَهلٍ، فَقَالَ: «يَا عَمِّ قُلْ: لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله، كَلِمَةً أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ الله»، فَقَالاَ لَهُ: أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِالمُطَّلِبِ؟ فَأَعَادَ عَلَيهِ النَّبِيُّ ﷺ، فَأَعَادَا، فَكَانَ آخِرَ مَا قَالَ: هُو عَلَى مِلَةِ عَبْدِالمُطَّلِبِ؟ فَأَعَادَ عَلَيهِ النَّبِيُّ ﷺ: «لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا عَبْدِالمُطَّلِبِ، وَأَبَى أَنْ يَقُولَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ الله. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا عَبْدِالمُطَّلِبِ، وَأَبَى أَنْ يَقُولَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ الله. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «لأَسْتَغْفِرُواْ كَبْدِالمُطَّلِبِ، وَأَبَى أَنْ يَقُولَ: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْ يَسَعْفُورَنَّ لَكَ مَا لَمُشَرِكِينَ وَلَوْكَ أَنْ أَوْلِي قُرُولَ ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِي وَٱلَذِينَ ءَامَنُواْ أَنْ يَسَعْفُورُواْ لَنَّ فَي أَنْ وَلَوْلَ قُرُولَ ﴾ (التوبة: ١١٣)، وأَنزَلَ في أَبِي طَالِبٍ: ﴿ إِلَنَكَ لَلْ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَالتوبة: ١١٥)، وأَنزَلَ في أَبِي طَالِبٍ: ﴿ إِلنَّهُ مِنْ يَشَاءُ فَي أَنْ وَلَكِينَ أَلَهُ عَلَى مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَاكِنَ أَلُولُ قَرُقَى ﴾ (التوبة: ١١٣)، وأَنزَلَ في أَبِي طَالِبٍ: ﴿ إِلنَّهُ اللهُ كُنْ أَنْ يَعْمُولُ وَلَكِينَ أَلَهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءً ﴾ (القصص: ٢٥).

قوله: «في الصحيح»: أي «الصحيحين».

قوله: «عن ابن المسيب»: هو سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب بن عمر و بن عائذ بن عمران بن مخزوم القرشي المخزومي، أحد العلماء الأثبات، الفقهاء الكبار، الحفاظ العباد، اتفقوا على أن مرسلاته أصح المراسيل<sup>(۱)</sup>. وقال ابن المديني: لا أعلم في التابعين أوسع علماً منه. مات بعد التسعين وناهز الثمانين، وأبوه المسيب صحابي بقي إلى خلافة عثمان -رضي الله عنه-، وكذلك جده حزن صحابي، استشهد باليمامة.

قوله: «لما حضرت أبا طالب الوفاة»: أي حضرت علامات الوفاة وإلا فلو كان انتهى إلى المعاينة لم ينفعه الإيمان لو آمن. ويدل على ذلك ما وقع من المراجعة بينه وبينهم، ويحتمل أن يكون انتهى إلى تلك الجالة، لكن رجا النبي على أنه إذا أقر

<sup>(</sup>١) ومراسيل سعيد بن المسيب حجة عند الجمهور لأنها فُتشت فُوجدت مسندة بخلاف مراسيل غيره فإنها ليست حجة، وذهب أبو حنيفة ومالك أن المرسل حجة.

بالتوحيد ولو في تلك الحالة أن ذلك ينفعه بخصوصه، ويسوغ فيه شفاعته على ولهذا قال: «أجادل لك بها وأشهد لك بها، وأحاج لك بها» ويدل على الخصوصية أنه بعد أن امتنع من الإقرار بالتوحيد، ومات على الامتناع منه لم يترك النبي على الشفاعة له، بل شفع له حتى خفف عنه العذاب بالنسبة إلى غيره. وكان ذلك من الخصائص في حقه.

قوله: «جاءه رسول الله ﷺ». يحتمل أن يكون المسيب حضر هذه القصة، فإن المذكورين من بني مخزوم وهو أيضاً مخزومي، وكانوا يومئذ كفاراً فهات أبو جهل على كفره، وأسلم الآخران. وقول بعض الشراح: إن هذا الحديث من مراسيل الصحابة مردود، وفي هذا جواز عيادة المشرك إذا رُجِيَ إسلامه وجواز حمل العلم إذا كان فيه مصلحة راجحة على عدمه.

قوله: «يا عم». منادى مضاف يجوز فيه إثبات الياء وحذفها.

قوله: «قل لا إله إلا الله». أي: قل هذه الكلمة، عارفاً لمعناها، معتقداً له في هذه الحال وإن لم تعمل به، إذ لا يمكن عند الموت إلا ذلك، ولا بد مع ذلك من شهادة أن محمداً رسول الله.

قوله: «كلمة». قال القرطبي: أحسن ما تقيد «كلمة» بالنصب على أنه بدل من لا إله إلا الله، ويجوز رفعها على احتمال المبتدأ.

قوله: «أحاج لك بها عند الله». هو بتشديد الجيم من «المحاجة»، وهي مفاعلة من الحجة، والجيم مفتوحة، على الجزم جواب الأمر، أي: أشهد لك بها عند الله كها في الرواية الأخرى. وفيه دليل على أن الأعهال بالخواتيم، لأنه لو قالها لنفعته، وإن مات على التوحيد نفعته الشفاعة، وإن لم يعمل شيئاً غير ذلك، وأن من كان كافراً يجحدها إذا قالها عند الموت أجريت عليه أحكام الإسلام، فإن كان صادقاً من قلبه نفعته عند الله، وإلا فليس لنا إلا الظاهر، بخلاف من يتكلم بها في

حال كفره(١).

قوله «فقالا له: أترغب عن ملة عبدالمطلب»: ذكَّراه الحجة الملعونة التي يتعلق بها المشركون من الأولين والآخرين، ويردون بها على الرسل، وهي تقليد الآباء والكبراء (٢)، وأخرجا الكلام مخرج الاستفهام مبالغة في الإنكار لعظمة هذه الحجة في قلوب الضالين؛ وكذلك اكتفيا بها في المجادلة مع مبالغته على وتكريره؛ فلأجل عظمتها ووضوحها عندهم اقتصرا عليها.

قال المصنف: وفيه تفسير لا إله إلا الله بخلاف ما عليه أكثر من يدعي العلم، وفيه أن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي على إذا قال للرجل: قل لا إله إلا الله، فقبّح الله من أبو جهل أعلم منه بأصل الإسلام.

قوله: «فأعاد النبي على وأعادا»: أي أعاد عليه النبي على مقالته، وأعادا عليه مقالتهما مبالغة منه على وحرصاً على إسلام عمه؛ ومع ذلك لم يقدر النبي على ذلك، ولا على تخليصه من عذاب الله بل سبق فيه القضاء المحتوم، واستمر على كفره ليعلم الناس أن لا إله إلا الله فلو كان عند النبي على من هداية القلوب، وتفريج الكروب شيء لكان أحق الناس بذلك وأولاهم عمه الذي فعل معه ما فعل، وفيه الحرص في الدعوة إلى الله، والصبر على الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وأن رد ذلك على صاحبه وتكريره وعدم الاكتفاء بمرة واحدة.

قوله: «فكان آخر ما قاله» -هو بنصب آخر على الظرفية- أي آخر زمن تكليمه إياهم و يجوز رفعه (٣).

قوله: «هو على ملة عبدالمطلب»: الظاهر أن أبا طالب قال: أنا، فغيره

<sup>(</sup>١) فإنها لا تنفعه.

<sup>(</sup>٢) وهي قوله تعالى عنهم: ﴿إِنَّا وَجَدْنَآ ءَاكِمَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّلَةِ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُّهَتَدُونَ ۗ ﴾.

<sup>(</sup>٣) على أنه اسم كان وهو أحسن.

الراوي (١) أنفة أن يحكي كلام أبي طالب استقباحاً للفظ المذكور، وهي من التصرفات الحسنة. قاله الحافظ. وقد رواه الإمام أحمد بلفظ «أنا» فدل على ما ذكرناه.

قوله: «وأبى أن يقول لا إله إلا الله» قال الحافظ: هذا تأكيد من الراوي في نفي وقوع ذلك من أبي طالب، وكأنه استند في ذلك إلى عدم سماعه منه في تلك الحال. كذا قال وفيه نظر، بل نفيه مستند إلى إباء أبي طالب عن قولها بقوله: «هو على ملة عبدالمطلب» (٢).

قال المصنف: وفيه الرد على من زعم إسلام عبدالمطلب (٣) وأسلافه، ومضرة أصحاب السوء على الإنسان، ومضرة تعظيم الأسلاف والأكابر، أي زيادة على المشروع بحيث يجعل أقوالهم حجة يرجع إليها عند التنازع (٤).

قوله: «فقال النبي: لأستغفرن لك ما لم أنه عنك»: أقسم ﷺ ليستغفرن له إلا أن ينهى عن ذلك، كما في رواية مسلم: «أما والله لأستغفرن لك» قال النووي: وفيه جواز الحلف من غير استحلاف؛ وكأن الحلف هنا لتأكيد (٥) العزم على

لــولا الملامــة أو حــذاري مــسبة لوجــدتني ســمحاً بــذاك مبينــاً وفي بيت آخر:

فوالله لولا أن أجيء بسبة تجررُّ على أشياخنا في المحافل لكنّا اتبعناه على كل حالة من الدهر جدا غير قول التهازل

<sup>(</sup>١) استقباحاً لأنه ينسبه لنفسه.

<sup>(</sup>٢) وقد كان أبو طالب عارفاً بصحة دين الإسلام ولكن منعه الحمية لآبائه أن يشهد عليهم بالكفر وأن يخالفهم كها قال:

<sup>(</sup>٣) أو أنه أسلم في الخفية أو أن الله أحيا أبوي النبي فأسلما فكل هذا باطل.

<sup>(</sup>٤) أما تعظيمهم في حدود المشروع كالدعاء لهم والاقتداء بأفعالهم الطيبة فلا بأس.

<sup>(</sup>٥) وكان ﷺ كثيراً ما يحلف لتأكيد المقام كقوله: «إني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين...» الحديث.

الاستغفار، وتطييباً لنفس أبي طالب. وكانت وفاة أبي طالب بمكة قبل الهجرة بقليل. قال ابن فارس: مات أبو طالب ولرسول الله على تسع وأربعون سنة وثمانية أشهر وأحد عشر يوماً. وتوفيت خديجة أم المؤمنين -رضي الله عنها- بعد موت أبي طالب بثمانية أيام.

قوله: «فأنزل الله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَن يَسۡتَغۡفِرُواْ لِلْمُشۡرِكِينَ ﴾ (التوبة: ١١٣)»: أي ما ينبغي لهم ذلك، وهو خبر بمعنى النهي. وقد روى الطبري عن عمرو بن دينار قال: قال رسول الله علي «استغفر إبراهيم لأبيه وهو مشرك، فلا أزال أستغفر لأبي طالب حتى نهاني عنه ربي " فقال أصحابه: نستغفر لآبائنا كما استغفر نبيه لعمه فنزلت: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُواْ أُولِي قُرُكَ مِنْ بَعَدِما تَبَيِّنَ لَمُمْ أَنَهُمْ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيدِ الله وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَسِهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَآ إِيَّاهُ فَلَمَّا نَبَيَّنَ لَهُۥ أَنَّهُۥ عَدُوٌّ لِلَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ ﴾ (التوبة: ١١٣-١١٤)، وهذا فيه إشكال لأن وفاة أبي طالب بمكة قبل الهجرة اتفاقاً. وقد ثبت أن النبي على أتى قبر أمه لما اعتمر فاستأذن ربه أن يستغفر لها فنزلت هذه الآية. وفيه دلالة على تأخر نزول الآية عن وفاة أبي طالب، ولكن يحتمل أن يكون نزول الآية تأخر وإن كان سببها تقدم، ويكون لنزولها سببان: متقدم، وهو أمر أبي طالب، ومتأخر، وهو أمر أمه، ويؤيد تأخر النزول استغفاره ﷺ للمنافقين حتى نزل النهي عن ذلك فإن ذلك يقتضي تأخر النزول وإن تقدم السبب ويشير إلى ذلك أيضاً قوله في حديث الباب، وأنزل الله في أبي طالب: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ (القصص: ٥٦) لأنه يشعر بأنه الأولى نزلت في أبي طالب وفي غيره، والثانية فيه وحده. ويؤيد تعدد السبب ما أخرج أحمد عن على قال: سمعت رجلاً يستغفر لوالديه وهما مشركان (۱). فذكرت ذلك للنبي ﷺ فأنزل الله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَن يَسۡتَغۡفِرُوا لِلْمُشۡرِكِينَ وَلَوۡكَانُوۤا أُولِي فَانزل الله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَن يَسۡتَغۡفِرُوا لِلْمُشۡرِكِينَ وَلَوۡكَانُوۤا أُولِي فَانزل الله: ﴿ مَا كَانَ اَسۡتِغۡفَارُ إِبْرَهِيمَ قُرُونَ مِنْ بَعۡدِمَا تَبَرَّأُ مِنْ أَنَهُمُ أَنَهُمُ أَضَحَن بُ الْجَحِيدِ اللَّهِ وَمَا كَانَ اَسۡتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَا عَن مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَ آ إِيّنَاهُ فَلَمَّا لَبُرَيْنَ لَدُوانَّ أَنَهُ وَعَدُولُ لِلَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ ﴾ (التوبة: ١١٣-١٧) الآية.

قال الحافظ: وفيه تحريم الاستغفار للمشركين، وتحريم موالاتهم ومحبتهم؛ لأنه إذا حرم الاستغفار لهم، فموالاتهم ومحبتهم أولى.



<sup>(</sup>١) ولا مانع من تعدد الأسباب.

<sup>(</sup>٢) أصلها المحبة في القلب ثم تتبعها النصرة والمعاونة.

#### باب

### ما جاء في أن سبب كفر بني آدم تركهم دينهم هو<sup>(١)</sup> الغلو في الصالحين<sup>(١)</sup>

وَقُولُ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَنَأَهَلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَعُولُواْ عَلَى ٱللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَنَأَهَلَ ٱلْكِتَابُ النساء: ١٧١].

### الشِّجُجُ :

أما تركهم فهو مجرور عطفاً على المضاف إليه، ولما ذكر المصنف -رحمه الله-بعض ما يفعله عباد القبور مع الأموات من الشرك، أراد أن يبيِّن السبب في ذلك ليحذر، وهو الغلو مطلقاً لا سيا في الصالحين، فإنه أصل الشرك قديماً وحديثاً لقرب الشرك بالصالحين من النفوس فإن الشيطان يظهره في قالب المحبة والتعظيم.

وقول الله عز وجل: ﴿ قُلَ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغَلُواْ ( ٢) فِي دِينِكُمْ ﴾ (المائدة: ٧٧): قال العلماء: الغلو هو مجاوزة الحد ( ٤) في مدح الشي أو ذمه وضابطه تعدي ما أمر الله به وهو الطغيان الذي نهى الله عنه في قوله: ﴿ وَلَا تَطْغَوّاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَنَى الله عنه في قوله: ﴿ وَلَا تَطْغَواْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَنَى الله عنه في قوله: ﴿ وَلَا تَطْغَواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ غَضَيِي ﴿ وَلَا تَطْغَواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ (المائدة: ٧٧) أي لا تتعدوا ما حدد الله لكم. وأهل الكتاب هنا هم اليهود والنصارى فنهاهم عن الغلو في الدين ونحن كذلك، كما قال تعالى: ﴿ فَالسَّقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوُّ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ الله ﴿ وَهِ الله وَهِ الله وَهِ الله وَهُ وَلَا لَا الله وَهُ وَلَا تَطُعُوا الله وَهُ وَلَا الله وَهُ الله وَهُ الله وَهُ الله وَهُ الله وَهُ وَلَا تَطُعُونُ وَلَا تَطُعُونُ وَلَا تَعْمُ وَلَا الله وَهُ الله وَالله وَهُ الله وَهُ الله وَهُ الله وَالله وَهُ الله وَهُ الله وَهُ الله وَهُ وَاللّه وَهُ الله وَهُ الله وَهُ وَلَا الله وَهُ الله وَلَا الله وَهُ وَاللّه وَهُ الله وَهُ الله وَاللّه وَلّه وَلّه وَاللّه وَلّ

<sup>(</sup>١) محبة الصالحين قربة ودين؛ لكن لا يجوز الغلو فيهم برفعهم إلى مقام الألوهية والعبادة.

<sup>(</sup>٢) هذا هو الأغلب وإلا فقد يكون كفرهم بعبادة الكواكب أو بالسحر أو غيره.

<sup>(</sup>٣) مناسبة الآية للترجمة أن محبة الصالحين دين وقربة فالغلو فيها غلو في الدين.

<sup>(</sup>٤) وأصله الغلو مطلقاً يقال: غلت القدور إذا زادت النار من تحته فظهر الماء من القدر.

والغلو كثير في النصارى، فإنهم غلوا في عيسى -عليه السلام-، فنقلوه من حيز النبوة إلى أن اتخذوه إلهاً من دون الله يعبدونه كما يعبدون الله، بل غلوا فيمن زعم أنه على دينه من أتباعه، فادعوا فيه العصمة، فاتبعوهم في كل ما قالوه، سواء كان حقاً أو باطلاً، وناقضتهم اليهود في أمر عيسى -عليه السلام- فغلوا فيه فحطوه من منزلته حتى جعلوه ولد بغى.

قال شيخ الإسلام: ومن تشبه من هذه الأمة باليهود والنصارى وغلا في الدين بإفراط فيه أو تفريط وضاهاهم في ذلك فقد شابههم كالخوارج المارقين من الإسلام الذين خرجوا في خلافة على بن أبي طالب -رضي الله عنه-، وقاتلهم حين خرجوا على المسلمين بأمر النبي على كما ثبت من عشرة أوجه في «الصحاح» و«المسانيد»، وغير ذلك، وكذلك من غلا في دينه من الرافضة والقدرية والجهمية والمعتزلة والأشاعرة. وقال أيضاً: فإذا كان على عهد النبي من من انتسب إلى الإسلام وقد مرق منه مع عبادته العظيمة، فليعلم أن المنتسب إلى الإسلام والسنة في هذه الأزمان قد يمرق أيضاً من الإسلام وذلك بأسباب: منها الغلو الذي ذمه الله في كتابه حيث قال: ﴿ وَلَلْ يَتَاهَمُ لَ اللَّهِ عَنْ كَتَابِهُ حَيْثُ مَ اللهُ وَاللَّهُ مَن الرافضة، فأمر بأخاديد خُدّت وعلي بن أبي طالب -رضي الله عنه حرق الغالية من الرافضة، فأمر بأخاديد خُدّت لهم عند باب كندة (۱۱ فقذفهم فيها واتفق الصحابة -رضي الله عنهم على قتلهم، لكن ابن عباس كان مذهبه أن يقتلوا بالسيف من غير تحريق، وهو قول أكثر العلماء (۲).

### 

<sup>(</sup>١) موضع في الكوفة.

<sup>(</sup>٢) وهو الصحيح ولكن علياً –رضي الله عنه– من شدة غضبه عليهم بسبب غلوهم وعظم جريمتهم حرقهم.

في الصَّحِيحِ عَن ابنِ عَبَّاسٍ في قَولِ الله تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَ ءَالِهَ تَكُو وَلَا الله تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَ ءَالِهَ تَكُو وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ﴿ آ ﴾ (نوح: ٢٣). قَالَ: «هَذِهِ أَسْمَاءُ رِجَالٍ صَالِحِينَ مِنْ قَوْمٍ نُوحٍ، فَلَمَّا هَلَكُوا، أَوْحَى الشَّيْطَانُ إِلَى قَوْمِهِمْ: أَنِ انْصِبُوا إِلَى جَالِسِهِمِ الَّتِي كَانُوا يَجْلِسُونَ فِيهَا أَنْصَابًا، وَسَمُّوهَا بِأَسْمَائِهِمْ، وَنُصِبُوا إِلَى جَالِسِهِمِ الَّتِي كَانُوا يَجْلِسُونَ فِيهَا أَنْصَابًا، وَسَمُّوهَا بِأَسْمَائِهِمْ، فَعَلُوا، وَلَمْ تُعْبَدُ، حَتَّى إِذَا هَلَكَ أُولَئِكَ، وَنُسِيَ العِلْمُ؛ عُبِدَتْ».

قوله: "في الصحيح": أي "صحيح البخاري" وهذا الأثر اختصره المصنف، وقد رواه البخاري عن ابن عباس ولفظه: صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود فكانت لكلب بدومة الجندل، وأما سواع فكانت لهذيل، وأما يغوث فكانت لمراد، ثم لبني غُطَيف بالجُرْف عند سبأ، وأما يعوق فكانت لهمدان (۱)، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع، أسهاء رجال صالحين في قوم نوح .. إلى آخره. وهكذا روي عن عكرمة والضحاك وابن إسحاق نحو هذا. وقال ابن جرير: حدثنا ابن مُهيد، حدثنا مِهْران (۲)، عن سفيان، عن موسى، عن عمد بن قيس: أن يغوث ويعوق ونسر كانوا قوماً صالحين من بني آدم، وكان لهم أتباع يقتدون بهم، فلما ماتوا قال أصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم: لو صورناهم كانوا أشوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم، فصوروهم، فلما ماتوا وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال: إنها كانوا يعبدونهم وبهم يسقون المطر فعبدوهم. قال سفيان عن أبيه عن عكرمة قال: كان بين آدم ونوح عشروة قرون كلهم على الإسلام،

<sup>(</sup>١) هَمْدان بإسكان الميم والدال المهملة المفتوحة قبيلة قحطان وأما «همذان» بفتح الميم والذال المعجمة المفتوحة فهي بلدة في خراسان «إيران».

<sup>(</sup>٢) مُحيد بضم الحاء مصغراً، ومِهْران بكسر الميم وإسكان الهاء.

وروى ابن أبي حاتم عن عروة بن الزبير أنهم كانوا أولاد آدم لصلبه (۱) وكان ود أكبرهم وأبرهم به، هكذا رواه عمر بن شبّة (۱) في «أخبار مكة» من طريق محمد بن كعب القرظي، وذكر السهيلي في «التعريف»: أن يغوث بن شيث بن آدم فيا قيل وكذا سواع وما بعده فكانوا يتبركون بدعائهم وكلما مات منهم أحد مثلوا صورته وتمسحوا بها إلى زمن مهلاييل، فعبدوها بتدرج الشيطان لهم، ثم صارت سنة في العرب في الجاهلية.

ولا أدري من أين سرت تلك الأسماء أمن قبل الهند؟ فقد قيل: إنهم كانوا في المبدأ في عبادة الأصنام بعد نوح -عليه السلام-؛ أم الشيطان ألهم العرب ذلك. انتهى.

وقد روى الفاكهي عن ابن الكلبي قال: كان لعمرو بن ربيعة (٢) رئي من الجن فأتاه فقال: أجب أبا ثهامة وادخل بلا ملامة ثم ائت سيف جدة تجد بها أصناما معدة، ثم أوردها تهامة ولا تهب ثم ادع العرب على عبادتها تجب، قال: فأتى عمرو ساحل جدة فوجد بها وداً وسواعاً ويغوث ويعوق ونسراً، وهي الأصنام التي عبدت على عهد نوح وإدريس، ثم إن الطوفان طرحها هناك فسفى عليها الرمل، فاستثارها عمرو وخرج بها إلى تهامة، وحضر الموسم ودعا إلى عبادتها فأجيب.

<sup>(</sup>۱) كونهم ولد آدم لصلبه أو لا يترتب عليه شيء لأن العبرة فيها حصل منهم من الغلو حتى وقعوا في الشرك، والأقرب والله أعلم أنهم ليسوا ولد آدم لصلبه وأن بينهم وبينه بطون لأن أولاده كانوا على التوحيد ثم حدث الشرك بعد ذلك.

<sup>(</sup>٢) ابن شبّة بشين معجمة وباء مشددة مؤلف كتاب «أخبار مكة».

<sup>(</sup>٣) الخزاعي وكان سيداً لخزاعة كثر ماله حتى إنه في كل ألف بعير يخسف عين بعير لتسلم من العين وهو عمرو بن لحي أول من سيّب السوائب وبحّر البحيرة وجلب الأصنام إلى بلاد العرب.

قلت: وهو سيد خزاعة، وكان أول من سيّب السوائب، وغيّر دين إبراهيم الله السلام-، وكانت العرب قبله على دين أبيهم إبراهيم -عليه السلام-، حتى نشأ فيهم عمرو فأحدث الشرك، كما روى ابن جرير عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله على يقول لأكثم بن الجون: «يا أكثم رأيت عمرو بن لحي بن قَمْأة بن خِنْدَف يجر قصبه في النار فها رأيت رجلاً أشبه برجل منك به ولا به منك» فقال أكثم أخشى أن يضرني شبهه يا رسول الله؟! فقال رسول الله على: «إنك مؤمن، وهو كافر، إنه أول من غيّر دين إبراهيم، وبحر البحيرة، وسيّب السائبة، وهي الحامى» إسناده حسن.

وفي «الصحيحين» من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «رأيت عمرو بن عامر الخزاعي يجر قصبه في النار، كان أول من سيّب السوائب».

قوله: «أن انصبوا»: بكسر الصاد المهملة.

قوله: «أنصاباً»: جمع نَصْب، وأصله ما نصب كغرض ونحوه، والمراد به هنا الأصنام المصورة على صورهم المنصوبة في مجالسهم.

قوله: «حتى إذا هلك أولئك»: أي الذين نصبوها ليكون أشوق إليهم إلى العبادة، وليتذكروا برؤيتها أفعال أصحابها.

قوله: «ونسي العلم»: أي (١١): زالت المعرفة بحالها وما قصده من صورها وغلب الجهال الذين لا يميزن بين التوحيد والشرك، وذهب العلماء الذين يعرفون ذلك.

قوله: «عبدت»: تقدم أنه دب إليهم إبليس فقال: إنها كانوا يعبدونهم، وبهم يسقون المطر، فعبدوهم، وفي رواية: أنهم قالوا: «ما عظم أولنا هؤلاء إلا وهم يرجون شفاعتهم عند الله، فعبدوهم» فهذا هو السبب في عبادة هؤلاء الصالحين،

<sup>(</sup>١) وهكذا إذا حلّ الجهل خفي الحق وكثر الشر.

تيسيرالعزيز الحميد \_\_\_\_\_\_\_ ٣٢٣

وهو رجاء شفاعتهم عند الله، وكذلك هو السبب في عبادة صورهم، وهذه هي الشبهة التي ألقاها الشيطان على المشركين من الأولين والآخرين. وقد بيّن الله ذلك في القرآن بياناً شافياً، وتقدم في هذا الكتاب من الكلام على ذلك ما يكفي لمن هداه الله.



وَقَالَ ابنُ القَيِّمِ: قَالَ غَيرُ وَاحِدٍ مِنَ السَّلَفِ: لَـَّا مَاتُوا، عَكَفُوا عَلَى قُبُورِهِم، ثُمَّ صَوَّرُوا تَـَاثِيلَـهُم، ثُمَّ طَالَ عَلَيهِم الأَمَدُ فَعَبَدُوهُم.

قوله: «وقال ابن القيم»: هو الإمام العلامة محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي الدمشقي المعروف بابن قيم الجوزية، تلميذ شيخ الإسلام، وصاحب المصنفات الكثيرة في فنون العلم. قال السخاوي في حقه: العلامة الحجة، المتقدم في سعة العلم ومعرفة الخلاف وقوة الجنان، المجمع عليه بين الموافق والمخالف، صاحب التصانيف السائرة والمحاسن الجمة. مات سنة إحدى وخمسين وسبعمئة (۱).

قوله: «قال غير واحد من السلف» إلى آخره: الظاهر أن ابن القيم ذكر ذلك بالمعنى لا باللفظ. وقد روي عن غير واحد من السلف معنى ذلك، منهم أبو جعفر الباقر وغيره، وتقدم ما يدل على ذلك.

قوله: «ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم»: أي طال عليهم الزمان، ونسوا ما قصده الأولون بتصوير صورهم، فعبدوهم، فتبيَّن أن مبدأ الشرك بالصالحين هو الغلو فيهم، كما أن سبب الشرك بالنجوم هو الغلو فيها واعتقاد النحوس فيها والسعود، ونحو ذلك، وهذا هو الغالب على الفلاسفة ونحوهم، كما أن ذاك هو الغالب على عباد القبور ونحوهم، وهو أصل عبادة الأصنام، فإنهم عظموا الأموات تعظيماً مبتدعاً، فصوروا صورهم، وتبركوا بها، فآل الأمر إلى أن عبدت الصور ومَنْ هي صورته، وهذا أول شرك حدث في الأرض، وهو الذي أوحاه الشيطان إلى عباد القبور في هذه الأزمان، فإنه ألقى إليهم أن البناء على القبور والعكوف عليها من محبة الصالحين وتعظيمهم، وأن الدعاء عندها أرجى في والعكوف عليها من محبة الصالحين وتعظيمهم، وأن الدعاء عندها أرجى في

<sup>(</sup>۱) كانت ولادته سنة إحدى وتسعين وستمئة فعمره ستون سنة ومع قصر عمره فقد ألف المؤلفات الكثيرة النافعة.

<sup>(</sup>٢) باعتقاد أن في اجتماعها وافتراقها وقُربها وبُعدها سعادة لقوم ونحساً لآخرين.

الإجابة من الدعاء في المسجد الحرام والمساجد، فاعتادوها لذلك. فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى الدعاء به والإقسام على الله به. قال ابن القيم -رحمه الله تعالى-: وهذا أعظم من الذي قبله، فإن شأن الله أعظم من أن يقسم عليه، أو يسأل بأحد من خلقه، فإذا تقرر ذلك عندهم؛ نقلهم منه إلى دعائه وعبادته، وسؤاله الشفاعة من دون الله، واتخاذ قبره وثناً يعكف عليه، وتعلق عليه القناديل والستور ويطاف به ويستلم، ويقبّل ويحج إليه، ويذبح عنده، فإذا تقرر ذلك عندهم؛ نقله منه إلى دعاء الناس إلى عبادته، واتخاذه عيداً ومنسكاً، ورأوا أن ذلك أنفع لهم في دنياهم وأخراهم، وكل هذا مما قد علم بالاضطرار من دين الإسلام أنه مضاد لما بعث به رسوله عليه من تجريد التوحيد لله، وأن لا يعبد إلا الله، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى أن من نهى عن ذلك فقد تنقص أهل الرتب العالية، وحطَّهم عن منزلتهم، وزعم أنهم لا حرمة لهم، ولا قدر، وغضب المشركون، واشمأزت قلوبهم كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحُدَهُ ٱشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ۗ وَلِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ١٠٠٠ ﴿ (الزمر: ٥٤) وسرى ذلك في نفوس كثير من الجهال والطغام، وكثير ممن ينتسبون إلى العلم والدين، حتى عادوا أهل التوحيد، ورموهم بالعظائم، ونفّروا الناس عنهم، ووالوا أهل الشرك وعظّموهم، وزعموا أنهم أولياء لله وأنصار دينه ورسوله، ويأبى الله ذلك، ﴿ وَمَا كَانُواْ أَوْلِيآ اَهُمَّ إِنْ أَوْلِيَآ وُهُ ۚ إِلَّا ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ (الأنفال: ٣٤).

قلت: وفي القصة فوائد نبه المصنف على بعضها.

منها: أن من فهم هذا الباب وما بعده تبيّن لهم غربة الإسلام، ورأى من قدرة الله، وتقليبه القلوب العجب.

ومنها: معرفة أن أول شرك حدث في الأرض بشبهة محبة الصالحين. ومنها: معرفة أول شيء غُيِّر به دين الأنبياء.

ومنها: معرفة سبب قبول البدع مع كون الشرائع والفطر تنكرها.

ومنها: أن سبب ذلك كله مزج الحق بالباطل، فالأول محبة الصالحين، والثاني فعل أناس من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً، فظن من بعدهم أنهم أرادوا غيره.

ومنها: معرفة جبلة الإنسان في كون الحق ينقص في قلبه، والباطل يزيد.

ومنها: أن فيها شاهداً لما نقل عن بعض السلف أن البدعة سبب للكفر، وأنها أحب إلى إبليس من المعصية، لأن المعصية يتاب منها، والبدعة لا يتاب منها.

ومنها: معرفة الشيطان بها تؤول إليه البدعة، ولو حسن قصد الفاعل.

ومنها: معرفة القاعدة الكلية وهي النهي عن الغلو، ومعرفة ما يؤول إليه.

ومنها: مضرة العكوف على قبر لأجل عمل صالح.

ومنها: معرفة النهي عن التاثيل والحكمة في إزالتها.

ومنها: معرفة عظم شأن هذه القصة، وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها.

ومنها: -وهي أعجب العجب-: قراءتهم إياها في كتب التفسير والحديث، ومعرفتهم بمعنى الكلام، وكون الله حال بين قلوبهم، حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح هو أفضل العبادات، واعتقدوا أن نهي الله ورسوله هو الكفر المبيح للدم والمال.

ومنها: التصريح أنهم لم يريدوا إلا الشفاعة.

ومنها: ظنهم أن العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذلك.

ومنها: التصريح بأنها لم تعبد حتى نسي العلم، ففيها معرفة قدر وجوده، ومضرة فقده.

ومنها: أن سبب فقد العلم موت العلماء. انتهى بمعناه.

ومنها: شدة حاجة الخلق بل ضرورتهم إلى الرسالة، وأن ضرورتهم إليها أشد

وأعظم من ضرورتهم إلى الطعام والشراب.

ومنها: الرد على من يقدم الشبهات التي يسميها عقليات على ما جاء من عند الله؛ لأن ذلك الذي أوقع المشركين في الشرك.

ومنها: مضرة التقليد وكيف آل بأهله إلى المروق من الإسلام(١).



<sup>(</sup>١) قال الله عنهم: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاتَهَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَ إِنَّا عَلَىٰ ءَاتَدِهِم مُقْتَدُونَ ﴿ ﴾.

وَعَن عُمَرَ، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ تُطْرُونِي كَمَا أَطرَتِ النَّصَارَى ابنَ مَريَمَ، إِنَّا أَنَا عَبدٌ، فَقُولُوا: عَبدُ الله وَرَسُولُهُ» أَخرَجَاهُ(١).

قوله: «عن عمر»: هو ابن الخطاب بن نفيل بنون وفاء مصغراً بن عبدالعزى ابن رباح بتحتانية بن عبدالله بن قرط بضم القاف بن رزاح براء ثم زاي خفيفة بن عدي بن كعب القرشي العدوي، أمير المؤمنين وأفضل الصحابة بعد الصديق رضي الله عنها-، ولي الخلافة عشر سنين ونصفاً فامتلأت الدنيا عدلاً، وفتحت في أيامه ممالك كسرى وقيصر، واستشهد في ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين.

قوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم»: الإطراء: مجاوزة الحد في المدح، والكذب فيه. قاله أبو السعادات. وقال غيره: «لا تُطروني» بضم التاء وسكون الطاء المهملة من الإطراء أي: لا تمدحوني بالباطل، أو لا تجاوزوا الحد في مدحى.

قوله: «إنها أنا عبد فقولوا عبدالله ورسوله»: أي لا تمدحوني فتغلوا في مدحي كها غلت النصارى في عيسى فادعوا فيه الربوبية، وإنها أنا عبد الله فصفوني بذلك كها وصفني به ربي، وقولوا عبدالله ورسوله. فأبى عُبّاد القبور إلا مخالفة لأمره، وارتكاباً لنهيه، وناقضوه أعظم المناقضة، وظنوا أنهم إذا وصفوه بأنه عبد الله ورسوله، وأنه لا يدعى ولا يستغاث به، ولا ينذر له، ولا يطاف بحجرته، وأنه ليس له من الأمر شيء، ولا يعلم من الغيب إلا ما علمه الله، أن في ذلك هضا لجنابه، وغضاً من قدره، فرفعوه فوق منزلته، وادعوا فيه ما ادعت النصارى في عيسى، أو قريباً منه، فسألوه مغفرة الذنوب، وتفريج الكروب.

<sup>(</sup>١) أخرجاه، أي: «البخاري ومسلم»، والحديث ليس في مسلم بل في البخاري فقط فهو من أفراد البخاري ويحتمل أن المصنف -رحمه الله- قلّد غيره في عزو الحديث لهما كشيخ الإسلام ابن تيمية في «الجواب الصحيح» و «الفتاوى».

وقد ذكر شيخ الإسلام في كتاب «الاستغاثة»، عن بعض أهل زمانه: أنه جوز الاستغاثة بالرسول على في كل ما يستغاث فيه بالله، وصنف فيه مصنفاً. وكان يقول: إن النبي على يعلم مفاتيح الغيب التي لا يعلمها إلا الله. وحكي عن آخر من جنسه يباشر التدريس، وينسب إلى الفتيا أنه كان يقول: إن النبي على يعلم ما يعلمه الله، ويقدر على ما يقدر الله عليه، وأن هذا السر انتقل بعده إلى الحسن، ثم انتقل في ذرية الحسن إلى أبي الحسن الشاذلي، وقالوا: هذا مقام القطب الغوث الفرد الجامع، ومن هؤلاء من يقول في قول الله تعالى: ﴿ وَسَيِّحُوهُ بُكُرَةُ وَأَصِيلًا الله والأحزاب: ٤٢): إن الرسول على هو الذي يسبّح بكرة وأصيلاً. ومنهم من يقول: نحن نعبد الله ورسوله، فيجعلون الرسول معبوداً.

قلت: وقال البوصيري:

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

فجعل الدنيا والآخرة من جوده، وجزم بأنه يعلم ما في اللوح المحفوظ، وهذا هو الذي حكاه شيخ الإسلام عن ذلك المدرس، وكل ذلك كفر صريح. ومن العجب أن الشيطان أظهر لهم ذلك في صورة محبته -عليه السلام- وتعظيمه ومتابعته، وهذا شأن اللعين لا بد وأن يمزج الحق بالباطل ليروج على أشباه الأنعام اتباع كل ناعق، الذين لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يلجؤوا إلى ركن وثيق، لأن هذا ليس بتعظيم، فإن التعظيم محله القلب واللسان والجوارح وهم أبعد الناس منه، فإن التعظيم بالقلب ما يتبع اعتقاد كونه عبداً رسولاً، من تقديم محبته على النفس والولد والوالد والناس أجمعين.

### ويصدق هذه المحبة أمران:

أحدهما: تجريد التوحيد، فإنه على الحرص الخلق على تجريده، حتى قطع أسباب الشرك ووسائله من جميع الجهات، حتى قال له رجل: ما شاء الله وشئت.

قال: «أجعلتني لله نداً؟ بل ما شاء الله وحده»، ونهى أن يُحلف بغير الله، وأخبر أن ذلك شرك. ونهى أن يُصلى إلى القبر أو يتخذ مسجداً، أو عيداً، أو يوقد عليه سراج، بل مدار دينه على هذا الأصل الذي هو قطب رحى النجاة، ولم يقرر أحد ما قرره النبي بقوله وفعله، وسد الذرائع المنافية له، فتعظيمه على بموافقته على ذلك لا بمناقضته فيه.

الثاني: تجريد متابعته، وتحكيمه وحده في الدقيق والجليل من أصول الدين وفروعه، والرضى بحكمه، والانقياد له، والتسليم، والإعراض عها خالفه، وعدم الالتفات إلى ما خالفه، حتى يكون وحده هو الحاكم المتبع المقبول قوله، المردود ما خالفه، كها كان ربه تعالى وحده هو المعبود المألوه المخوف المرجو المستغاث به، المتوكل عليه، الذي له الرغبة والرهبة، الذي يؤمل وحده لكشف الشدائد ومغفرة الذنوب، الذي من جوده الدنيا والآخرة، الذي خلق الخلق وحده، ويرزقهم وحده، ويبعثهم وحده، ويغفر ويرحم ويهدي ويضل، ويسعد ويشقي وحده، وليس لغيره من الأمر شيء كائناً من كان، لا للنبي عليه ولا لجبريل عليه السلام ولا غيرهما. فهذا هو التعظيم الحق المطابق لحال المعظم، النافع للمعظم في معاشه ومعاده، والذي هو لازم إيهانه وملزومه.

وأما التعظيم باللسان، فهو الثناء عليه بها هو أهله مما أثنى به عليه ربه، وأثنى على نفسه من غير غلو ولا تقصير، كما فعل عُبَّاد القبور، فإنهم غلوا في مدحه إلى الغاية.

وأما التعظيم بالجوارح، فهو العمل بطاعته، والسعي في إظهار دينه، ونصر ما جاء به، و جهاد ما خالفه.

وبالجملة: فالتعظيم النافع هو التصديق فيها أخبر، وطاعته فيها أمر، والانتهاء عما عنه نهى وزجر، والموالاة والمعاداة والحب والبغض لأجله، وتحكيمه وحده

تيسيرالعزيز الحميد

441

والرضى بحكمه، وأن لا يتخذ من دونه طاغوت يكون التحاكم إلى أقواله فها وافقها من قوله عنه، والله سبحانه وافقها من قوله عنه، والله سبحانه يشهد وكفى به شهيداً وملائكته ورسله وأولياؤه، أن عباد القبور وخصوم الموحدين ليسوا كذلك، والله المستعان.



#### -قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «إيَّاكُم وَالغُلُو؛ فَإِنَّمَا أَهلَكَ مَنْ كَانَ قَبلَكُم الغلو».

هكذا ثبت هذا البياض في أصل المصنف، وذكره أيضاً غير معزو. والحديث رواه الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه عن ابن عباس، وهذا لفظ ابن ماجه: حدثنا علي بن محمد، حدثنا أبو أسامة، عن عوف، عن زياد بن الحصين، عن أبي العالية، عن ابن عباس قال: قال رسول الله على غداه العقبة وهو على ناقته: «القط لي حصى» فلقطت له سبع حصيات هن حصى الخذف فجعل ينفضهن في كفه ويقول: «أمثال هؤلاء فارموا، وإياكم والغلو في الدين، فإنها أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين، فإنها أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين». وهذا إسناد صحيح، وعوف، هو الأعرابي ثقة مشهور.

قوله: «إياكم والغلو...» إلى آخره: قال شيخ الإسلام: هذا عام في جميع أنواع الغلو في الاعتقادات والأعمال، وسبب هذا اللفظ العام رمي الجمار وهو داخل فيه، مثل الرمي بالحجارة الكبار، بناء على أنه أبلغ من الصغار ثم علّله بما يقتضي مجانبة هديم، أي هدي من كان قبلنا إبعاداً عن الوقوع فيما هلكوا به، وأن المشارك لهم في بعض هديهم يخاف عليه من الهلاك.



وَلُسِلِمٍ عَنِ ابنِ مَسعُودٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ» (') قَالَـهَا ثَلاَثًاً.

قوله: «هلك المتنطعون»: قال الخطابي: المتنطع المتعمق في الشيء، المتكلف البحث عنه على مذاهب أهل الكلام، الداخلين فيها لا يعنيهم الخائضين فيها لا تبلغه عقولهم. وقال أبو السعادات: هم المتعمقون في الكلام، المتكلمون بأقصى حلوقهم؛ مأخوذ من النطع وهو الغار الأعلى من الفم، ثم استعمل في كل متعمق قولاً وفعلاً. وقال غيره: هم الغالون في عبادتهم بحيث تخرج عن قوانين الشريعة، ويسترسل مع الشيطان في الوسوسة. وكل هذه الأقوال صحيحة؛ فإن المتكلفين من أهل الكلام متنطعون، والمتقعرون في الكلام ومخارج الحروف متنطعون، والمغالون في عباداتهم متنطعون، وبالجملة فالتنطع: التعمق في قول أو فعل كها قاله أبو السعادات.

وقال النووي: فيه كراهة المتقعر في الكلام بالتشدق، وتكلف الفصاحة، واستعمال وحشي اللغة ودقائق الإعراب في مخاطبة العوام ونحوهم.

قوله: «قالها ثلاثاً»: أي قال هذه الكلمة ثلاث مرات، مبالغة في التحذير والتعليم، فصلوات الله وسلامه على من بلغ البلاغ المبين، فها ترك شيئاً يقرِّب من الجنة ويباعد من النار إلا أخبرنا به، وإنها ضلّ الأكثرون بمخالفة هذه الأحاديث وما في معناها، فغلوا وتنطعوا فهلكوا، ولو اقتصروا على ما جاءهم من رجم على يدي رسول الله علي للسلموا وسعدوا، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ

<sup>(</sup>۱) التنطع والغلو هو التعمق والزيادة في قول أو فعل أو اعتقاد وما من عمل إلا وللشيطان فيه لمتان لمّة بالزيادة والغلو ولمّة بالنقص والجفاء؛ لأنه يشم القلوب، فإذا وجد في القلب صلابة وتمسكاً جاءه من باب الغلو، وإن وجد فيه عدم تمسك جاءه من باب التفريط والإهمال، فاليهود والنصارى جفوا وغلوا من ناحية أخرى وقوم نوح غلوا.

ع٣٤) تيسير العزيز الحميح

ٱلْكِتَبُ يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ أَبِكَ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكْرَىٰ لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ اللهُ الْمُحَدَّةُ وَذِكْرَىٰ لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ اللهُ العنكبوت: ٥١).



#### باب

## ما جاء من التغليظ فيمن عَبدَ الله عند قبر رجل صالح<sup>(۱)</sup> فكيف إذا عبده<sup>(۲)</sup>؟!

في «الصَّحِيحِ» عَن عَائِشَةَ: «أَنَّ أُمِّ سَلَمَةَ ذَكَرَت لِرَسُولِ الله ﷺ كَنِيسَةً رَأْتَهَا بأرْضِ الحَبَشَةِ، وَمَا فِيهَا مِن الصُّورِ، فَقَالَ: أُولَئِكَ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ أَو العَبدُ الصَّالِحُ؛ بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّورَ، أُولَئِكَ شِرَارُ الخَلْق عِنْدَ الله».

فَهَوُّ لاَءِ جَمَعُوا بَينَ الفِتنتَينِ: فِتنَةِ القُبُورِ، وَفِتنَةِ التَّمَاثِيلِ.

## الشِّخُجُ :

أي: عبد القبر أو الرجل الصالح، ولما كان عُبّاد القبور إنها داهوا من حيث طنوا أنهم محسنون، فرأوا أن أعهالهم القبيحة حسنة، كها قال تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ وَهُوَ عَمَلِهِ عَلَيْهِ عَمَلِهِ عَمَلِهِ عَمَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه

نوع المصنف التحذير من الافتتان بالقبور، وأخرجه في أبواب مختلفة، ليكون أوقع في القلب، وأحسن في التعليم، وأعظم في الترهيب، فإذا كان قصد قبور الصالحين لعبادة الله عندها فيه من النهي والوعيد ما سيمر بك إن شاء الله، فكيف بعبادة أربابها من دون الله واعتيادها لذلك في اليوم والأسبوع والشهر مرات

<sup>(</sup>۱) إذا كان فعل الوسيلة وهو عبادة الله عند قبور الصالحين يغلظ عليه ويلعن ويوصف بأنه من شرار الخلق ويقرن بمن تقوم عليه الساعة فالذي فعل الغاية وهي عبادة الصالحين وصرف شيء من العبادة لهم أشد وأعظم تغليظاً لأنهم وقعوا في الشرك الأكبر وقد وصلت الحال ببعضهم إلى أن عبدوا قوماً فسقة عصاة، وعبدوا المجانين والمعتوهين.

<sup>(</sup>٢) فهو أعظم تغليظاً.

كثيرة.

قوله: «في الصحيح»: أي في «الصحيحين».

قوله: «أن أم سلمة». هي هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبدالله بن عمرو بن مخزوم القرشية المخزومية؛ تزوجها النبي على بعد أبي سلمة سنة أربع، وقيل ثلاث، وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى الحبشة، ماتت سنة اثنتين وستين.

قوله: «كنيسة»: وفي رواية يقال لها مارية، وهي بفتح الكاف وكسر النون، معبد النصاري.

قوله: «أولئك»: بفتح الكاف وكسرها.

قوله: «إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح»: هذا والله أعلم شك من بعض رواة الحديث، هل قال النبي ﷺ هذا أو هذا، ففيه التحري في الرواية (١)، وجواز رواية الحديث بالمعنى.

قوله: «بنوا على قبره مسجداً»: أي موضعاً للعبادة، وإن لم يسم مسجداً كالكنائس والمشاهد.

قوله: «وصوروا فيه تلك الصور»: الإشارة بتلك الصور إلى ما ذكرت أم سلمة وأم حبيبة من التصاوير التي في الكنيسة، كما في بعض ألفاظ الحديث فذكرتا من حسنها وتصاوير فيها.

قوله: «أولئك شرار الخلق عند الله»: مقتضى هذا التحريم ما ذكر، لا سيها وقد ثبت اللعن عليه. قال البيضاوى: لما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور

<sup>(</sup>١) فيه شدة تحري الصحابة رضوان الله عليهم للفظ الحديث.

الأنبياء تعظيماً لشأنهم، ويجعلونها قبلة يتوجهون في الصلاة نحوها، واتخذوها أوثاناً، لعنهم النبي على ومنع المسلمين عن مثل ذلك. قال القرطبي: وإنها صور أوائلهم الصور ليتأسوا بها، ويتذكروا أفعالهم الصالحة، فيجتهدون كاجتهادهم، ويعبدون الله عند قبورهم، ثم خلفهم قوم جهلوا مرادهم، ووسوس لهم الشيطان أن أسلافكم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها، فحذر النبي على عن مثل ذلك سداً للذريعة المؤدية إلى ذلك.

قوله: «فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين...» إلى آخره: هذا من كلام شيخ الإسلام، ذكره المصنف عنه. يعني أن الذين بنوا هذه الكنيسة جمعوا فيها بين فتنتين، ضل بها كثير من الخلق. الأولى: فتنة القبور؛ لأنهم افتتنوا بقبور الصالحين، وعظموها تعظيهاً مبتدعاً، فآل بهم إلى الشرك، وهي أعظم الفتنتين، بل هي مبدأ الفتنة، الثانية: وهي فتنة التهاثيل، أي: الصور، فإنهم لما افتتنوا بقبور الصالحين، وعظموها، وبنوا عليها المساجد، وصوروا فيها الصور للقصد الذي ذكره القرطبي، فآل الأمر إلى أن عبدت الصور، ومن هي صورته من دون الله، وهاتان الفتنتان هما سبب عبادة الصالحين كاللات، وود، وسواع، ويغوث، ويعوق، ونسر، وغيرهم من الصالحين

قال شيخ الإسلام -رحمه الله تعالى-: وهذه العلة هي التي لأجلها نهى الشارع عن اتخاذ المساجد على القبور، وهي التي أوقعت كثيراً من الأمم إما في الشرك الأكبر، أو فيها دونه من الشرك، فإن النفوس قد أشركت بتهاثيل القوم الصالحين، وتماثيل يزعمون أنها طلاسم لكواكب ونحو ذلك، فإن الشرك بقبر الرجل الذي يعتقد صلاحه أقرب إلى النفوس من الشرك بخشبة أو حجر. ولهذا تجد أهل الشرك يتضرعون عندها ويخشعون ويخضعون، ويعبدون بقلوبهم عبادة لا يفعلونها في بيوت الله ولا وقت السحر، ومنهم من يسجد لها، وأكثرهم يرجون

من بركة الصلاة عندها والدعاء ما لا يرجونه في المساجد، فلأجل هذه المفسدة حسم النبي عَلَيْ مادتها حتى نهى عن الصلاة في المقبرة مطلقاً، وإن لم يقصد المصلى بركة البقعة بصلاته، كما يقصد بصلاته بركة المساجد. كما نهى عن الصلاة وقت طلوع الشمس وغروبها، لأنها أوقات يقصد المشركون فيها الصلاة للشمس، فنهى أمته حينئذٍ وإن لم يقصد ما قصده المشركون سداً للذريعة. قال: وأما إذا قصد الرجل الصلاة عند القبور متبركاً بالصلاة في تلك البقعة، فهذا عين المحادة لله ورسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن به الله فإن المسلمين قد أجمعوا على ما علموه بالاضطرار من دين رسول الله عليه أن الصلاة عند القبور منهى عنها، وأنه لعن من اتخذها مساجد. فمن أعظم المحدثات وأسباب الشرك الصلاة عندها، واتخاذها مساجد، وبناء المساجد عليها فقد تواترت النصوص عن النبي ﷺ بالنهى عن ذلك والتغليظ فيه. وقد صرح عامة الطوائف بالنهى عن بناء المساجد عليها متابعة منهم للسنة الصحيحة الصريحة. وصرح أصحاب أحمد وغيرهم من أصحاب مالك والشافعي بتحريم ذلك، وطائفة أطلقت الكراهة والذي ينبغي أن تحمل على كراهة التحريم إحساناً للظن بالعلماء، وأن لا يظن بهم أن يجوزوا فعل ما تواتر عن رسول الله ﷺ لعن فاعله والنهي عنه.



وَلَهُمَا عَنهَا، قَالَت: لَـبَّا نُزِلَ بِرَسُولِ الله ﷺ طَفِقَ يَطْرَحُ خَمِيصَةً لَهُ عَلَى وَجُهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ بِمَا؛ كَشَفَهَا، فَقَالَ وَهُوَ كَذَلِكَ: «لَعْنَةُ الله عَلَى اليَهُودِ وَالنَّصَارَى؛ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ، يُحَذِّرُ مَا صَنَعُوا»، وَلَولاَ ذَلِكَ أُبرِزَ قَبرَهُ، غَيرَ أَنَّهُ خُشِيَ أَن يُتخَذَ مَسجِدًاً. أَخرَجَاهُ.

هكذا ثبت في أول الحديث، ولهما وفي آخره: أخرجاه، بخط المصنف. وأحد اللفظين يغني عن الآخر؛ لأن المراد صاحبا «الصحيحين».

قوله: «لما نزل»: هو بضم النون وكسر الزاي: أي نزل به ملك الموت والملائكة الكرام -عليهم السلام-.

قوله: «طفق»: بكسر الفاء وفتحها والكسر أفصح (۱)، وبه جاء القرآن ومعناه جعل (۲).

قوله: «خميصة» بفتح المعجمة كساء له أعلام.

قوله: «فإذا اغتم بها كشفها»: أي إذا احتبس نفسه (٣) عن الخروج كشفه عن وجهه.

قوله: «لعن الله اليهود والنصارى...» إلى آخره. لعنهم على على هذا الفعل بعينه وهو اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد، أي: كنائس وبيع يتعبدون ويسجدون فيها لله؛ وإن لم يسموها مساجد، فإن الاعتبار بالمعنى لا بالاسم، ومثل ذلك القباب والمشاهد المبنية على قبور الأنبياء والصالحين، فإنها هي المساجد الملعون من بناها على قبورهم، وإن لم يسمها من بناها مساجد. وفيه رد على من

<sup>(</sup>١) وهي من أفعال الشروع، وفعلها أنشأ وأخذ.

<sup>(</sup>٢) ﴿ فَطَفِقَ مَسْكُما بِالسُّوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ ﴿ ١٠٠٠ ﴾.

<sup>(</sup>٣) وضيقت عليه نفسه.

أجاز البناء على قبور العلماء والصالحين تمييزاً لهم عن غيرهم؛ فإذا كان على لعن من بنى المساجد على قبور الأنبياء؛ فكيف بمن بناها على قبور غيرهم؟!

قوله: «يحذر ما صنعوا»: الظاهر أن هذا من كلام عائشة -رضي الله عنها-أي: أن الرسول على لله لعن اليهود والنصارى على ذلك تحذيراً لأمته أن تصنع ما صنعوا. قال القرطبي: وكل ذلك لقطع الذريعة المؤدية إلى عبادة من فيها كما كان السبب في عبادة الأصنام(۱).

قوله: «ولولا ذاك» أي: لولا تحذير النبي ﷺ ما صنعوا ولعن من فعل ذلك (٢).

قوله: «لأبرز قبره»: أي لدفن خارج بيته، ومنه الحديث: «كان رسول الله ﷺ يَالِيُّ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَ

قوله: «غير أنه خشي أن يتخذ مسجداً»: روي بفتح الخاء وضمها بالبناء للفاعل والمفعول، قالوا: فأما رواية الفتح فإنها تقتضي أن النبي على هو الذي أمرهم بذلك، وأما رواية الضم فيحتمل أن تكون عائشة هي التي خشيت كما في لفظ آخر، «غير أني أخشى»، أو هي ومن معها من الصحابة.

قلت: وهذا أظهر ورواية: «غير أني أخشى» لا تخالفه. قال القرطبي: ولهذا بالغ المسلمون في سد الذريعة في قبر النبي على فأعلوا حيطان تربته، وسدوا المداخل إليها وجعلوها محدقة بقبره على ثم خافوا أن يتخذ موضع قبره قبلة إذا كان مستقبل المصلين، فتصور الصلاة إليه بصورة العبادة، فبنوا جدارين من ركني القبر الشماليين، وحرفوها حتى التقيا على زواية مثلثة من ناحية الشمال حتى لا

<sup>(</sup>١) وقد وقع ما خافه عليه السلام من وقوع الشرك به في المدينة وخارجها من الغلو فيه وسؤاله المدد واعتقاد أنه يعلم الغيب وما ذاك إلا بسبب انتشار الجهل وقلة العلم.

<sup>(</sup>٢) وقد خفى على عائشة حديث «أن النبي يدفن في المكان الذي مات فيه».

يتمكن أحد من استقبال قبره.

قلت: وفي الحديثين مسائل نبه المصنف على بعضها:

منها: ما ذكر الرسول ﷺ فيمن بني مسجداً يعبد الله فيه على قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

ومنها: النهى عن التماثيل بتغليظ الأمر

ومنها: نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر

ومنها: أنه من سنن اليهود والنصاري في قبور أنبيائهم.

ومنها: لعنه إياهم على ذلك.

ومنها: مراده بذلك تحذيره إيانا عن قبره.

ومنها: العلة في عدم إبراز قبره.

ومنها: ما بُلي به ﷺ من شدة النزع.

قلت: ومنها: التنبيه على علة تحريم ذلك، وعلة لعن من فعله (١٠).



<sup>(</sup>۱) ولا تصح الصلاة في المسجد الذي فيه قبر لأن النبي على نمى عن ذلك والنهي يقتضي الفساد ولأنه لعن فاعل ذلك ولا يصح فعل ما لعن عليه، وعلى ذلك فالحكم للسابق، فإن كان القبر هو الأول هدم المسجد، وإن كان المسجد هو الأول نبش القبر، وأما مسجد النبي على فإن النبي على لم يدفن في المسجد وإنها دفن في بيت عائشة اجتهاداً من الصحابة حتى لا يعبد، ثم أدخل الوليد بن عبد الملك البيت في المسجد فمن صلى في المسجد الذي فيه قبر جاهلاً أو ناسيا وجب عليه إعادة الصلاة وإذا لم يجد مسجداً غيره صلى في بيته ولو منفرداً.

وَلُسِلِمٍ عَن جُنْدُبِ بِنِ عَبدِالله قَالَ: سَمِعتُ النَّبِيَّ ﷺ قَبلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَمْسٍ يَقُولُ: «إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى الله أَنْ يَكُونَ لِنِي مِنْكُمْ خَلِيلٌ، فَإِنَّ الله قَدِ اتَّخَذَنِي خَلِيلاً كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلاً، لاتَّخَذْتُ أَبَا بَكْمٍ خَلِيلاً أَلاَ وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ (۱)، أَلاَ فَلاَ تَتَخِذُوا القُبُورَ مَسَاجِدَ إِنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ».

فَقَد نَهَى عَنهُ وهو في آخِرِ حَياتِهِ، ثُمَّ إِنَّهُ لَعَنَ -وَهُوَ في السِّيَاقِ - مَنْ فَعَلَهُ، وَالصَّلاَةُ عِندَهَا مِن ذَلِكَ، وَإِن لَم يُبنَ مَسجِدٌ، وَهُوَ مَعنَى قَوله: «أخشَى أَنْ يُتَخَذَ مَسْجِدًا»؛ فَإِنَّ الصَّحَابَةُ لَم يَكُونُوا لِيَبنُوا حَولَ قَبرِهِ مَسجِدًا (٢)، وَكُلُّ (٣) مُوضِع قُصِدَت الصَّلاَةُ فِيهِ؛ فَقَد اتُّخِذَ مَسجِدًا، بَل كُلُّ مَوضِع يُصلَّى فِيهِ؛ يُسَمَّى مَسجِدًا، كَمَا قَالَ عَلَيْهِ: «جُعِلَت لِيَ الأَرضُ مَسجِدًا وَطَهُورَاً».

قوله: «عن جندب بن عبدالله»: أي ابن أبي سفيان البجلي، أبو عبدالله، وينسب إلى جده، صحابي مشهور. مات بعد الستين.

قوله: «إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل»: أي أمتنع من هذا وأنكره. والخليل هو المحبوب غاية المحبة، مشتق من الخلة بفتح الخاء وهي تخلل المودة في القلب كما قال الشاعر:

قد تخللت مسلك الروح منّي وبنا سُمِّيَ الخليلُ خليلاً هذا هو الصحيح في معناه، كما ذكره شيخ الإسلام وابن القيم، وابن كثير

<sup>(</sup>١) في «صحيح مسلم» «كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد».

<sup>(</sup>٢) لما علموه من التشديد والتغليظ وإنها خشوا أن يعتاده بعض الجهال للصلاة عنده.

<sup>(</sup>٣) هذا نقله من كتاب «اقتضاء الصراط المستقيم» لشيخ الإسلام ابن تيمية.

وغيرهم. قال القرطبي: وإنها كان في ذلك لأن قلبه ﷺ قد امتلأ من محبة الله وتعظيمه ومعرفته فلا يتسع لمخالة غيره.

قوله: «فإن الله قد اتخذني خليلاً»: فيه التصريح بأن الخلة أكمل من المحبة. قال ابن القيم: وأما ما يظنه بعض الغالطين من أن المحبة أكمل من الخلة، وأن إبراهيم خليل الله، ومحمد عليه حبيب الله، فمن جهلهم، فإن المحبة عامة والخلة خاصة، وهي نهاية المحبة.

قال: وقد أخبر النبي ﷺ أن الله قد اتخذه خليلاً، ونفى أن يكون له خليل غير ربه، مع إخباره بحبه لعائشة ولأبيها ولعمر بن الخطاب -رضي الله عنهم-وغيرهم. وأيضاً فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين، ويحب الصابرين، وخلته خاصة بالخليلين، وفيه جواز ذكر الإنسان ما فيه من الفضل إذا دعت الحاجة الشرعية إلى ذلك.

قوله: «ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً»: فيه دليل على أن الصديق أفضل الصحابة، حيث صرح على أنه لو اتخذ خليلاً غير ربه، لاتخذ أبا بكر، ففيه رد على الرافضة (١) وعلى الجهمية (٢) الذين هم شر أهل البدع بل أخرجهم بعض السلف من الثنتين والسبعين فرقة وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد قاتلهم الله. قاله المصنف.

وفيه إشارة إلى خلافته، لأن من كانت مجبته لشخص أشد فهو أحق الناس بالنيابة عنه لا سيها وقد قال ذلك في مرض موته، خصوصاً وقد استخلفه على الصلاة بالناس، وغضب لما صلى بهم عمر. واسم أبي بكر عبدالله بن عثمان بن

<sup>(</sup>١) في تنقصهم لأبي بكر وسبه وتفضيل على وأهل البيت عليه.

<sup>(</sup>٢) في إنكارهم صفة المحبة والخلّة.

عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تميم بن مرة (۱) الصديق الأكبر (۲) خليفة رسول الله عليه وأفضل الصحابة بإجماع من يعتد به من أهل السنة. مات في جمادى الأولى سنة ثلاث عشرة (۳) ، وله ثلاث وستون سنة.

قوله: «ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد...» إلى آخر الحديث. قال الجِلخَالي: وإنكار النبي على صنيعهم هذا يُخرَّج على وجهين:

أحدهما: أنهم يسجدون لقبور الأنبياء تعظيهاً لها، والثاني: أنهم يجوِّزون الصلاة في مدافن الأنبياء والسجود في مقابرهم، والتوجه إليها حالة الصلاة نظراً منهم بذلك إلى عبادة الله، والمبالغة في تعظيم الأنبياء، والأول هو الشرك الجلي، والثاني: الخفى، فلذلك استحقوا اللعن.

قلت: الحديث أعم من ذلك، فيشمله ويشمل بناء المساجد والقباب عليها.

قوله: «فقد نهى عنه في آخر حياته»: أي كما في حديث جندب.

قوله: «إنه لعن وهو في السياق من فعله»: أي كما في حديث عائشة.

قوله: «والصلاة عندها من ذلك وإن لم يبن مسجداً». يعني: أن الصلاة عند القبور وإليها من اتخاذها مساجد الملعون من فعله، وإن لم يبن مسجد، فتحرم الصلاة في المقبرة وإلى القبور، بل لا تنعقد أصلاً لما في هذه الأحاديث الصحيحة وغيرها، ومن لعن من اتخذها مساجد وروى مسلم عن أبي مرثد الغنوي -رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عنه القبور ولا تصلوا إليها»، وعن أبي سعيد الخدري مرفوعاً: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحام» رواه أحمد وأهل السنن، وصححه ابن حبان والحاكم من طرق على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>١) يجتمع مع النبي ﷺ في مرة.

<sup>(</sup>٢) وعمر وعثمان وعلي كلهم صديقون دون أبي بكر في المرتبة.

<sup>(</sup>٣) والصواب أن وفاته في ربيع الآخر كما يعلم ذلك من «البداية» لابن كثير وغيرها.

وفي «صحيح البخاري» أن عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- رأى أنس بن مالك يصلي عند قبر فقال: القبر القبر (١)، وهذا يدل على أنه كان من المستقر عند الصحابة ما نهاهم عنه نبيهم على الصلاة عند القبور.

وفعل أنس يدل على اعتقاد جوازه، فإنه لعله لم يره، أو لم يعلم أنه قبر أو ذهل عنه، فلما نبهه عمر تنبه. وفي هذا كله إبطال قول من زعم أن النهي عن الصلاة فيها (٢) لأجل النجاسة (٣)، فهذا أبعد شيء عن مقاصد الرسول على المعلة في ذلك الخوف على الأمة أن يقعوا فيها وقعت فيه اليهود والنصارى، وعباد اللات والعزى من الشرك، ويدل على ذلك أن النبي على لعن اليهود والنصارى على اتخاذ قبور أنبيائهم مساجد، ومعلوم قطعاً أن هذا ليس لأجل النجاسة؛ لأن قبور الأنبياء من أطهر البقاع، فإن الله حرم على الأرض أن تأكل أجسادهم، فهم في قبورهم طريون وقد لعن النبي على متخذي المساجد عليها وموقدي السرج عليها، ومعلوم أن إيقاد السرج عليها إنها لعن فاعله لكونه وسيلة إلى تعظيمها وجعلها ومعلوم أل إيها المشركون كها هو الواقع، فهكذا اتخاذ المساجد عليها.

قال ابن القيم: وبالجملة فمن له معرفة بالشرك وأسبابه، وذرائعه، وفهم عن الرسول على مقاصده جزم جزماً لا يحتمل النقيض أن هذه المبالغة واللعن والنهي

<sup>(</sup>١) أي احذر القبر أو اجتنب.

<sup>(</sup>٢) ولو قدر أن في القبر نجاسة لكانت في داخل القبر في اللحد يكون القيح والصديد، أما ظاهر القبر فليس فيه شيء.

<sup>(</sup>٣) كما ذهب فقهاء الحنابلة وغيرهم وقرروا أن العلة لأجل النجاسة الحسية كما في «المنتهى» و «الإقناع»، كما قرروا أيضاً أن القبر والقبرين لا ينهى عن الصلاة عندهما؛ لأن النبي على نهى عن اتخاذ القبور مساجد وأقل ما يصدق عليه الجمع ثلاثة قبور، والصحيح أن النجاسة معنوية وهي نجاسة الشرك، كما أن القبر والقبرين لا يجوز الصلاة عندهما، وهل يجوز الصلاة إلى جدار المقبرة الراجح والأحوط عدم الجواز، أما إذا استقبل جداراً غير جدار المقبرة فلا بأس به. (شيخنا ابن حميد).

بصيغتيه، صيغة «لا تفعلوا» وصيغة «إني أنهاكم» ليس لأجل النجاسة بل هو لأجل نجاسة الشرك اللاحقة بمن عصاه، وارتكب ما عنه نهاه واتبع هواه ولم يخش ربه ومولاه، وقل نصيبه، أو عدم من تحقيق لا إله إلا الله، فإن هذا وأمثاله من النبي على صيانة لحمى التوحيد أن يلحقه الشرك ويغشاه، وتجريد له وغضب لربه أن يعدل به سواه، فأبى المشركون إلا معصية لأمره ارتكاباً لنهيه، وغرهم الشيطان بأن هذا التعظيم لقبور المشايخ والصالحين، وكلما كنتم أشد لها تعظيماً وأشد فيهم غلواً كنتم بقربهم أسعد، ومن أعدائهم أبعد.

ولعمر الله من هذا الباب بعينه دخل على عباد يغوث ويعوق ونسر، ودخل على عباد الأصنام منذ كانوا إلى يوم القيامة. فجمع المشركون بين الغلو فيهم والطعن في طريقتهم، وهدى الله أهل التوحيد لسلوك طريقهم وإنزالهم منازلهم التي أنزلهم الله إياها من العبودية، وسلب خصائص الإلهية.

قلت: وممن علل بخوف الفتنة والشرك الشافعي وأبو بكر الأثرم وأبو محمد المقدسي (١) وشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهم وهو الحق.

قوله: «فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً» أي: لما علموا من تشديده في ذلك وتغليظه، ولعن من فعله، فكيف يتخذون على قبره مسجداً؟ وإنها خشوا أن يعتاده بعض الجهال للصلاة عنده، ومن غير شعور من الصحابة بذلك، فلذلك دفنوه في بيته.

قوله: «وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً»: أي وإن لم يبن مسجداً.

قوله: «بل كل موضع يُصلى فيه يسمى مسجداً»: الظاهر أن الأول في الأمكنة المعدة للصلاة، وإن لم يبن مسجداً. وهذا في أي موضع صلي فيه، وإن لم يعد

<sup>(</sup>١) هو ابن قدامة صاحب «المغنى».

لذلك، كالمواضع التي يصلي فيها المسافر ونحو ذلك، فعلى هذا إذا صلى عند القبور ولو مرة واحدة وإن لم يكن هناك مسجد فقد اتخذها مساجد.

قوله: «كما قال على الأرض مسجداً وطهوراً»: أي فسمى الأرض مسجداً، وليست مسجداً مبنياً، لكن لما كانت يسجد فيها سميت مسجداً. فدل هذا الحديث أن من صلى عند القبور أو إليها فقد اتخذها مساجد وهذا الحديث طرف من حديث صحيح متفق عليه عن جابر.

قال البغوي في «شرح السنة»: أراد أن أهل الكتاب لم تُبح لهم الصلاة إلا في بيَعهم وكنائسهم، وأباح الله لهذه الأمة الصلاة حيث كانواً تخفيفاً عليهم وتيسيراً، ثم خص من جميع المواضع الحمام والمقبرة والمكان النجس.

قوله: «طهوراً»: أراد به التيمم. وفي حديث جندب من الفوائد أيضاً: العبرة في مبالغته على النهي عن بناء المساجد على القبور، كيف بين لهم ذلك أولاً، ثم قبل موته بخمس قال ما قال، ثم لما كان في النزع لم يكتف بها تقدم، بل لعن من فعل ذلك (۱). فدلت هذه الأحاديث الصحيحة الصريحة على تحريم البناء على القبور مطلقاً، فلذلك اكتفى المصنف بإيرادها عن غيرها، كحديث جابر أن النبي القبور مطلقاً، فلذلك اكتفى المصنف بإيرادها عن غيرها، كحديث جابر أن النبي «نهى أن يجصص القبر، وأن يُقعد عليه» وأن يُبنى عليه». رواه مسلم وغيره وزاد أبو داود والحاكم: «وأن يكتب عليه».



<sup>(</sup>١) أي أنه ﷺ نهى وشدد في اتخاذ القبور مساجد في الأطوار الثلاثة في حياته ثم قبل موته بخمس ليال، ثم عند السياق ونزع الروح.

[وَلأَحْمَدَ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ] عَن ابنِ مَسعُودٍ مَرفُوعاً: «إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ، وَالَّذِينَ يَتَّخِذُونَ القُبُورَ مَسَاجِدَ». رَوَاهُ أَبُو حَاتِمٍ في «صَحِيحِهِ».

قوله: «إن من شرار الناس»: هو بكسر الشين جمع شر.

قوله: «من تدركهم الساعة وهم أحياء (۱)»: أي من تقوم عليهم الساعة بحيث ينفخ في الصور وهم أحياء، وهذا كحديثه الآخر الذي في مسلم «لا تقوم الساعة إلا على شرار الخلق».

فإن قلت: ما الجمع بين هذا وبين حديث ثوبان: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق» وما في معناه.

قيل: حديث ثوبان مستغرق للأزمنة، عام فيها، وهذا مخصِّص وسيأتي زيادة لذلك عند الكلام على حديث ثوبان إن شاء الله.

قوله: «والذين يتخذون القبور مساجد»: الذين في محل نصب عطفاً على مَنْ الموصولة، أي: إن من شرار الناس الذين يتخذون القبور مساجد بالصلاة عندها وإليها، وبناء المساجد عليها، وهذا المعنى متواتر عن النبي على معلوم بالاضطرار من دينه وكل ذلك شفقة على الأمة وخوفاً عليهم أن يقودهم ذلك إلى الشرك بها وبأصحابها، كما قاد إلى ذلك اليهود والنصارى فأبى عُبّاد القبور إلا الضرب بهذه الأحاديث على الجدر ونبذها وراء الظهر، أو الدفع في صدورها وأعجازها بحمل ذلك على غير قبور الأنبياء والصالحين. أما قبورهم فتجوز الصلاة إليها وعندها، وبناء المساجد والقباب عليها رجاء أن تصل عليهم العواطف الروحانية، ولا ريب أن هذا مراغمة ومحاداة لله ورسوله، وهذا هو قول اليهود: ﴿ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾

<sup>(</sup>١) لخلوهم من الخير وانتشار الشرك والكفر فيهم.

(البقرة: ٩٣) فإن النبي ﷺ إنها لعن من اتخذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد كما هو نص حديث عائشة -رضي الله عنها- وغيره، وقبور غيرهم إنها أخذ النهي عن البناء عليها من هذه الأحاديث ونحوها بقياس الأولى، أو من عموم أحاديث أخر، فمن أعظم المراغمة والمناصبة والمحاداة لله ورسوله أن تحمل على غير ما وردت فيه، ويباح ما وردت بالنهي عنه، ولعن من فعله، ولكن هذا شأن عباد القبور ﴿ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَصَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَىٰهُ بِغَيْرِهُدَى مِّن ٱللَّهِ ۚ إِن ٱللَّهَ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ١٠٠) ﴿ (القصص: ٥٠) وقد أجمع العلماء على النهي عن البناء على القبور وتحريمه ووجوب هدمه لهذه الأحاديث الصحيحة الصريحة التي لا مطعن فيها بوجه من الوجوه، ولا فرق في ذلك بين البناء في مقبرة مسبّلة (١١)، أو مملوكة (٢)، إلا أنه في المملوكة أشد (٣) ولا عبرة بمن شذّ من المتأخرين فأباح ذلك، إما مطلقاً، وإما في المملوكة. قال الإمام أبو محمد بن قدامة: ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور لأن النبي عَلَيْهُ قال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد يحذر مما صنعوا»، ولأن تخصيص القبور بالصلاة عندها يشبه تعظيم الأصنام بالسجود لها والتقرب إليها. وقد روينا أن ابتداء عبادة الأصنام تعظيم الأموات باتخاذ صورهم والتمسح بها والصلاة عندها.

قال شيخ الإسلام: أما بناء المساجد على القبور فقد صرح عامة علماء الطوائف بالنهي عنه متابعة للأحاديث الصحيحة، وصرح أصحابنا وغيرهم من أصحاب مالك والشافعي بتحريمه قال ولا ريب في القطع بتحريمه، ثم ذكر الأحاديث في ذلك... إلى أن قال: فهذه المساجد المبنية على قبور الأنبياء

<sup>(</sup>١) للناس للدفن فيه.

<sup>(</sup>٢) أي الدفن في أرض مملوكة.

<sup>(</sup>٣) لأنه بني على قبر في أرض مغتصبة.

والصالحين، أو الملوك وغيرهم، تتعين إزالتها بهدم أو بغيره هذا مما لا أعلم فيه خلافاً بين العلماء المعروفين. وقال ابن القيم: يجب هدم القباب التي على القبور لأنها أسست على معصية الرسول ﷺ. وقال أبو حفص: تحرم الحجرة بل تهدم فإذا كان هذا كلامه في الحجرة فكيف بالقبة. وقال الشافعي: أكره(١) أن يعظم مخلوق، حتى يجعل قبره مسجداً مخافة الفتنة عليه، وعلى من بعده من الناس. وقال أيضاً: تسطح (٢) القبور ولا تبنى ولا ترفع، وتكون على وجه الأرض، وقد أفتى جماعة من الشافعية بهدم ما في القرافة (٢) من الأبنية، منهم ابن الجميزي والظهير الترميني وغيرهما. وقال القاضي بن كُجّ: ولا يجوز أن تجصص القبور، ولا أن يبني عليها قباب ولا غير قباب، والوصية بها باطلة، وقال الأذرعي: وأما بطلان الوصية ببناء القباب وغيرها من الأبنية العظيمة وإنفاق الأموال الكثيرة فلا ريب في تحريمه، قلت: وجزم النووي في شرح «المهذب» بتحريم البناء مطلقاً، وذكر في «شرح مسلم» نحوه أيضاً، وقال القرطبي في حديث جابر: «نهي أن يجصص القبر أو يبنى عليه»، وبظاهر هذا الحديث قال مالك: وكره البناء والجص على القبور، وقد أجازه غيره. وهذا الحديث حجة عليه، ووجه النهي عن البناء والتجصيص في القبور أن ذلك مباهاة، واستعمال زينة الدنيا في أول منازل الآخرة، وتشبّه بمن كان يعبد القبور ويعظمها، وباعتبار هذه المعاني وبظاهر هذا النص، ينبغي أن يقال: هو حرام كما قال به بعض أهل العلم. وقال ابن رشد: كره مالك البناء على القبر،

<sup>(</sup>١) المراد بالكراهة عند الشافعي التحريم كما هو معروف في الكتاب والسنة أن الكراهة إذا أطلقت فالمراد بها التحريم.

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء في القبور هل تسطّح أو تسنّم كما اختلف في قبر النبي على هل كان مسطحاً أو مسنّمً وورد في البخاري في حديث سفيان أنه مسنّم وهو الأرجح والأمر في ذلك سهل والأرجح أن يجعل القبر مسنّمً ليزل عنه الماء بخلاف المسطح فإنه يستقر عليه الماء

<sup>(</sup>٣) القرافة مقبرة في مصر.

وجعل البلاطة المكتوبة، وهو من بدع أهل الطّوْل (۱)، أحدثوه إرادة الفخر والمباهاة والسمعة، وهو مما لا اختلاف فيه، وقال الزيلعي في «شرح الكنز»: ويكره أن يبنى على القبر. وفي «الخلاصة»: ولا يُجصَّص القبر ولا يُطيّن، ولا يُرفع عليه بناء. وذكر أيضاً قاضي خان أنه لا يُجصَّص القبر، ولا يُبنى عليه، لما روي عن النبي أنه نهى عن التجصيص وعن البناء على القبر، والمراد بالكراهة عند الحنفية كراهة التحريم التي هي في مقابلة ترك الواجب. وقد ذكر ابن نجيم في «شرح الكنز». ومثل هذا كثير في كلام العلماء أتباع الأئمة الأربعة وغيرهم، والمقصود أن كلام العلماء موافق لما دلت عليه السنة الصحيحة في النهي عن البناء على القبور.

واعلم أنه قد وقع بسبب البناء على القبور من المفاسد التي لا يحيط بها على التفصيل إلا الله، ما يغضب من أجله كل من في قلبه رائحة إيهان، كما نبه عليه ابن القيم وغيره.

فمنها: اعتيادها للصلاة عندها، وقد نهى النبي ﷺ عن ذلك.

ومنها: تحري الدعاء عندها. ويقولون: من دعا الله عند قبر فلان استجاب له، وقبر فلان الترياق المجرب، وهذا بدعة منكرة.

ومنها: ظنهم أن لها خصوصيات بأنفسها في دفع البلاء وجلب النعماء. ويقولون: إن البلاء يُدفع عن أهل البلدان بقبور من فيها من الصالحين، ولا ريب أن هذا مخالف للكتاب والسنة والإجماع. فالبيت المقدس كان عنده من قبور الأنبياء الصالحين ما شاء الله، فلما عصوا الرسول وخالفوا ما أمرهم الله به، سلّط الله عليهم من انتقم منهم. وكذلك أهل المدينة لما تغيروا بعض التغير، جرى عليهم عام الحرّة من النهب والقتل وغير ذلك من المصائب ما لم يجر عليهم قبل ذلك. وهذا أكثر من أن يحصر.

<sup>(</sup>١) أهل الغني والأموال.

ومنها: الدخول في لعنة رسول الله ﷺ، باتخاذ المساجد عليها وإيقاد السرج عليها.

ومنها: أن ذلك يتضمن عمارة المشاهد، وخراب المساجد، كما هو الواقع، ودين الله بضد ذلك.

ومنها: اجتماعهم لزيارتها واختلاط النساء بالرجال، وما يقع في ضمن ذلك من الفواحش وترك الصلوات، ويزعمون أن صاحب التربة تحملها عنهم، بل اشتهر عنهم أن البغايا يسقطن أجرتهن على البغاء في أيام زيارة المشايخ، كالبدوي وغيره تقرباً إلى الله بذلك، فهل بعد هذا في الكفر غاية؟

ومنها: كسوتها بالثياب النفيسة المنسوجة بالحرير والذهب والفضة ونحو ذلك.

ومنها: جعل الخزائن والأموال ووقف الوقوف لما يحتاج إليه من ترميمها ونحو ذلك.

ومنها: إهداء الأموال ونذر النذور لسدنتها العاكفين عليها الذين هم أصل كل بلية كفر، فإنهم الذين يكذبون على الجهال والطغام بأن فلاناً دعا صاحب التربة فأجابه، واستغاثه فأغاثه، ومرادهم بذلك تكثير النذر والهدايا لهم.

ومنها: جعل السدنة لها كسدنة عُبَّاد الأصنام.

ومنها: الإقسام على الله في الدعاء بالمدفون فيها.

ومنها: أن كثيراً من الزوّار إذا رأى البناء الذي على قبر صاحب التربة سجد له. ولا ريب أن هذا كفر بنص الكتاب والسنة وإجماع الأمة، بل هذا هو عبادة الأوثان، لأن السجود للقبة عبادة لها، وهو من جنس عبادة النصارى للصور التي في كنائسهم على صور من يعبدونه بزعمهم الباطل، فإنهم عبدوها ومن هي صورته، وكذلك عُبّاد القبور لما بنوا القباب على القبور آل بهم إلى أن عُبدت القباب ومن بُنيت عليه من دون الله عز وجل.

ومنها: النذر للمدفون فيها، وفرض نصيب من المال والولد، وهذا هو الذي

قال الله فيه: ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ مِمَّا ذَرَاً مِنَ ٱلْحَرَثِ وَٱلْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَنذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَنذَا لِشُرَكَآيِنَا ﴾ (الأنعام: ١٣٦)، بل هذا أبلغ فإن المشركين ما كانوا يبيعون أولادهم لأوثانهم.

ومنها: أن المدفون فيها أعظم في قلوب عُبَّاد القبور من الله وأخوف، ولهذا لو طلبت من أحدهم اليمين بالله تعالى أعطاك ما شئت من الأيهان كاذباً، أو صادقاً، وإذا طلبت بصاحب التربة لم يقدم إن كان كاذباً. ولا ريب أن عُباد الأوثان ما بلغ شركهم إلى هذا الحد، بل كانوا إذا أرادوا تغليظ اليمين، غلَّظوها بالله كها في قصة القسامة وغيرها.

ومنها: سؤال الميت قضاء الحاجات، وتفريج الكربات، والإخلاص له من دون الله في أكثر الحالات.

ومنها: التضرع عند مصارع الموت، والبكاء بالهيبة والخشوع لمن فيها أعظم مما يفعلونه مع الله في المساجد والصلوات.

ومنها: تفضيلها على خير البقاع وأحبها إلى الله وهي المساجد، فيعتقدون أن العبادة والعكوف في المساجد، وهذا أمر ما بلغ العبادة والعكوف في المساجد، وهذا أمر ما بلغ إليه شرك الأولين، فإنهم يعظمون المسجد الحرام أعظم من بيوت الأصنام، يرون فضله عليها، وهؤلاء يرون العكوف في المشاهد أفضل من العكوف في المساجد.

ومنها: أن الذي شرعه الرسول على في زيارة القبور إنها هو تذكر الآخرة، كها قال: «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة»، والإحسان إلى المزور بالترحم عليه، والدعاء له والاستغفار، وسؤال العافية له، فيكون الزائر محسناً إلى نفسه وإلى الميت، فقلب عُبَّاد القبور الأمر، وعكسوا الدين، وجعلوا المقصود بالزيارة الشرك بالميت والدعاء به، وسؤاله حوائجهم ونصرهم على الأعداء ونحو ذلك. فصاروا مسيئين إلى نفوسهم وإلى الميت، ولو لم يكن إلا بحرمانه بركة ما شرعه الله من

الدعاء والترحم عليه والاستغفار له.

ومنها: إيذاء أصحابها بها يفعله عُبَّاد القبور بها، فإنه يؤذيهم ما يفعلونه عند قبورهم ويكرهونه غاية الكراهة، كها أن المسيح -عليه السلام- يكره ما يفعله النصارى، وكذلك غيره من الأنبياء والأولياء يؤذيهم ما يفعله أشباه النصارى عند قبورهم، ويوم القيامة يتبرؤون منهم، كها قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُوا مِن دُونِ اللهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَ إِنَا يُحْشِرَ النَّاسُ كَانُوا مُنْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَ بِهِمْ كَانُوا اللهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَ إِنَا يُحْشِرُ النَّاسُ كَانُوا هُمُ مَن دُعَآبِهِمْ عَنِالُونَ اللهِ وَإِنَا كُشِرَ النَّاسُ كَانُوا هُمُ مَن دُعَآبِهِمْ عَنِالُونَ اللهِ وَإِنَا كُورِ النَّاسُ كَانُوا مِن الأَحْقاف: ٥-٢).

ومنها: محاداة الله ورسوله ومناقضة ما شرعه فيها.

ومنها: التعب العظيم مع الوزر الكبير، والإثم العظيم، وكل هذه المفاسد العظيمة وغيرها مما لم يذكر، إنها حدثت بسبب البناء على القبور، ولهذا تجد القبور التي ليس عليها قباب لا يأتيها أحد ولا يعتادها لشيء مما ذكر إلا ما شاء الله، وصاحب الشرع أعلم بها يؤول إليه هذا الأمر؛ فلذلك غلظ فيه وأبداً وأعاد، ولعن من فعله، فالخير والهدى في طاعته، والشر والضلال في معصيته ومخالفته. والعجب ممن يشاهد هذه المفاسد العظيمة عند القبور، ثم يظن أن النبي عليها إنها ولو كان ذلك لأجل النجاسة لكان ذكر المجازر والحشوش بل ذكر التحرز من ولو كان ذلك لأجل النجاسة لكان ذكر المجازر والحشوش بل ذكر التحرز من البول والغائط أولى. وإنها ذلك لأجل نجاسة الشرك التي وقعت من عُبّاد القبور لما خالفوا ذلك ونبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمناً قليلاً فبئس ما يشترون.

#### **\$\$\$**

<sup>(</sup>١) ولو كان لأجل النجاسة لكانت النجاسة في داخل القبر. أما ظاهره فليس فيه شيء، ولو كان لأجل النجاسة لكان الأنبياء يستثنون منهم لأن أجسامهم طاهرة أحياءً وأمواتاً، والله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء.

#### باب

# ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين(١) يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله

رَوَى مَالِكٌ فِي «المُوطَّأ»: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «اللَّهُمَّ لاَ تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا يُعبَدُ؛ اشتَدَّ غَضَبُ الله عَلَى قَوْمِ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ».

### الشِّجُجُ :

أراد المصنف -رحمه الله- بهذه الترجمة أموراً:

الأول: التحذير من الغلو في قبور الصالحين.

الثاني: أن الغلو فيها يؤول إلى عبادتها.

الثالث: أنها إذا عبدت سميت أوثاناً ولو كانت قبور الصالحين.

الرابع: التنبيه على العلة في المنع من البناء عليها واتخاذها مساجد. والأوثان هي المعبودات التي لا صورة لها كالقبور والأشجار والعمد والحيطان والأحجار ونحوها، وقد تقدم بيان ذلك، وقيل الوثن هو الصنم، والصنم هو الوثن، وهذا غير صحيح إلا مع التجريد، فأحدهما قد يعنى به الآخر، وأما مع الاقتران فيفسر كل واحد بمعناه (٢).

«اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد؛ اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» هذا الحديث رواه مالك في باب جامع الصلاة مرسلاً عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار أن رسول الله عليه قاله، ورواه ابن أبي شيبة في «مصنفه» عن أبي خالد الأحمر، عن ابن عجلان، عن زيد بن أسلم به ولم يذكر عطاء، ورواه البزار

<sup>(</sup>١) وذلك لأن محبة الصالحين دين وقربة، فلا يتجاوز الحد لأن الغلو هو مجاوزة الحد يقال في القدر إذا زاد في الغليان قال تعالى: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلۡكِتَنِ لَا تَغْـَلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٢) يفسر الصنم بها له صورة والوثن بها ليس له صورة.

عن عمر بن محمد، عن زيد، عن عطاء، عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً، وعمر بن محمد بن زيد بن عبدالله بن عمر بن الخطاب ثقة من أشراف أهل المدينة روى عنه مالك والثوري وسليمان بن بلال؛ فالحديث صحيح عند من يحتج بمراسيل الثقات، وعند من قال بالمسند لإسناد عمر بن محمد له بلفظ «الموطأ» سواء، وهو ممن تقبل زيادته، وله شاهد عند الإمام أحمد والعقيلي من طريق سفيان عن حزة بن المغيرة، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة رفعه: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد، لعن الله قوماً اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

قوله: «روى مالك في «الموطأ»: هو الإمام مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمر الأصبحي أبو عبدالله المدني الفقيه، إمام دار الهجرة، وأحد الأئمة الأربعة، وأحد المتقنين في الحديث، حتى قال البخاري: أصح الأسانيد كلها: مالك عن نافع، عن ابن عمر. مات سنة تسع وسبعين ومئة، وكان مولده سنة ثلاث وتسعين. وقال الواقدي: بلغ تسعين سنة.

قوله: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد»: قد استجاب الله دعاء رسوله على الناس من الوصول إلى قبره لئلا يعبد استجابة لدعاء رسوله على كما قال ابن القيم: فأجاب رب العالمين دعاءه وأحاطه بثلاثة (١) من الجدران(٢)

<sup>(</sup>١) وقبله:

ودع بيا الله استجاب دعاءه في الوصول إلى قبره وعبادته مباشرة فيكون وثناً يعبد، ولكنه عُبد وعُبد غيره من الأنبياء والصالحين بالدعاء والنذر وطلب الشفاعة وسؤالهم قضاء عُبد وعُبد غيره من الأنبياء والصالحين بالدعاء والنذر وطلب الشفاعة وسؤالهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات، وفيه الرد على من أنكر وقوع الشرك في هذه الأمة لأنه لو كان لا يقع لما دعا النبي على ربه أن لا يجعل قبره وثناً، ويدل على ذلك أيضاً الأحاديث كحديث: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله الله» [رواه مسلم]، وحديث: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس عند ذي الخلصة» [رواه مسلم في الصحيح]، وحديث: «لا تذهب الليالي والأيام حتى تُعبد اللات والعزى»، وأما حديث: «إن الشيطان يئس أن يعبد في جزيرة =

ودل الحديث على أن قبر الرسول وسلا لو عبد لكان وثناً، فها ظنك بقبر غيره من القبور التي عبدت هي وأربابها من دون الله، وإذا أريد تغيير شيء من ذلك أنف عبدها، واسمأزت قلوبهم، واستكبرت نفوسهم، وقالوا: تنقص أهل الرُّتَب العالية، ورَمَوْهم بالعظائم، فهإذا يقولون لو قيل لهم: إنها أوثان تعبد من دون الله؟ فالله المستعان على غربة الإسلام، وهذه هي الفتنة العظمى التي قال فيها عبدالله بن مسعود: كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير، وينشأ فيها الصغير، تجري على الناس يتخذونها سنة، إذا غيرت قيل غيرت السنة. ويؤخذ من الحديث المنع من تتبع عندها، فإن ذلك من البدع، أنكره السلف من الصحابة والتابعين وغيرهم، ولا نعلم أحداً أجازه أو فعله إلا ابن عمر على وجه غير معروف عند عُبّاد القبور؛ وهو أحداً وافقه عليه من الصحابة، بل خالفه أبوه وغيره؛ لئلا يفضي ذلك إلى اتخاذها أوثاناً كما وقع. قال ابن عبدالبر في «شرح الموطأ»: روى أشهب عن مالك أنه كره أوثاناً كما وقع. قال ابن عبدالبر في «شرح الموطأ»: روى أشهب عن مالك أنه كره الذلك أن يدفن في المسجد قال: وإذا منع من ذلك فسائر آثاره أحرى بذلك. وقد كره مالك طلب موضع شجرة بيعة الرضوان مخالفة لليهود والنصارى. انتهى.

وقال ابن وضاح: سمعت عيسى بن يونس يقول: أمر عمر بن الخطاب بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي على فقطعها، لأن الناس كانوا يذهبون فيصلون تحتها، فخاف عليهم الفتنة. قال عيسى بن يونس: وهو عندنا من حديث ابن عون، عن نافع أن الناس كانوا يأتون الشجرة فقطعها عمر -رضي الله عنه-.

وقال المعرور بن سويد: صليت مع عمر بن الخطاب في طريق مكة صلاة

<sup>=</sup> العرب» فأجيب عنه بأجوبة ثلاثة؛ أحسنها: أن الشيطان يئس أن يعبد لما رأى ظهور الإسلام وانتشاره يئس أن يعبد وظن أنه لا يعبد وهو ليس معصوماً في يئسه، ولم يقل في الحديث إن الله أيأسه، والثاني: أنه يئس من إطباق الناس على عبادته حتى يعودوا إلى حالتهم الأولى، والثالث: أن ذلك خاص بالصحابة فهو يئس أن يعبده الصحابة.

الصبح، فقرأ فيها: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْعَبِ ٱلْفِيلِ ( الفيل: ١)، و ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ ﴿ ﴾ (قريش: ١) ثم رأى الناس يذهبون مذاهب فقال: أين يذهب هؤلاء؟ فقيل: يا أمير المؤمنين مسجد صلى فيه رسول الله على فهم يصلون فيه، فقال: «إنها أهلك من كان قبلكم بمثل هذا، كانوا يتتبعون آثار أنبيائهم، ويتخذونها كنائس وبيعاً، فمن أدركته الصلاة في هذه المساجد فليصل، ومن لا فليمض ولا يتعمدها»، وفي «مغازي ابن إسحاق» من زيادات يونس بن بكير عن أبي خلدة: خالد بن دينار، حدثنا أبو العالية قال: لما فتحنا تستر وجدنا في بيت مال الهرمزان سريراً عليه رجل ميت عند رأسه مصحف، فأخذنا المصحف فحملناه إلى عمر، فدعا له كعباً فنسخه بالعربية، فأنا أول رجل قرأه من العرب، قرأته مثل ما أقرأ القرآن، فقلت لأبي العالية: ما كان فيه؟ قال: سيرتكم وأموركم ولحون كلامكم، وما هو كائن بعد. قلت: فما صنعتم بالرجل؟ قال: حفرنا له بالنهار ثلاثة عشر قبراً متفرقة، فلم كان بالليل دفناه وسوينا القبور كلها لنعميه على الناس لا ينبشونه، قلت: وما يرجون منه؟ قال: كانت السهاء إذا حُبست عنهم برزوا بسريره فيمطرون. فقلت: من كان الرجل؟ قال: رجل يقال له: دانيال. فقلت: منذ كم وجدتموه مات؟ قال: منذ ثلاثمئة سنة. قلت: ما كان تغير منه شيء؟ قال: لا إلا شعيرات من قفاه، إن لحوم الأنبياء لا تبليها الأرض.

قال ابن القيم -رحمه الله تعالى-: ففي هذه القصة ما فعله المهاجرون والأنصار من تعمية قبره لئلا يفتتن به، ولم يبرزوه للدعاء عنده والتبرك به، ولو ظفر به المتأخرون لجالدوا عليه بالسيوف ولعبدوه من دون الله(۱). قال شيخ الإسلام -رحمه الله-: وهو إنكار منهم لذلك، فمن قصد بقعة يرجو الخير بقصدها ولم يستحب الشارع قصدها فهو من المنكرات، وبعضه أشد من بعض سواء قصدها ليصلي عندها، أو ليدعو عندها أو ليقرأ عندها، أو ليذكر الله عندها،

<sup>(</sup>١) وما ذاك إلا لقلة علم المتأخرين وقلة بصيرتهم وفقههم في الدين.

أو ليسْكُن عندها بحيث يخص تلك البقعة بنوع من العبادة التي لم يشرع تخصيصها به لا نوعاً ولا عيناً؛ لأن ذلك قد يجوز بحكم الاتفاق لا لقصد الدعاء فيها كمن يدعو الله في طريقه، ويتفق أن يمر في طريقه بالقبور أو كمن يزورها ويسلم عليها، ويسأل الله العافية له وللموتى كها جاءت به السنة، فإن ذلك ونحوه لا بأس به، وأما تحري الدعاء عنده بحيث يستشعر أن الدعاء هناك أجوب منه في غيره فهذا هو المنهي عنه، والفرق بين النوعين ظاهر، فإن الرجل لو كان يدعو الله واجتاز في عمره بصنم أو صليب أو كنيسة أو دخل إليها ليبيت فيها مبيتاً جائزاً ودعا الله في الليل، أو أتى بعض أصدقائه ودعا الله في بيته لم يكن بهذا بأس، ولو تحرى الدعاء عند هذه المواضع لكان من العظائم بل قد يكون كفراً.



<sup>(</sup>١) مبالغة في الحذر من التشبه وسداً للذريعة، وأما الجمهور فلا يكرهون أن تقول: زرت قبر النبي على الله القبور في الأخرة»، وإنها المحذور شدّ الرحل إلى القبور.

[وَلابنِ جَرِيرٍ بِسَنَدِهِ عَن سُفيَانَ]، عَن مَنصُورٍ، عَن مُجَاهِدٍ: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ اللَّهِ وَ الْمَرَءَ يَتُمُ اللَّهِ عَن مُجَاهِدٍ: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ اللَّهِ عَن اللَّهِ عَن اللَّهِ عَنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَيَقَ اللَّحَاجِّ». وَكَذَا قَالَ أَبُو الْجَوزَاءِ عَنِ ابنِ عَبَّاسٍ: «كَانَ يَلُتُ السُّويقَ للحَاجِّ».

قوله: «ولابن جرير»: هو الإمام الحافظ محمد بن جرير بن يزيد الطبري صاحب «التفسير» و «التاريخ» وغير هما. قال ابن خزيمة: لا أعلم على الأرض أعلم من محمد بن جرير، وكان من الأئمة المجتهدين لا يقلد أحداً، وله أصحاب يتفقهون على مذهبه. ولد سنة أربع وعشرين ومئتين، ومات ليومين بقيا من شوال سنة عشر وثلاثمئة.

قوله: «عن سفيان»: هو أحد السفيانين؛ إما ابن عيينة، وإما الثوري. فإن كان ابن عيينة فقد تقدمت ترجمته، وإن كان الثوري وهو الأظهر فهو سفيان بن سعيد بن مسروق أبو عبدالله الكوفي، ثقة حافظ، إمام حجة عابد، وكان مجتهداً، له أتباع وأصحاب يتفقهون على مذهبه. مات سنة إحدى وستين ومئة وله أربع وستون سنة (١).

قوله: «عن منصور»: هو ابن المعتمر بن عبدالله السلمي أبو عتاب -بمثناة ثقيلة ثم موحدة-، الكوفي، ثقة ثبت فقيه. مات سنة اثنتين وثلاثين ومئة.

قوله: «عن مجاهد»: هو ابن جبر -بالجيم والموحدة- أبو الحجاج المخزومي، مولاهم المكي، ثقة إمام في التفسير والعلم، أخذ التفسير عن ابن عباس وغيره. مات سنة أربع ومئة. قاله يحيى القطان. وقال ابن حبان: مات سنة اثنتين أو ثلاث

<sup>(</sup>١) وهو معاصر لسفيان بن عيينة إلا أنه أكبر منه وقد أخذ ابن عيينة عن الثوري، واشتركا جميعاً في الأخذ عن بعض الشيوخ وانفرد الثوري بالسابقين عن ابن عيينة، والثوري أوثق وأحفظ من ابن عيينة.

ومئة وهو ساجد، وكان مولده سنة إحدى وعشرين في خلافة عمر -رضي الله عنه-.

قوله: «كان يلت لهم السويق فهات، فعكفوا على قبره». لَتُ السويق هو خلطه بسمن ونحوه. وقد قيل: إن اسم الرجل صرمة بن غنم، وعن ابن عباس: كان يلتُ السويق على الحجر فلا يشرب منه أحد إلا سمن فعبدوه، رواه ابن أبي حاتم. وعن مجاهد: كان اللات رجلاً في الجاهلية، وكان له غنم فكان يسلُو من رِسُلها، ويأخذ من زبيب الطائف والأقط، فيجعل منه حيساً ويطعم من يمر من الناس، فلما مات عبدوه وقالوا: هو اللات. وكان يقرأ اللات مشددة، رواه سعيد بن منصور والفاكهي.

قوله: «وكذا قال أبو الجوزاء» إلى آخره. هو أوس بن عبدالله الربعي، بفتح الراء والباء، ثقة مشهور، مات سنة ثلاث وثهانين. وهذا الأثر ذكره المصنف ولم يعزه، وقد رواه البخاري، ولا تخالف بين هذا التفسير والقراءة، وبين قراءة من قرأ بالتخفيف. وقال: إنه كان حجراً فعبدوه، واشتقوا له من اسم الله الإله، كها تقدم تقريره في باب: من تبرك بشجرة، وأيضاً فيجاب على الأول بأن أصله التشديد، وخُفِّف لكثرة الاستعهال، وأما كونهم اشتقوا هذا الاسم من اسم الله الإله، فلا ينافي ذلك أيضاً، فقد رأيت أن سبب عبادة اللات هو الغلو في قبره حتى صار وثنا يعبد، كها كان ذلك هو السبب في عبادة الصالحين: ود وسواع، ويغوث ويعوق ونسرا، وغيرهم، وكها كان ذلك هو السبب في عبادة الصالحين من الأموات وغيرهم اليوم، فإنهم غلوا فيهم، وبنوا على قبورهم القباب والمشاهد، وجعلوها ملاذاً لقضاء المآرب.

وبالجملة: فالغلو أصل الشرك في الأولين والآخرين إلى يوم القيامة. وقد أمرنا الله تعالى بمحبة أوليائه وإنزالهم منازلهم من العبودية، وسلب خصائص

الإلهية عنهم، وهذا غاية تعظيمهم وطاعتهم، ونهانا عن الغلو فيهم، فلا نرفعهم فوق منزلتهم ولا نحطهم منها لما يعلمه تعالى في ذلك من الفساد العظيم، فما وقع الشرك إلا بسب الغلو فيهم فإن الشرك بهم غلو فيهم، وأنزلوهم منازل الإلهية وعصوا أمرهم وتنقصوهم في صورة التعظيم لهم، فتجد أكثر هؤلاء الغالين فيهم العاكفين على قبورهم معرضين عن طريقة من فيها وهديه وسنته، عائبين لها مشتغلين بقبورهم عما أمروا به ودعوا إليه. وتعظيم الأنبياء والصالحين ومحبتهم إنها هي باتباع ما دعوا إليه من العلم النافع والعمل الصالح، واقتفاء آثارهم، وسلوك طريقتهم دون عبادتهم وعبادة قبورهم، والعكوف عليها كالذين يعكفون على الأصنام واتخاذها أعياداً ومجامع للزيارات والفواحش وترك الصلوات، فإن من اقتفى آثارهم كان متسبباً في تكثير أجورهم باتباعه لهم، ودعوته الناس إلى اتباعهم؛ فإذا أعرض عما دعوا إليه واشتغل بضده حرم نفسه وحرمهم ذلك الأجر. فأي تعظيم لهم واحترام في هذا.



وَعَنِ ابنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ الله ﷺ زَائِرَاتِ القُبُورِ، وَالْمَتَّخِذِينَ عَلَيْهَا المَسَاجِدَ وَالسُّرُجَ». [رَوَاهُ أَهلُ السُّنَنِ].

قوله: «لعن رسول الله ﷺ زائرات القبور (۱۱)»: أي من النساء وهذا يدل على تحريم زيارة القبور عليهن كما هو مذهب أحمد وطائفة.

وقيل في تعليل ذلك أنه يخرجها إلى الجزع والندب والنياحة والافتتان بها وبصورتها وتأذي الميت ببكائها، كما في حديث آخر: «فإنكن تفتن الحي وتؤذن الميت» وإذا كان زيارة النساء مظنة وسبباً للأمور المحرمة في حقهن وحق الرجال، وتقدير ذلك غير مضبوط لأنه لا يمكن حد المقدار الذي لا يفضي إلى ذلك ولا التمييز بين نوع ونوع.

ومن أصول الشريعة أن الحكمة إذا كانت خفية أو منتشرة عُلِّق الحكم بمظنتها، فتحرم سداً للذريعة، كما حرم النظر إلى الزينة الباطنة لما في ذلك من الفتنة، وكما حرمت الخلوة بالأجنبية، وليس في زيارتها من المصلحة ما يعارض هذه المفسدة، لأنه ليس في زيارتها إلا دعواها(٢) للميت أو اعتبارها به، وذلك ممكن في بيتها.

وقد روى الإمام أحمد وابن ماجه والحاكم عن حسان بن ثابت مرفوعاً: «لعن الله زوّرات القبور»، وعن أبي هريرة أن رسول الله على «لعن زورات القبور». رواه

<sup>(</sup>۱) الحديث دليل على تحريم زيارة النساء للقبور؛ لأن اللعن لا يكون إلا على محرم لما فيه من فتنتهن والافتتان بهن، أما الأول: فلأن النساء ضعيفات التحمل والصبر فزيارتهن تفضي إلى النياحة والجزع، وأما الثاني: فلما فيه من الافتتان للرجل بصورتها وبصوتها، كما نهيت النساء عن اتباع الجنائز كما في حديث أم عطية: «نهينا عن اتباع الجنائز»، وأما حديث عائشة: «ما أقول في زيارة القبر» فمحمول على أن المراد ما يقول الزائر من الرجال، أو أن ذلك قبل نسخ جواز الزيارة للنساء، أو أن ذلك إذا مرَّت بالمقبرة، وأما حديث «زوروا القبور» فهو خطاب للرجال وعلى القول بدخول النساء فيه فإنه مخصص بالأحاديث المانعة من زيارة النساء، وذهب الجمهور إلى جواز زيارة النساء إذا لم يكثر ذلك، والصواب المنع مطلقاً.

<sup>(</sup>٢) لعلها إلا دعاؤها.

أحمد وابن ماجه والترمذي وصححه، وضعفه عبدالحق، وحسنه ابن القطان، ولا يعارض هذا حديث: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها» رواه مسلم وغيره؛ لأنه هذا إن سلم دخول النساء فيه، فهو عام والأول خاص، والخاص مقدم عليه، وأيضاً ففي دخول النساء في خطاب الذكور خلاف عند الأصوليين (۱).

قوله: «والمتخذين عليها المساجد»: تقدم في الباب قبله شرحه وتعليله (٢).

قوله: «والسرج»: هذا دليل على تحريم اتخاذ السرج على القبور ("). قال أبو محمد المقدسي (1): لو أبيح اتخاذ السرج عليها لم يلعن من فعله؛ لأن فيه تضييعاً للمال في غير فائدة، وإفراطاً في تعظيم القبور، أشبه تعظيم الأصنام (٥).

وقال ابن القيم: اتخاذها مساجد وإيقاد السرج عليها من الكبائر ووجه إيراد المصنف هذا الحديث في هذا الباب دون الذي قبله، هو أنه لعن المتخذين عليها المساجد والسرج، وقرن بينها، فها قرينان في اللعنة، فدل ذلك على أنه ليس المنع من اتخاذ المساجد عليها لأجل النجاسة، بل لأجل نجاسة الشرك، ولذلك قرن بينه وبين الإسراج عليها، وليس النهى عن الإسراج لأجل النجاسة، فكذلك البناء.

قوله: «رواه أهل السنن»: يعني هنا أبا داود، وابن ماجه، والترمذي فقط، ولم يروه النسائي.



<sup>(</sup>١) الأصل دخولهن إلا بمخصص يخرجهن.

<sup>(</sup>٢) وأنه سبب في الشرك.

<sup>(</sup>٣) لما فيه من تعظيم القبور.

<sup>(</sup>٤) كنيته أبو محمد ولقبه موفق الدين واسمه عبدالله بن قدامة وهو صاحب «المغني» و«الكافي» و«المقنع» و«العمدة».

<sup>(</sup>٥) لأن الإسراج سبب في الإكثار من المجيء ليلاً وسبب في الاستراحة في المقام عندها وذلك من البدع والوسائل إلى الشرك.

#### باب

# ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد (١) وسده كل طريق يوصل إلى الشرك

«وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ لَقَدُ جَآءَ كُمْ رَسُولُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ (٢)» الآية (التوبة: ١٢٨).

# الشِّخُجُ:

الجناب: هو الجانب، واعلم أن في الأبواب المتقدمة شيئاً من حمايته على التوحيد، ولكن أراد المصنف هنا بيان حمايته الخاصة، ولقد بالغ على وحذر وأنذر، وأبداً وأعاد، وخصّ وعمّ في حماية الحنيفية السمحة التي بعثه الله بها، فهي حنيفية في التوحيد، سمحة في العمل، كما قال بعض العلماء هي أشدُّ الشرائع في التوحيد والإبعاد عن الشرك، وأسمح الشرائع في العمل (٣).

قال: «وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولُ فِي مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ الآية.

قوله: ﴿لَقَدَّ جَآءَكُمُّ رَسُوكِ ﴾: هذا خطاب من الله تعالى للعرب في قول الجمهور، وهذا على جهة تعديده نعمه عليهم، إذ جاءهم بلسانهم، وبها يفهمونه من الأغراض والفصاحة، وشرفوا به أبد الآبدين.

قوله: ﴿ رَسُولُ اللهِ أَي رسول عظيم أرسله الله إليكم من أنفسكم، أي ترجعون معه إلى نفس واحدة؛ لأنه وأنتم من أب قريب، كما قال تعالى عن إبراهيم

<sup>(</sup>١) من الشرك الأكبر والأصغر.

<sup>(</sup>٢) قرئ من أَنْفَسِكم -بفتح الفاء من النفاسة- لكنها غير مشهورة، والأولى هي المشهورة.

<sup>(</sup>٣) والحنيف هو المائل عن الشرك إلى التوحيد.

-عليه السلام- أنه قال: ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلُواْ عَلَيْمِمْ ءَايَنتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُرَكِّمِهِمْ ۚ إِنَّكَ أَنتَ الْعَرِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ البقرة: ١٢٩)، وذلك أقرب وأسرع إلى فهم الحجة، وأبعد من المحكّ (١) واللجاجة، وهذا يقتضي مدحاً لنسب النبي عَلَيْهُ، وأنه من صميم العرب. قال جعفر بن محمد في قوله: ﴿ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ قال: لم يصبه شيء من ولادة الجاهلية.

قوله: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾: أي شديد عليه جداً ما عنتم (٢): أي عنتكم وهو لحاق الأذى الذي يضيق به الصدر، ولا يهتدي للمخرج، وهي هنا لفظ عام، أي ما شق عليكم من كفر وضلال وقتل وأسر وامتحان بسبب الحق و (ما) مصدرية وهي مبتدأ، و (عزيز) خبر مقدم، ويجوز أن يكون (ما عنتم) فاعلاً بـ (عزيز) و (عزيز) صفة للرسول، وهذا أصوب.

قوله: ﴿ حَرِيصُ عَلَيْكُم ﴾: أي بليغ الحرص عليكم، أي على نفعكم وإيهانكم وهداكم، والحرص: شدة طلب الشيء على الاجتهاد فيه.

وروى الطبراني بإسناد جيد عن أبي ذر -رضي الله عنه- قال: تركنا رسول الله عنه علمًا. قال: وقال: «وما عليه علمًا. قال: وقال: «وما بقي شيء يقرِّب من الجنة ويباعد من النار إلا وقد بينته لكم».

وروى مسلم في «صحيحه» عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على المثل كمثل رجل استوقد ناراً قد أضاءت ما حولها جعل الفراش وهذه الدواب التي في النار يقعن فيها، وجعل يحجزهن ويغلبنه فيتقحمن فيها قال فكذلك مثلي ومثلكم، أنا آخذ بحجزكم عن النار هلم عن النار هلم عن النار فتغلبونني وتقحّمون فيها».

<sup>(</sup>١) المحاكّة والمجادلة.

<sup>(</sup>٢) الشرك أعظم ما يشق ويعنت.

قوله: ﴿ إِلَّهُ وَمِنِينَ ﴾. أي: لا بغيرهم، كما يفيده تقديم الجار.

﴿رَءُوفُ ﴾. أي: بليغ الرحمة، كما هو اللائق بشريف منصبه، وعظيم خلقه، فتأمل هذه الآية وما فيها من أوصافه الكريمة ومحاسنه الجمة التي تقتضي أن ينصح لأمته، ويبلغ البلاغ المبين، ويسد الطرق الموصلة إلى الشرك، ويحمي جناب التوحيد غاية الحماية، ويبالغ أشد المبالغة في ذلك لئلا تقع الأمة في الشرك، وأعظم ذلك الفتنة بالقبور، فإن الغلو فيها هو الذي جرّ الناس في قديم الزمان وحديثه إلى الشرك، لا جرم فعل النبي على في ذلك، وحمى جناب التوحيد حتى في قبره الذي هو أشرف القبور، حتى نهى عن جعله عيداً، ودعا الله أن لا يجعله وثناً يُعبد.

### وفي الآية مسائل:

منها: التنبيه على هذه النعمة العظيمة، وهي إرسال الرسول على فينا، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ مَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مَيْنِ اللَّهُ ﴿ وَلَا عَمِوانَ ١٦٤).

ومنها: كونه منا نعمة أخرى عظيمة.

ومنها: كونه بهذه الصفات نعم متعددة.

ومنها: مدح نسبه ﷺ، فهو أشرف العرب بيتاً ونسباً.

ومنها: رأفته بالمؤمنين.

ومنها: غلظته على الكفار والمنافقين.

عَن أَبِي هُرَيرَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿لاَ تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَلاَ تَجْعَلُوا قَبْرِي عِيدًا، وَصَلَّوا عَلَيَّ، فَإِنَّ صَلاَتَكُمْ تَبْلُغُنِي حَيْثُ كُنْتُمْ». [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِإِسنَادٍ حَسَنِ، رُوَاتُهُ ثِقَاتٌ].

قوله: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً». قال شيخ الإسلام -نوَّر الله ضريحه - أي: لا تُعطِّلوها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة فتكون بمنزلة القبور، فأمر بتحري العبادة في البيوت، ونهى عن تحرِّيها عند القبور، عكس ما يفعله المشركون من النصارى، ومن تشبّه بهم.

وفي «الصحيحين» عن ابن عمر مرفوعاً: «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبوراً».

وفي "صحيح مسلم" عن ابن عمر مرفوعاً: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، فإن الشيطان يفر من البيت الذي يسمع سورة البقرة تقرأ فيه"، وفيه أن الصلاة في المقبرة لا تجوز، وأن التطوع في البيت أفضل منه في المسجد.

وفي حديث أبي هريرة الذي ذكرنا كراهة القراءة في المقابر، وكل هذا إبعاد لأمته عن الشرك.

قوله: «ولا تجعلوا قبري عيداً». قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد، عائداً إما بعود السنة أو بعود الأسبوع أو الشهر ونحو ذلك، وتقدم ذلك.

وقال ابن القيم -رحمه الله تعالى-: العيد ما يعتاد مجيئه وقصده من زمان ومكان مأخوذ من المعاودة والاعتياد، فإن كان اسماً للمكان فهو المكان الذي يقصد فيه الاجتماع وانتيابه للعبادة أو لغيرها، كما أن المسجد الحرام ومِنَى ومزدلفة وعرفة والمشاعر جعلها الله عيداً للحنفاء ومثابة، كما جعل أيام العيد فيها عيداً،

وكان للمشركين أعياد زمانية ومكانية، فلما جاء الله بالإسلام أبطلها وعوَّض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر وأيام مِنَى، كما عوَّضهم عن أعياد المشركين المكانية بالكعبة ومِنَى ومزدلفة وعرفة والمشاعر.

وقال غيره: هذا أمر بملازمة قبره والعكوف عنده واعتياد قصده وانتيابه، ونهى أن يُجعل كالعيد الذي إنها يكون في العام مرة أو مرتين، فكأنه قال: لا تجعلوه كالعيد الذي يكون من الحول إلى الحول، واقصدوه كل ساعة وكل وقت.

قال ابن القيم -رحمه الله-: وهذا مراغمة ومحادة ومناقضة لما قصده الرسول عَيْنَةً وقلب للحقائق، ونسبة الرسول عَلَيْةً إلى التلبيس والتدليس بعد التناقض، فقاتل الله أهل الباطل أنَّى يؤفكون. ولا ريب أن من أمر الناس باعتياد أمر وملازمته وكثرة انتيابه بقوله: لا تجعلوا عيداً، فهو إلى التلبيس وضد البيان أقرب منه إلى الدلالة والبيان، وهكذا غُيِّرتْ أديان الرسل، ولولا أن الله أقام لدينه الأنصار والأعوان الذابين عنه، لجرى عليه ما جرى على الأديان قبله. ولو أراد رسول الله ﷺ ما قاله هؤلاء الضُّلاَّل، لم ينه عن اتخاذ قبور الأنبياء مساجد، ويلعن فاعل ذلك، فإنه إذا لعن من اتخذها مساجد يُعبد الله فيها، فكيف يأمر بملازمتها والعكوف عندها، وأن يُعتاد قصدها وانتيابها، ولا تجعل كالعيد الذي يجيء من الحول إلى الحول، وكيف يسأل ربه أن لا يجعل قبره وثناً يُعبد، وكيف يقول أعلم الخلق بذلك: ولولا ذلك لأبرز قبره، ولكن خشى أن يتخذ مسجداً، وكيف يقول: «لا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا عليَّ حيثها كنتم»؟! وكيف لم يفهم أصحابه وأهل بيته من ذلك ما فهمه هؤلاء الضُّلاَّل الذين جمعوا بين الشرك والتحريف؟! وهـذا أفضل التابعيـن من أهل بيته علي بن الحسين -رضي الله عنهما- نهى ذلك الرجل أن يتحرى الدعاء عند قبره عليه، واستدل بالحديث وهو الذي رواه وسمعه من أبيه الحسين، عن جده على -رضى الله عنهما- وهو أعلم بمعناه من هؤلاء الضُّلاَّل، وكذلك ابن عمه الحسن بن الحسين شيخ أهل بيته، كره أن يقصد الرجل القبر إذا لم يكن يريد المسجد، ورأى أن ذلك من اتخاذه عيداً. انتهى.

قلت: وكيف يريد النبي على هذا المعنى وعبر عنه بهذا الكلام، مع أنه أفصح الخلق وأنصحهم، وكان يمكنه أن يقول: أكثروا زيارة قبري، أو اجعلوه عيداً تعتادون المجيء إليه والعبادة عنده؟! فظهر بطلان هذا القول.

إذا تبيَّن ذلك، فمعنى الحديث نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص، وذلك واجتهاع معهود كالعيد الذي يكون على وجه مخصوص في زمان مخصوص، وذلك يدل على المنع في جميع القبور وغيرها لأن قبر رسول الله ﷺ أفضل قبر على وجه الأرض، وقد نهى عن اتخاذه عيداً فقبر غيره أولى بالنهى كائناً من كان.

قال المصنف: وفيه النهى عن الإكثار من الزيارة(١٠).

قوله: «وصلوا عليَّ فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم»: قال شيخ الإسلام: يشير بذلك إلى أن ما ينالني منكم من الصلاة والسلام يحصل مع قربكم من قبري وبعدكم، فلا حاجة بكم إلى اتخاذه عيداً. انتهى.

وقد روى أبو داود عن أبي هريرة مرفوعاً: «ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام»، وعن أوس بن أوس مرفوعاً: «أكثروا من الصلاة علي يوم الجمعة وليلة الجمعة فإن صلاتكم معروضة علي» قالوا يا رسول الله كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت؟ (٢) قال: «إن الله حرم على الأرض أن تأكل لحوم الأنبياء» رواه أبو داود، والنسائي، وابن ماجه، فهذه الأحاديث وغيرها تدل على أن صلاتنا عليه تبلغه سواء كنا عند قبره أو لم نكن، فلا مزية لمن سلم عليه أو صلى عند قبره، كما قال الحسن بن الحسن: ما أنتم ومن بالأندلس إلا

<sup>(</sup>١) لأن الإكثار منها يفضي إلى الغلو.

<sup>(</sup>٢) بفتح الراء.

سواء، وأما حديث: «من صلّى عليّ عند قبري سمعته، ومن صلّى عليّ غائباً بُلِّغته» فرواه البيهقي وغيره من حديث العلاء بن عمرو الحنفي: حدثنا أبو عبدالرحمن، عن أبي صالح، عن أبي هريرة عن النبي ﷺ فذكره. قال البيهقي: أبو عبدالرحمن هذا، هو محمد بن مروان السدي فيها أرى، وفيه نظر.

قلت: محمد بن مروان السدي الصغير قال فيه يحيى بن معين: ليس بثقة، وقال الجوزجاني: ذاهب الحديث، وقال النسائي: متروك الحديث، وكذلك قال أبو حاتم الرازي والأزدي. وقال صالح بن محمد: كان يضع الحديث على أن معناه صحيح معلوم من أحاديث أخر، كإخباره بسماع الموتى لسلام من يسلم عليهم إذا مرّ على قبورهم. فإن قيل: إذا سمع سلام المسلم عليه عند قبره حصلت المزية بسماعه:

قيل: هذا لو حصل الوصول إلى قبره، أما وقد منع الناس من الوصول إليه بثلاثة الجدران، فلا تحصل مزية، فسواء سلّم عليه عند قبره أو في مسجده إذا دخله، أو في أقصى المشرق والمغرب، فالكل يبلغه، كما وردت به الأحاديث، وليس في شيء منها أنه يسمع صوت المصلي والمسلّم بنفسه، إنها فيها أن ذلك يعرض عليه ويبلغه ومعلوم أنه أراد بذلك الصلاة والسلام الذي أمر به الله، سواء صلى عليه في مسجده أو في مدينته أو في مكان آخر، فعلم أن ما أمر الله به من ذلك فإنه يبلغه، وأما من سلّم عليه عند قبره فإنه يرد عليه، وذلك كالسلام على سائر المؤمنين ليس هو من خصائصه، ولكن لا يوصل إلى قبره عليه.

وَعَن عَلِيّ بِنِ الْحُسَينِ: أَنَّهُ رَأَى رَجُلاً يَجِيءُ إِلَى فُرجَةٍ كَانَت عِندَ قَبِرِ النَّبِيِّ وَعَن عَلِيّ بِنِ الْحُسَينِ: أَنَّهُ رَأَى رَجُلاً يَجِيءُ إِلَى فُرجَةٍ كَانَت عِندَ قَبِر النَّبِيِّ عَن يَعْدَهُ مِن أَبِي عَن جَدِيثاً سَمِعْتُهُ مِن أَبِي عَن جَدَي عَن رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: ﴿لاَ تَتَخِذُوا قَبْرِي عِيدًا، وَلاَ بُيُوتَكُمْ قُبُورًا، وَصَلُّوا عَلَيّ، فَإِنَّ تَسلِيمَكُم يَبْلُغُنِي أَينَ كُنتُم ﴾. [رَوَاهُ في المُختَارَةِ].

هذان الحديثان جيدان، حسنا الإسنادين، أما الحديث الأول فرواه أبو داود وغيره من حديث عبدالله بن نافع الصائغ، قال: أخبرني ابن أبي ذئب، عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة فذكره. ورواته ثقات مشاهير، لكن عبدالله بن نافع فيه لين لا يمنع الاحتجاج به. قال ابن معين: هو ثقة، وقال أبو زرعة: لا بأس به. وقال أبو حاتم الرازي: ليس بالحافظ تعرف وتنكر. قال شيخ الإسلام -رحمه الله-: ومثل هذا قد يخاف أن يغلط أحياناً، فإذا كان لحديثه شواهد علم أنه محفوظ، وهذا له شواهد متعددة. وقال الحافظ ابن عبدالهادي: هو حديث حسن جيد الإسناد، وله شواهد كثيرة يرتقي بها إلى درجة الصحة.

وأما الحديث الثاني، فرواه أبو يعلى، والقاضي إسهاعيل، والحافظ الضياء في «المختارة».

قال أبو يعلى: حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة، ثنا زيد بن الحباب، ثنا جعفر بن إبراهيم من «ولد» ذي الجناحين، ثنا علي بن عمر، عن أبيه، عن علي بن حسين، فذكره. وعلي بن عمر: هو علي بن عمر بن علي بن الجسين. قال شيخ الإسلام: فانظر كيف هذه السنة كيف مخرجها من أهل المدينة وأهل البيت الذين لهم من رسول الله على قرب بالنسب وقرب الدار، لأنهم إلى ذلك أحوج من غيرهم، فكانوا أضبط.

قلت: وللحديثين شواهد، منها ما رواه ابن أبي شيبة، حدثنا أبو خالد الأحمر،

عن ابن عجلان، عن سهيل، عن جبير بن حنين، قال: قال رسول الله على تتخذوا قبري عيداً ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا علي حيث ما كنتم فإن صلاتكم تبلغني ". وقال سعيد بن منصور: حدثنا عبدالعزيز بن محمد، أخبرني سهيل بن أبي سهيل، قال: أتى الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب عند القبر فناداني وهو في بيت فاطمة يتعشى، فقال: هلم إلى العشاء فقلت: لا أريده. فقال: ما لي رأيتك عند القبر ؟ فقلت: سلمت على النبي على مقال: إذا دخلت المسجد فسلم، ثم قال: إن الرسول على قال: «لا تتخذوا قبري عيداً ولا تتخذوا بيوتكم مقابر، وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث ما كنتم، لعن الله اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد »، ما أنتم ومن بالأندلس إلا سواء.

ورواه القاضي إسماعيل في كتاب «فضل الصلاة على النبي ﷺ».

ولم يذكر ما أنتم ومن بالأندلس إلا سواء، وقال سعيد: أيضاً حدثنا حبان بن على، ثنا محمد بن عجلان، عن أبي سعيد مولى المهري، قال: قال رسول الله على «لا تتخذوا قبري عيداً ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا علي فإن صلاتكم تبلغني»، قال شيخ الإسلام: فهذان المرسلان من هذين الوجهين المختلفين يدلان على ثبوت الحديث لا سيا وقد احتج به من أرسله، وذلك يقتضي ثبوته عنده هذا لو لم يروه من وجوه مسندة غير هذين، فكيف وقد تقدم مسنداً.

قوله: «عن علي بن الحسين»: أي ابن علي بن أبي طالب<sup>(۱)</sup> المعروف بزين العابدبن -رضي الله عنه- وهو أفضل التابعين من أهل بيته وأعلمهم. قال الزهري: ما رأيت قرشياً أفضل منه. مات سنة ثلاث وتسعين على الصحيح، وأبوه الحسين سبط النبي عليه وريحانته، حفظ عن النبي عليه واستشهد يوم عاشوراء سنة إحدى وستين وله ست و خسون سنة.

<sup>(</sup>١) رابع الخلفاء، قتله عبدالرحمن بن ملجم -بالجيم المعجمة المفتوحة-.

قوله: «إنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة»: -هو بضم الفاء وسكون الراء واحدة الفرج- وهي الكوة في الجدار والخوخة ونحوهما.

قوله: «فيدخل فيها فيدعوه فنهاه» إلى آخر الحديث: هذا يدل على النهي عن قصد القبور والمشاهد لأجل الدعاء والصلاة عندها كها تقدم بعض ذلك لأن ذلك من اتخاذها عيداً كها فهمه على بن الحسين من الحديث فنهى ذلك الرجل عن المجيء إلى قبر النبي على للدعاء عنده، فكيف بقبر غيره؟ ويدل أيضاً على أن قصد الرجل القبر لأجل السلام إذا لم يكن يريد المسجد من اتخاذه عيداً المنهي عنه، ولهذا لما رأى الحسن بن الحسن سهيلاً عند القبر نهاه عن ذلك وذكر له الحديث مستدلاً به وأمر بالسلام عليه عند دخول المسجد.

قال شيخ الإسلام: ما علمت أحداً، أي: من علماء السلف رخص فيه لأن ذلك نوع من اتخاذه عيداً، ويدل أيضاً على أن قصد القبر للسلام إذا دخل المسجد ليصلي منهي عنه، لأن ذلك من اتخاذه عيداً، وكره مالك لأهل المدينة كلما دخل إنسان المسجد أن يأتي قبر النبي على الأن السلف لم يكونوا يفعلون ذلك. قال: ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها. بل كان الصحابة والتابعون يأتون إلى مسجده على فيصلون خلف أبي بكر وعمر وعثمان وعلى -رضي الله عنهم-، ثم إذا قضوا الصلاة قعدوا، أو خرجوا ولم يكونوا يأتون القبر للسلام، لعلمهم أن الصلاة والسلام عليه في الصلاة أكمل وأفضل.

وأما دخولهم عند قبره للصلاة والسلام عليه هناك، أو للصلاة والدعاء فلم يشرعه لهم بل نهاهم بقوله: «لا تتخذوا قبري عيداً وصلوا عليَّ فإن صلاتكم تبلغني». فبيَّن أن الصلاة تصل إليه من بعد وكذلك السلام. ولعن من اتخذ قبور الأنبياء مساجد، وكانت الحجرة في زمانهم يدخل إليها من الباب إذ كانت عائشة فيها، وبعد ذلك، إلى أن بني الحائط الآخر. وهم مع ذلك التمكن من الوصول إلى

قبره لا يدخلون إليه لا لسلام ولا لصلاة ولا لدعاء لأنفسهم ولا لغيرهم، ولا لسؤال عن حديث أو علم. ولا كان الشيطان يطمع فيهم حتى يسمعهم كلاماً أو سلاماً فيظنون أنه هو كلَّمهم وأفتاهم وبيَّن لهم الأحاديث، أو أنه قد ردّ عليهم السلام بصوت يسمع من خارج كها طمع الشيطان في غيرهم، فأضلهم عن قبره وقبر غيره، حتى ظنوا أن صاحب القبر يأمرهم وينهاهم ويفتيهم ويحدِّثهم في الظاهر، وأنه يخرج من القبر ويرونه خارجاً من القبر، ويظنون أن نفس أبدان الموتى خرجت تكلمهم، وأن روح الميت تجسّدت لهم، فرأوها كها رآهم النبي لله المعراج. والمقصود أن الصحابة ما كانوا يعتادون الصلاة والسلام عليه عند قبره، كها يفعله من بعدهم من الخلوف، وإنها كان بعضهم يأتي من خارج فيسلّم عليه إذا قدم من سفر، كها كان ابن عمر -رضى الله عنه - يفعل.

قال عبيدالله بن عمر، عن نافع: كان ابن عمر إذا قدم من سفر أتى قبر النبي فقال السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبتاه، ثم ينصرف. قال عبيدالله: ما نعلم أحداً من أصحاب النبي في فعل ذلك إلا ابن عمر، وهذا يدل على أنه لا يقف عند القبر للدعاء إذا سلّم كما يفعله كثير.

قال شيخ الإسلام: إن ذلك لم ينقل عن أحد من الصحابة، فكان بدعة محضة، وفي «المبسوط» قال مالك: لا أرى أن يقف عند قبر النبي على ولكن ليسلم ويمضي. والحكاية التي رواها القاضي عياض بإسناده عن مالك في قصته مع المنصور، وأنه قال لمالك: يا أبا عبدالله أستقبل القبلة وأدعو، أم أستقبل رسول الله يوم وقال: ولم تصرف وجهك عنه وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم إلى الله يوم القيامة، بل استقبله واستشفع به يشفعه الله فيك. فهذه الرواية ضعيفة، أو موضوعة لأن في إسنادها من يتهم، محمد بن حميد، ومن يجهل حاله.

ونص أحمد أنه يستقبل القبلة، ويجعل الحجرة عن يساره لئلا يستدبره وذلك

بعد تحيته والسلام عليه، فظاهر هذا أنه يقف للدعاء بعد السلام. وذكر أصحاب مالك أنه يدعو مستقبلاً القبلة يوليه ظهره. وبالجملة فقد اتفق الأئمة على أنه إذا دعا لا يستقبل القبر، وتنازعوا هل يستقبله عند السلام عليه أم لا؟

ومن الحجة في ذلك: ما روى ابن زبالة وهو في «أخبار المدينة»، عن عمر بن هارون، عن سلمة بن وردان، وهما ساقطان، قال: رأيت أنس بن مالك يسلِّم على النبي عَلَيْهُ، ثم يسند ظهره إلى جدار القبر، ثم يدعو.

وفي الحديث دليل على منع شد الرحال إلى قبره والله عبره من القبور والمشاهد، لأن ذلك من اتخاذها أعياداً، بل من أعظم أسباب الإشراك بأصحابها، كما وقع من عُبّاد القبور الذين يشدون إليها الرحال، وينفقون في ذلك الكثير من الأموال، وليس لهم مقصود إلا مجرد الزيارة للقبور تبركاً بتلك القباب والجدران فوقعوا في الشرك. هذه المسألة التي أفتى فيها شيخ الإسلام، أعني من سافر لمجرد زيارة قبور الأنبياء والصالحين ومشاهدهم، ونقل فيها اختلاف العلماء في الإباحة والمنع، فمن مبيح لذلك كأبي حامد الغزالي وأبي محمد المقدسي، ومن مانع لذلك كابن بطة وابن عقيل وأبي محمد الجويني والقاضي عياض، وهو قول الجمهور نص عليه مالك، ولم يكن يخالفه أحد من الأئمة وهو الصواب. فقام عليه بعض المعاصرين له كالسبكي ونحوه، فنسبه إلى إنكار الزيارة مطلقاً وهو لم ينكر منها إلا ما كان بشد رحل، كما أنكره جمهور العلماء قبله أو الزيارة التي يكون فيها دعاء الأموات والاستغاثة بهم في الملهات، مع ما ينضم إلى ذلك من أنواع المنكرات.

ومما يدل على النهي عن شد الرحال إلى القبور ونحوها ما أخرجاه في «الصحيحين» عن أبي سعيد عن النبي على قال: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى» فدخل في ذلك شاهد لزيارة القبور والمشاهد فإما أن يكون نهياً، وإما أن يكون نفياً للاستحباب.

وقد جاء في رواية في «الصحيح» بصيغة النهي صريحاً فتعين أن يكون للنهي. ولهذا فهم منه الصحابة المنع، كما في «الموطأ» و«السنن»، عن بصرة بن أبي بصرة الغفاري، أنه قال لأبي هريرة وقد أقبل من الطور: لو أدركتك قبل أن تخرج إليه لما خرجت، سمعت رسول الله على يقول: «لا تعمل المطي إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى»، وروى الإمام أحمد وعمر بن شبة في «أخبار المدينة» بإسناد جيد عن قزعة. قال: أتيتُ ابن عمر، فقلت: إني أريد الطور. فقال: إنها تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد المدينة، والمسجد الأقصى، فدع عنك الطور فلا تأته.

وروى أحمد وعمر بن شبة أيضاً، عن شهر بن حوشب قال: سمعت أبا سعيد، وذكر عنده الصلاة في الطور. فقال: قال رسول الله على: «لا ينبغي للمطي أن تُشد رحالها إلى مسجد يبتغى فيه الصلاة غير المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى». فأبو سعيد جعل الطور بما نهي عن شد الرحال إليه، مع أن اللفظ الذي ذكره إنها فيه النهي عن شدها إلى المساجد، فدل على أنه علم أن غير المساجد أولى بالنهي، والطور إنها يسافر من يسافر إليه لفضيلة البقعة وأن الله تعالى المساجد أولى بالنهي، والطور إنها يسافر من يسافر إليه لفضيلة البقعة وأن الله تعالى سمّاه الوادي المقدس والبقعة المباركة، وكلَّم الله موسى هناك. وهذا ظاهر لا يخفى على أحد بمن يقول بفحوى الخطاب وتنبيهه، وهم الجمهور والأئمة الأربعة وأتباعهم ولهذا لم يوجبوا على من نذر أن يسافر إلى أثر نبي من الأنبياء قبورهم أو غير قبورهم الوفاء بذلك، بل لو سافر إلى مسجد قباء من بلد بعيد لم يكن هذا مشروعاً باتفاق الأئمة الأربعة، مع أن النبي على كان يأتيه كل سبت راكباً وماشياً، وإن كان في وجوب الوفاء بنذر إتيانه خلاف، والجمهور على أنه لا يجب.

 صلاة في المسجد لم يفِ بنذره. قال: لأن النبي عَلَيْهُ قال: «لا تعمل المطي إلا إلى ثلاثة مساجد» ذكره إسهاعيل بن إسحاق في «المبسوط»، ومعناه في «المدونة»، و«الجلاب» وغيرهما من كتب أصحاب مالك.

وبالجملة: فقد تنازع العلماء في شد الرحال إلى غير المساجد الثلاثة، فالجمهور على المنع، وطائفة من المتأخرين على الجواز، فاستحباب شد الرحال إلى القبور والمشاهد والتقرب به إلى الله كها ظنه السبكي وغيره، قول مبتدع مخالف للإجماع قبله، والأحاديث التي احتج بها كحديث: «من زارني بعد وفاتي فكأنها زارني في حياتي»، ونحوها، لا يصح منها شيء عن رسول الله على ولا عن أحد من أصحابه البتة، بل هي ما بين ضعيف وموضوع، أو كلها موضوعة كها قد بين عللها شيخ الإسلام وغيره. وكثير منها لا يدل على محل النزاع، إذ ليس فيه إلا مطلق الزيارة. فذلك لا ينكره شيخ الإسلام ولا غيره من العلماء، لأنه محمول على الزيارة الشرعية الجارية على وفق مراد النبي في التي لا يكون فيها شرك ولا شد رحل إلى قبر، وبتقدير ثبوتها لا تدل على شد الرحال إلى قبر غيره، والسبكي أجاز ذلك في سائر القبور فخالف الأحاديث وخرق الإجماع، والله أعلم.

قال المصنف: وفيه أنه ﷺ في البرزخ تعرض عليه أعمال أمته في الصلاة والسلام عليه.

قوله: «رواه في المختارة»: «المختارة» كتاب جمع فيه مؤلفه الأحاديث الجياد الزائدة على «الصحيحين»، ومؤلفه هو أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد المقدسي الحافظ ضياء الدين الحنبلي، أحد الأعلام وحفاظ الحديث. قال الذهبي: أفنى عمره في هذا الشأن مع الدين المتين والورع والفضيلة التامة والثقة والإتقان. انتفع الناس بتصانيفه والمحدثون بكتبه فالله يرحمه ويرضى عنه. وقال شيخ الإسلام:

تيسيرالعزيز الحميد

444

تصحيحه في «مختارته» خير من تصحيح الحاكم (١) بلا ريب. مات سنة ثلاث وأربعين وستمئة.

000

<sup>(1)</sup> فشرطه أحسن من شرط الحاكم.

## باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثـان<sup>(١)</sup>

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾ (النساء: ١٥).

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلَ أُنَبِئَكُم مِشَرِ مِن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ ۚ مَن لَعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّاغُوتَ ۚ ﴾ (المائدة: ٦٠).

# الشَّخُجُ:

أراد المصنف بهذه الترجمة الرد على عُبّاد القبور، الذي يفعلون الشرك ويقولون: إنه لا يقع في هذه الأمة المحمدية وهم يقولون: لا إله إلا الله محمد

<sup>(</sup>۱) قصد المصنف -رحمه الله- الرد على ما قال: إن هذه الأمة معصومة؛ لأنها أمة مرحمومة مطهرة من وقوع الشرك ولا يرى الاستغاثة بالقبور وعبادة الأوثان شركاً بل يتأولها بأنواع التأويلات وقد يستدل بحديث: «إن الشيطان يئس أن يعبد في جزيرة العرب» وهذا الحديث أجيب عنه بأجوبة منها:أن المراد يئس أن يعبده الصحابة في جزيرة العرب «وأن يعبده المصلون» كما في رواية، والمراد بالمصلين الصحابة، الثاني: أنه يئس أن تطبق الأمة الشرك، الثالث: أنه يئس من وقوع الشرك لما رأى ظهور الإسلام وعلوه وانتشاره ودخول الناس فيه وجهاد الرسول فظن أنه لا يقع الشرك ولكن وقع خلاف ظنه فهو ليس بمعصوم في يأسه ولا في رجائه فقد ييأس من شيء فيقع وقد يرجو شيئاً فلا يقع ولم يقل النبي إن الله يأسّهُ فيقع خلاف ما يخافه ويظنه كما يقع خلاف ما يرجوه، ورجحه شيخنا عبدالعزيز بن باز، ويدل على وقوع الشرك في هذه الأمة قوله ﷺ: «لا تذهب الليالي والأيام حتى تعبد اللات والعزى»، وحديث: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس عند ذي الخلصة»، وكما سيذكر المصنف حديث: «لا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتى بالمشركين وحتى تعبد فتام من أمتى الأوثان».

رسول الله فبيّن في هذا الباب من كلام الله وكلام رسوله على الله على تنوع الشرك في هذه الأمة ورجوع كثير منها إلى عبادة الأوثان وإن كانت طائفة منها لا تزال على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى.

قال: «وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ وَالطَّاعُوتِ ﴾ (٢).

يقول تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا ﴾: أي أعطوا نصيباً أي: حظاً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت. روى الإمام أحمد عن ابن عباس قال: لما قدم كعب بن الأشرف مكة قالت قريش: ألا ترى إلى هذا الصنبور المنتبر من قومه، يزعم أنه خير منا ونحن أهل الحجيج، وأهل السدانة وأهل (الكونر: ٣) ونزل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّنعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَمَوُلآءِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ١٠٠ أُولَيَهِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ. نَصِيرًا ﴿ وَ النساء: ٥١-٥٢)، وروى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال: جاء حيى بن أخطب(١) وكعب بن الأشرف إلى أهل مكة فقالوا لهم: أنتم أهل الكتاب، وأهل العلم فأخبرونا عنا وعن محمد فقال: ما أنتم وما محمد قالوا: نحن نصل الأرحام، وننحر الكوماء، ونسقى الماء على اللبن، ونفك العناة، ونسقي الحجيج، ومحمد صنبور قطع أرحامنا واتبعه سراق الحجيج من غفار، فنحن خير أم هو فقالوا: أنتم خير وأهدى سبيلاً فأنزل الله ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ ﴾ أُوتُواْ نَصِيبًامِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَنَوُلاآءِ أَهَّدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴿ ﴿ النساء: ٥١). قال عمر بن الخطاب -رضي الله

<sup>(</sup>١) من رؤساء اليهود.

عنه-: الجبت: السحر، والطاغوت: الشيطان، وكذلك قال ابن عباس وأبو العالية ومجاهد والحسن وغيرهم، وعن ابن عباس وعكرمة وأبي مالك: الجبت: الشيطان زاد ابن عباس بالحبشية، وعن ابن عباس أيضاً: الجبت الشرك، وعنه الجبت الأصنام، وعنه الجبت حيي بن أخطب، وعن الشعبي: الجبت الكاهن، وعن مجاهد الجبت: كعب ابن الأشرف.

قلت: الظاهر أنه يعم ذلك كله كما قال الجوهري: الجبت كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك، وفي الحديث: «الطيرة والعيافة والطرق من الجبت» قال: وهذا ليس من محض العربية لاجتماع الجيم والباء في حروف واحد من غير حرف ذولقي (۱) قال المصنف: وفيه معرفة الإيمان بالجبت والطاغوت في الموضع هل هو اعتقاد قلب أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها (۱)؟ وأما الطاغوت فتقدم الكلام عليه في أول الكتاب.

قىال: «وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلَ أُنَيِّتُكُم بِشَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَلَلْخَنَا ذِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّلْغُوتَ ﴾ (المائدة: ٦٠).

يقول تعالى لنبيه محمد ﷺ: قل يا محمد لهؤلاء الذين اتخذوا دينكم هزواً ولعباً من أهل الكتاب، الطاعنين في دينكم الذي هو توحيد الله وإفراده بالعبادة دون ما سواه ﴿ قُلَ هَلَ أُنبِيّنَكُم بِشَرِ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ الله عِنه أَي هل أخبركم بشرِّ جزاء عند الله يوم القيامة مما تظنونه بنا هم أنتم أيها المتصفون بهذه الصفات المذمومة المفسرة بقوله: من لعنه الله أي أبعده وطرده من رحمته وغضب عليه، أي غضباً لا يرضى بعده، وجعل منهم القردة والخنازير، أي مسخ منهم الذين عصوا أمره فجعلهم بعده، وجعل منهم القردة والخنازير، أي مسخ منهم الذين عصوا أمره فجعلهم

<sup>(</sup>١) لعلها ذلقي، حروف الذلق مجموعة في قولك: «مر بنفل -الميم والراء والباء الموحدة والنون، والفاء واللام-».

<sup>(</sup>٢) المراد الثاني.

قردة وخنازير كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدَوًا مِنكُمْ فِي ٱلسّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ وَلَوْ اللهِ اللهِ اللهِ الله تعالى أخذ عليهم تعظيم السبت والقيام بأمره، وترك الاصطياد فيه، وكانت الحيتان لا تأتيهم إلا يوم السبت فتحيلوا على اصطيادها فيه بها وضعوه لها من الشصوص والحبائل والبرك قبل يوم السبت فلها جاءت الحيتان يوم السبت على عادتها نشبت بتلك الحبائل فلم تخلص منها يومها ذلك؛ فلها كان الليل أخذوها بعد انقضاء السبت، فلها فعلوا ذلك مسخهم الله تعالى إلى صورة القردة، وهي أشبه شيء بالأناسي في الشكل الظاهر ولحالفة له في الباطن، فكان جزاؤهم من جنس عملهم. قال العوفي عن الظاهر ومخالفة له في الباطن، فكان جزاؤهم من جنس عملهم. قال العوفي عن ابن عباس في قوله: ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا فِرَدَةً خَلِيءِينَ ﴿ (البقرة: ١٥) فجعل الله منهم القردة والحنازير فزعم أن شباب القوم صاروا قردة والمشيخة صاروا خنازير.

وروى مسلم في «صحيحه» عن ابن مسعود قال: سئل رسول الله على عن القردة والخنازير أهي مما مسخ الله؟ فقال: إن الله لم يهلك قوماً أو قال: لم يمسخ قوماً فيجعل الله لهم نسلاً ولا عاقبة، وإن القردة والخنازير كانت قبل ذلك (۱). وفي هذه القصة دليل قاطع على تحريم الحيل التي يتوصل بها إلى تحليل الحرام وتحريم الحلال ونحو ذلك (۲).

وقوله: ﴿ وَعَبَدَ الطَّلْغُوتَ ﴾: قال شيخ الإسلام: الصواب أنه معطوف على قوله: ﴿ مَن لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَاذِيرَ ﴾ (المائدة: ٦٠) فهو فعل

<sup>(</sup>١) القردة والخنازير أمتان، أما الممسوخون فورد أنهم لا يعيشون أكثر من ثلاثة أيام.

<sup>(</sup>٢) أما الحيل الشرعية كشراء ما عند أخيك فلا بأس.

ماض معطوف على ما قبله من الأفعال الماضية؛ أي من لعنه الله ومن غضب عليه، ومن جعل منهم القردة والخنازير، ومن عبد الطاغوت لكن الأفعال المقدمة الفاعل فيها هو اسم الله مظهراً ومضمراً، وهنا الفاعل اسم من عبد الطاغوت وهو الضمير في «عبد» ولم يعد سبحانه لفظ مَنْ لأنه جعل هذه الأفعال كلها صفة لصنف واحد وهم اليهود.



وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ عَلَبُواْ عَلَىٰٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَتَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴿ الكهف: ٢١).

قال: «وقوله: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَكَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴿ اللَّهُ ﴾ .

يخبر تعالى عن الذي غلبوا على أمر أصحاب الكهف أنهم قالوا هذه المقالة لنتخذن عليهم مسجداً. وقد حكى ابن جرير في القائلين في ذلك قولين:

أحدهما: أنهم المسلمون، والثاني: أنهم المشركون، وعلى القولين فهم مذمومون لأن النبي على قال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم (۱) مساجد يحذر ما فعلوا» رواه البخاري ومسلم، ولما يفضي إليه ذلك من الإشراك بأصحابها كها هو الواقع، ولهذا ما فعلته اليهود والنصارى جرهم ذلك إلى الشرك، فدل ذلك على أن هذه الأمة تفعله كها فعلته اليهود والنصارى فيجرها ذلك إلى الشرك، لأن ما فعلته اليهود والنصارى ستفعله هذه الأمة شبراً بشبر وذراعاً بذراع، كها أخبر بذلك الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحي، وبهذا يظهر وجه استشهاد المصنف بهذه الآيات.



<sup>(</sup>۱) الذي فيه «وصالحيهم» غير حديث اللعن وهو، «لعن الله اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، وهو في الصحيحين، أما حديث «إن من كان قبلكم كانوا يتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم» فهو في صحيح مسلم.

قال: عَن أَبِي سَعِيدٍ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لَتَتَبِعُنَّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذَوَ القُذَّةِ بِالقُذَّةِ، حَتَّى (' لَوْ دَخَلُوا جُحْرِ ضَبِّ؛ لَدَخَلْتُمُوهُ». قَالَوا: يَا رَسُولَ الله! اليَهُودُ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ: «فَمَنْ!». [أَخرَجَاهُ].

هذا الحديث أورده المصنف بهذا اللفظ معزواً لـ «الصحيحين» ولعله نقله عن غيره ولفظهما، والسياق لمسلم عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: «لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا جحر ضب لاتبعتموهم» قلنا يا رسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: «فمن!»، ويحتمل أن يكون مروياً عند غيرهما باللفظ الذي ذكره المصنف وأراد أصله لا لفظه.

قوله: «لتتبعن»: هو بضم العين وتشديد النون.

قوله: «سنن»: بفتح المهملة، أي طريق من كان قبلكم، أي: الذين قبلكم قال المهلب: الفتح أولى. وقال ابن التين: قرأناه بضمها.

قوله: «حذو القذة بالقذة» هو بنصب حذو على المصدر، والقذة -بضم القاف- واحدة القذذ وهي ريش السهم، وله قذتان متساويتان، أي: لتفعلن أفعالهم ولتتبعن طرائقهم حتى تشبهوهم وتحاذوهم كها تشبه قذة السهم القذة الأخرى، ثم إن هذا اللفظ خبر معناه النهي عن متابعتهم، ومنعهم من الالتفات لغير دين الإسلام، لأن نوره قد بهر الأنوار وشريعته نسخت الشرائع، وهذا من معجزاته، فقد اتبع كثير من أمته سنن اليهود والنصارى وفارس في شيمهم ومراكبهم وملابسهم، وإقامة شعارهم في الأديان والحروب والعادات من زخرفة

<sup>(</sup>١) قصد به المبالغة في التشبه بهم واتباعهم إذ أنه لا يمكن دخول جحر الضب والحديث يدل على أمرين أحدهما: وقوع ما أخبر به، والثاني: التحذير من التشبه بهم.

<sup>(</sup>٢) أخلاقهم.

المساجد، وتعظيم القبور واتخاذها مساجد، حتى عبدوها ومن فيها من دون الله، وإقامة الحدود والتعزيرات على الضعفاء دون الأقوياء، وترك العمل يوم الجمعة والتسليم بالأصابع<sup>(۱)</sup> وعدم عيادة المريض يوم السبت، والسرور بخميس البيض، وأن الحائض لا تمس عجيناً، واتخاذ الأحبار والرهبان أرباباً من دون الله، والإعراض عن كتاب الله، والإقبال على كتب الضلال من السحر والفلسفة والكلام والتكذيب بصفات الله التي وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله ووصفه بها لا يليق من النقائص والعيوب إلى غير ذلك مما اتبعوا فيه اليهود والنصارى.

قوله: «حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه»: الجحر -بضم الجيم بعدها حاء مهملة - معروف، وفي حديث آخر: «حتى لو كان فيهم من أتى أمه علانية لكان في أمتي من يصنع ذلك»، وفي حديث آخر «لو أن أحدهم جامع امرأته في الطريق لفعلتموه» صحت بذلك الأحاديث، فأخبر أن أمته ستفعل ما فعلته اليهود والنصارى وفارس من الأديان والعادات والاختلاف

قال شيخ الإسلام: هذا خرج مخرج الخبر والذم لمن يفعله كما كان يخبر عما يكون بين يدي الساعة من الأشراط والأمور المحرمة. وقال غيره: وجمع ذلك أن كفر اليهود أشد من جهة عدم العمل بعلمهم فهم يعلمون الحق ولا يتبعونه عملاً ولا قولاً، وكفر النصارى من جهة عملهم بلا علم، فهم يجتهدون في أصناف العبادات بلا شريعة من الله، ويقولون: ما لا يعلمون، ففي هذه الأمة من يحذو حذو الفريقين، ولهذا كان السلف كسفيان بن عيينة يقولون: من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود، ومن فسد من عبائنا ففيه شبه من النصارى وقضاء الله نافذ بها أخبر به رسول الله على سبق في علمه، لكن ليس الحديث له إخباراً عن جميع بها أخبر به رسول الله على سبق في علمه، لكن ليس الحديث له إخباراً عن جميع

<sup>(</sup>١) بالإشارة بها.

الأمة لما تواتر عنه أنها لا تجتمع على ضلالة.

قوله: «قالوا يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟»: هو برفع اليهود خبر مبتدأ محذوف، أي: أهم اليهود والنصارى الذي نتبع سنتهم؟ وقوله: قال: «فمن» استفهام إنكار. أي فمن هم غير أولئك؟ ثم إنه فُسِّر هنا باليهود والنصارى، وفي رواية أبي هريرة في البخاري بفارس والروم ولا تعارض، كما قال بعضهم لاختلاف الجواب بحسب اختلاف المقام، فحيث قيل فارس والروم كان ثم قرينة تتعلق بالحكم بين الناس، وسياسة الرعية، وحيث قيل اليهود والنصارى كان هناك قرينة تتعلق بأمور الديانات، أصولها وفروعها كذا قال. ولا يلزم من وجود قرينة بل الظاهر أنه أخبر أن هذه الأمة ستفعل ما فعلته الأمم قبلها من الديانات والعادات والسياسات مطلقاً، والتفسير ببعض الأمم لا ينفي التفسير بأمة أخرى، إذ المقصود التمثيل لا الحصر. ووجه مطابقة الحديث للترجمة واضح بأمة أخرى، إذ المقصود التمثيل لا الحصر. ووجه مطابقة الحديث للترجمة واضح



[وَلِمُسِلِمٍ] عَن ثَوبَانَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: "إِنَّ الله زَوَى (') لِي الأَرْضَ، فَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وَإِنَّ أُمَّتِي سَيَبْلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوِيَ لِي مِنْهَا، وَأَعْطِيتُ الكَنْزَيْنِ: الأَحْرَ وَالأَبْيضَ، وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لأُمَّتِي أَنْ لاَ يُمْلِكَهَا بِسَنَةٍ بِعَامَّةٍ، وَأَنْ لاَ يُسَلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوَّا مِنْ سِوَى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ بَعَامَّةٍ، وَأَنْ لاَ يُسَلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوَّا مِنْ سِوَى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ وَإِنِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لاَ يُرَدُّ، وَإِنِّي أَعْطَيْتُكَ لأُمَّتِكَ أَنْ لاَ رُبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ إِذَا قَضَيْتُ قَضَاءً فَإِنَّهُ لاَ يُرَدُّ، وَإِنِّي أَعْطَيْتُكَ لأُمَّتِكَ أَنْ لاَ أَلْكَ لَا يُرَدِّ مِنْ بِعَضُهُمْ بِسَنَةٍ عَامَ، وَلاَ أُسَلِّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًّا مِنْ سِوَى أَنْفُسِهِمْ، فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَلو اجْتَمَعَ عَلَيْهِمْ مَنْ بِأَقْطَارِهَا، حَتَّى يَكُونَ بَعْضُهُمْ يُمْلِكُ بَعْضًا وَيَسُبِي بَعْضُهُمْ بُعْظُا». رَوَاهُ البَرَقَانِيُّ فِي «صَحِيحِه».

وَزَادَ: ﴿ وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الأَئِمَّةَ المُضِلِّينَ، وَإِذَا وَقَعَ عَلَيهِمُ السَّيْفُ؛ لَمُ يُرْفَعْ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ، وَلاَ نَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَلْحَقَ حَيٌّ مِنْ أُمَّتِي بِالمُشْرِكِينَ، وَحَتَّى تَعْبُدَ فِئَامٌ مِنْ أُمَّتِي الأَوْثَانَ، وَإِنَّهُ سَيَكُونُ فِي أُمَّتِي كَذَّابُونَ ثَلاَثُونَ ('')، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، لاَ نَبِيَّ بَعْدِي، وَلاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي كَلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، لاَ نَبِيَّ بَعْدِي، وَلاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنصُورَةً، لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذلَهُمْ ('')، حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ الله تَبَارِكَ ('') وَتَعَالَى ».

<sup>(</sup>١) قارب أطرافها من جهة الشرق والغرب فاتسع ملك أمته شرقاً إلى ما وراء خراسان والنهر وغرباً إلى طنجة.

<sup>(</sup>٢) المراد بالثلاثين الذي لهم شوكة وقوة وأتباع وإلا فهم -أي المدعون للنبوة- أكثر من الثلاثين، منهم من يدعي النبوة لخلل في عقله ورأسه أو لا يكون له أتباع أو يرجع.

<sup>(</sup>٣) في رواية: «لا يضرهم من خالفهم»، وفي رواية: «من خذلهم ولا من خالفهم»، وهذه الطائفة تزيد وتنقص وليس لها مكان معين وقد تكون متفرقة، وهذه بشرى خير لهذه الأمة بأن الخير لا يزال فيها حتى يأتي أمر الله وهي الريح التي تقبض أرواح المؤمنين.

<sup>(</sup>٤) تبارك مختصة به تعالى لا تطلق على غيره، بل يقال مبارك أو فيه بركة.

هذا الحديث رواه أبو داود في «سننه»، وابن ماجه بالزيادة التي ذكرها المصنف، ورواه الترمذي مختصراً ببعضها.

قوله: «عن ثوبان»: هو ثوبان مولى النبي ﷺ صحبه ولازمه ونزل بعده الشام، ومات بحمص سنة أربع وخمسين.

قوله: «زوى لي الأرض» قال: التوربشتي: زويت الشيء جمعته وقبضته، يريد به تقريب البعيد منها حتى اطلع عليه من اطلاعه على القريب. وحاصله أن الله طوى له الأرض وجعلها مجموعة كهيئة كف في مرآة نظره. وقال القرطبي: أي جمعها لي حتى أبصرتُ ما تملك أمتي من أقصى المشارق والمغارب منها، وظاهر هذا اللفظ يقتضي أن الله تعالى قوَّى إدراك بصره، ورفع عنه الموانع المعتادة فأدرك البعيد من موضعه كما أدرك بيت المقدس من مكة، وأخذ يخبرهم عن آياته وهو ينظر إليه وكما قال: «إني لأبصر قصر المدائن الأبيض» ويحتمل أن يكون مثلها الله له، والأول أولى.

قوله: «وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى (۱) لي منها» قال القرطبي: هذا الخبر وجد غُبرَه كها قاله، فكان ذلك من دلائل نبوته، وذلك أن ملك أمته اتسع إلى أن بلغ أقصى بحر طنجة، بالنون والجيم الذي هو منتهى عهارة المغرب إلى أقصى المشرق، ما وراء خراسان والنهر وكثير من بلاد الهند والسند والصغد، ولم يتسع ذلك الاتساع من جهة الجنوب والشهال.

ولذلك لم يذكر عليه السلام أنه أريه ولا أخبر أن ملك أمته يبلغه وقوله زوي يحتمل أن يكون مبنيا للفاعل وأن يكون مبنيا للمفعول والأول أظهر قوله وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض قال القرطبي يعني بها كنز كسرى وهو ملك الفرس وكنز قيصر وهو ملك الروم وقصورهما وبلادهما وقد دل على ذلك قوله

<sup>(</sup>١) بفتح الزاي وضمها وكذلك الواو.

عليه السلام حين أخبر عن هلاكهما والذي نفسي بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل الله وعبر بالأحمر عن كنز قيصر لأن الغالب عندهم كان الذهب وبالأبيض عن كنز كسرى لأن الغالب عندهم كان الجوهر والفضة وقد ظهر ذلك ووجد كذلك في زمان الفتوح في أمارة عمر رضي الله عنه فإنه سيق إليه تاج كسرى وحليته وما كان في بيوت أمواله وجميع ما حوته مملكته على سعتها وعظمتها وكذلك فعل الله بقيصر لما فتحت بلاده كذا قال في الغالب على كنوز كسرى وقيصر وعكس ذلك التوربشتي والخلخالي والأبيض والأحمر منصوبان على البدل قوله وإني سألت ربي لأمتي أن لا يهلكها بسنة بعامة هكذا ثبت في أصل المصنف بعامة بالباء وهي رواية وائدة لأن عامة صفة لسنة فكأنه قال بسنة عامة ويعني بالسنة الجدب العام الذي يكون به الهلاك العام ويسمى الجدب والقحط سنة ويجمع على سنين كها قال تعالى ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين أي بالجدب المتوالي قوله من سوى أنفسهم أي من غيرهم يعنى الكفار.

قوله: «فيستبيح بيضتهم»: قال الجوهري: بيضة كل شي حوزته، وبيضة القوم ساحتهم، وعلى هذا فيكون معنى الحديث: أن الله تعالى لا يسلط العدو على كافة المسلمين حتى يستبيح جميع ما حازوه من البلاد والأرض، ولو اجتمع عليهم كل من بين أقطار الأرض، وهو جوانبها، وقيل: بيضتهم معظمهم وجماعتهم.

قلت: وهذا هو الظاهر، وأن الله تعالى لا يسلط الكفار على معظم المسلمين وجماعتهم وإمامهم ما داموا بضد هذه الأوصاف المذكورة في قوله؛ حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً، فأما إذا وجدت هذه الأوصاف فقد يسلط الكفار على جماعتهم ومعظمهم وإمامهم كما وقع.

قوله: «وإن ربي قال: يا محمد إني إذا قضيت قضاءً فإنه لا يرد»: قال بعضهم:

أي إذا حكمت حكماً مبرماً فإنه نافذ لا يرد بشي، ولا يقدر أحد على رده، بل كل جميع الخلق تمضي عليهم الأقدار طوعاً وكرهاً كما قال النبي ﷺ: «لا راد لما قضيت».

قلت: الظاهر أنه سواء في ذلك المبرم والمعلق (١)، فالكل لا يرد فإن هذا إخبار عن عدم الرد لجنس القضاء، والنبي على سأل ذلك مطلقاً فأجيب بهذا واستجاب دعاءه ما لم يوجد الشرط المقتضي لتسليط العدو، فإذا وجد ذلك وجد القضاء المعلق.

قوله: «حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً» إلى آخره: أي: حتى يوجد ذلك منهم فإن وجد فإنه يسلط عليهم عدوهم من الكفار، فيستبيح جماعتهم وإمامهم ومعظمهم لاكل الأمة، ثم أيضاً تكون العاقبة لهذه الأمة إن رجعوا عما هم فيه من الأسباب الموجبة للتسليط، وكذلك وقع فإن هذه الأمة لما جعل بأسها بينها اقتتلوا فأهلك بعضهم بعضاً، وسبى بعضهم بعضاً فلما فعلوا ذلك تفرقت جماعتهم، فأهلك بعضهم ببعض عن جهاد العدو، واستولوا عليهم، كما وقع ذلك في المئة السابعة في المشرق والمغرب، فاختلف ملوك المشرق وتخاذلوا واستولى التتار على غالب أرض خراسان، وعلى العراق وديار الروم، وقتلوا الخليفة والعلماء والملوك الكبار (٢)، وكذلك ملوك المغرب اختلفوا وتخاذلوا واستولت الإفرنج على جميع بلاد الأندلس والجزر القريبة منها فهي في أيديهم إلى اليوم، بل استولوا على كثير من بلدان الشام حتى استنقذها منهم صلاح الدين بن أيوب وغيره.

قوله: «ورواه البرقاني (٣) في صحيحه»: البرقاني هو الحافظ الكبير أبو بكر محمد

<sup>(</sup>١) ومعلق بسبب؛ كالموت بانقلاب سيارة أو بحرق أو بغرق، أو بتصادم سيارتين أو قطارين، أو طائرة أو غير ذلك.

<sup>(</sup>٢) وكان ذلك عام ٦٥٦هـ وهو عام سقوط بغداد في أيدي التتار.

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى برقة بلدة بمصر -بقتح الباء الموحدة- وكسرها يقال: البَرقاني والبِرقاني.

بن أحمد بن غالب الخوارزمي (۱) الشافعي، ولد سنة ست وثلاثين وثلاثمئة، ومات سنة خمس وعشرين وأربعمئة. قال الخطيب: كان ثبتاً ورعاً، لم نر في شيوخنا أثبت منه، عارفاً بالفقه كثير التصنيف، صنف مسنداً ضمنه ما اشتمل عليه «الصحيحان» وجمع حديث الثوري وحديث شعبة، وطائفة وكان حريصاً على العلم منصرف الهمة إليه.

قلت: وهذا «المسند» الذي ذكره الخطيب هو «صحيحه» الذي عزا إليه المصنف.

قوله: «وإنها أخاف على أمني الأثمة المضلين» أي: الأمراء والعلماء العباد الذين يقتدى بهم والناس، ويحكمون فيهم بغير علم فيضلون ويُضلون، فهم فهم ضالون عن الحق مضلون لغيرهم، كما قال تعالى عن أهل النار: ﴿حَقَّ إِذَا أَذَارَكُوا فَيهم بَهِ عَما فَاتَ أُخَرَنَهُمْ لِأُولَنَهُمْ رَبَّنَا هَتُولُاءَ أَضَلُونا فَعَاتِهمْ عَذَابًا ضِعَفَا مِنَ النَارِ ﴾ فيها جَرِيعًا قَالَت أُخَرَنهُمْ لِأُولَنهُمْ رَبَّنا هَتُولُاءَ أَضَلُونا فَعَاتِهمْ عَذَابًا ضِعَفا مِن النَارِ ﴾ (الأعراف: ٣٨)، وقال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنا إِنَا آطَعْنا سَادَتَنا وَكُبُراءَنا فَأَصَلُونا السّيلا السّيدلا الله والمنافق الله المنافق المنافق (الكهف: ١٠٢، ١٠٤) ولشدة الضرورة إلى اتباع أئمة الهدى ومعرفتهم، والتفريق بينهم وبين أئمة الضلال المغضوب عليهم عليهم والضالين، أمرنا الله أن نسأله الهداية إلى سلوك صراط أئمة الهدى وهم المنعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، غير المغضوب عليهم الذين يعلمون الحق ولا يعملون به، ولا الضالين الذين يعملون على غير شرع من الله ، ل بها تهوى أنفسهم. فصراط المنعم عليهم هو الجامع بين العلم بالهدى والعمل به، وقد وصف النبي على أئمة الهدى لما ذكر التفرق من بعده، بأنهم الذين والعمل به، وقد وصف النبي الله الهدى المذي لما ذكر التفرق من بعده، بأنهم الذين

<sup>(</sup>١) بضم الخاء المعجمة.

<sup>(</sup>٢) ويدخل في الآية الملوك ورؤساء الجمهوريات والأمراء وعلماء السوء.

كانوا على ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه، كما رواه أبو داود وغيره. فمن كان على ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه فهو من الأئمة المهديين، ومن خالفهم فهو من الضالين، كالذي يقول لأصحابه: من كانت له حاجة فليأت إلى قبرى فإني أقضيها له، ولا خير في رجل يحجبه عن أصحابه ذراع من تراب، أو نحو هذا الذي يدعي أنه يخلِّص أصحابه ومريديه من النار، وأنه يحفظ الناس ويكلؤهم إذا اعتقدوه، ويضر بهم إذا كفروا به وحاربوه ويدعى أن ذلك من كراماته. وكالذي يمشي في الأسواق عرياناً ولا يشهد بصلاة ولا ذكر الله ولا علمًا، بل يعيب علماء الشرع، ويغمزهم ويسميهم أهل علم الظاهر، ويدعي أنه صاحب علم الباطن، وربها يدعي أنه يسعه الخروج من شريعة محمد ﷺ، كما وسع الخضر الخروج عن شريعة موسى -عليه السلام- ونحو ذلك من الكفر والهذيان. وكالذي يدعى أن العبد يصل مع الله إلى حال تسقط عنه التكاليف، أو يدعى أن الأولياء يدعون ويستغاث بهم في حياتهم وفي مماتهم، وأنهم ينفعون ويضرون، ويدبرون الأمور على سبيل الكرامة، أو أنه يطلع على اللوح المحفوظ، ويعلم أسرار الناس وما في ضمائرهم، أو يجوز بناء المساجد على قبور الأنبياء والصالحين، وإيقادها بالسرج والشموع، وكسوتها بالحرير والديباج، والفرش النفيسة، أو يدعي أن من عمل بالقرآن والسنة في أصول الدين وفروعه، فقد ضل وأضل وابتدع، أو أن ظواهر القرآن في آيات الصفات تشبيه وتمثيل، وأن الهدى لا يؤخذ منه في هذا الباب ولا في غيره، وإنها يؤخذ من الشبهات الوهمية التي يسميها بزعمه براهين عقلية. فكل هؤلاء وأشباههم من أئمة الضلال الذين خاف النبي ﷺ على أمته وحذر منهم. والضابط في الفرق بين أئمة المتقين وبين الأئمة المضلين قوله تعالى: ﴿ قُلَّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْدِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُرُ ۗ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيبُ مُ ٣ فُلُ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَكَ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ ﴿ إِلَّ عمران: ٣١-٣٢) فافهم عن ربك وكن على بصيرة، ولا يغرُّك جلالة شخص أو عظمته في النفوس، فربك أعظم واتباعك لكلامه وكلام رسوله ﷺ هو الفرض، والعصمة منتفية عن غير الرسول، وربك أدرى بها في الضهائر؛ فرب من تعتقده إمام هدى ليس كذلك، وقد قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا نَتَّ بِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ ﴿ ﴿ ﴿ الجَانِيةِ: ١٨) فكل من أتى بشيء يخالف ما جاء عن الله وعن رسوله، فهو من أهواء الذين لا يعلمون، ومن لم يستجب للرسول ﷺ فإنها يتبع هواه. قال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَا ٓ هُمَّ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَىنَهُ بِعَنْدِهُدَى مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ القصص: ٥٠)، وقال تعالى: ﴿ اَتَّبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَبِّكُمْ وَلَا تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكُّرُونَ 🐨 ﴾ (الأعراف: ٣)، وعن زياد بن حَدِير قال: قال لي عمر هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قلت: لا، قال: يهدمه زلة عالم، وجدال المنافق بالكتاب، وحكم الأئمة المضلين، رواه الدارمي وقال يزيد بن عميرة(١٠): كان معاذ بن جبل لا يجلس مجلساً للذكر إلا قال حين يجلس: الله حكم قسط هلك المرتابون ... الحديث، وفيه واحذروا زيغة الحكيم، فإن الشيطان قد يقول الضلالة على لسان الحكيم، وقد يقول المنافق كلمة الحق. قلت لمعاذ ما يدريني رحمك الله أن الحكيم قد يقول كلمة الضلالة، وأن المنافق قد يقول كلمة الحق؟ قال: لي اجتنب من كلام الحكيم المشتبهات التي يقال: ما هذه ولا يثنيك ذلك عنه، فإنه لعله يراجع الحق، وتلقُّ الحق إذا سمعته فإن على الحق نوراً. رواه أبو داود وغيره وما أحسن ما قال ابن المبارك -رضي الله عنه-:

<sup>(</sup>١) بفتح العين والميم المهملتين.

وهل أفسد الدين إلا الملوك وأحبار سوء ورهبانها(١)

قوله: «وإذا وقع السيف لم يرفع إلى يوم القيامة»: أي إذا وقعت الفتنة والقتال بينهم بقي إلى يوم القيامة، وكذلك وقع. فإن السيف لما وضع فيهم بقتل عثمان (٢) -رضي الله عنه – لم يرتفع إلى اليوم، وكذلك يكون إلى يوم القيامة. ولكن يكثر تارة ويقل أخرى، ويكون في جهة ويرتفع عن أخرى.

قوله: «ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين»: الحي واحد الأحياء، وهي القبائل، وفي رواية أبي داود: «ولا تقوم الساعة حتى يلحق قبائل من أمتي بالمشركين» والمعنى أنهم ينزلون معهم في ديارهم، ويصيرون منهم بالردة ونحوها (٣).

قوله: «وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان»: الفئام -مهموز - الجماعات الكثيرة. قاله أبو السعادات، وفي رواية أبي داود «وحتى تعبد قبائل من أمتي الأوثان»: ومعناه ظاهر. وهذا هو شاهد الترجمة، ففيه الرد على من قال بخلافه من عباد القبور الذين ينكرون وقوع الشرك، وعبادة الأوثان في هذه الأمة، وفي معنى هذا ما في «الصحيحين» عن أبي هريرة مرفوعاً: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب

<sup>(</sup>١) وقبله قوله:

رأيت الذنوب تميت القلوب وقد يورث الذل إدمانها وترك الذنوب حياة القلوب وخير لنفسك عصيانها

<sup>(</sup>٢) والأقرب أنه بقتل عمر ثم بعده كان قتل عثمان، ثم حصلت الفتن بالحروب التي بين الصحابة وبين علي ومعاوية بسبب التأويل فإن معاوية ومن معه من الصحابة وأهل الشام تأولوا الانتصار للشهيد المظلوم لئلا يتجرأ الناس على ولاة الأمور فطالبوا بدمه، وعلي ومن معه من الصحابة تأولوا أنهم أهل الحق وأن البيعة تجب على معاوية ومن معه.

 <sup>(</sup>٣) ولا سيها في هذه الأزمنة فإن الناس اختلطوا بالكفار وسافروا إليهم في بلادهم ولذلك كثرت الشبه وارتد بعضهم عن دينه.

أليات (١) نساء دوس على ذي الخلصة (٢)» قال: وذو الخلصة طاغية دوس التي كانوا يعبدون في الجاهلية. وروى ابن حبان عن معمر قال: إن عليه الآن بيتاً مغلقاً. وفي «صحيح مسلم» عن عائشة مرفوعاً: «لا يذهب الليل والنهار حتى تُعبد اللات والعزى»، وقيل: إن القبر المنسوب إلى ابن عباس بالطائف إنه قبر اللات، وكانوا يعبدونه، ويطوفون به، ويقربون إليه القرابين، وينذرون له النذور، ويسألونه قضاء حاجتهم، وتفريج كربتهم.

قوله: «وإنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون، كلهم يزعم أنه نبي». قال القرطبي: وقد جاء عددهم معيناً في حديث حذيفة، قال: قال رسول الله على: «يكون في أمتي كذابون دجالون سبع وعشرون، منهم أربع نسوة» أخرجه أبو نعيم، وقال: هذا حديث غريب تفرد به معاوية بن هشام.

قلت: حديث ثوبان أصح من هذا. قال القاضي: عدد من تنبأ من زمن رسول الله ﷺ إلى الآن ممن اشتهر بذلك، وعرف واتبعه جماعة على ضلالته، فوجد هذا العدد فيهم ومن طالع كتب الأخبار والتواريخ عرف صحة هذا.

وقال الحافظ: قد ظهر مصداق ذلك في زمن النبي على فخرج مسيلمة الكذاب باليامة، والأسود العنسي باليمن، ثم خرج في خلافة أبي بكر طليحة بن خويلد في بني أسد بن خزيمة، وسجاح التميمية في بني تميم، وقتل الأسود قبل أن يموت النبي على وقتل مسيلمة الكذاب في خلافة أبي بكر -رضي الله عنه-، وتاب طليحة ومات على الإسلام على الصحيح في زمن عمر -رضي الله عنه-، ويقال: إن سجاح تابت أيضاً.

<sup>(</sup>١) أَليَات -بفتح الألف واللام- جمع ألْية -بفتح الألف وإسكان اللام- كتمَرَات جمع تمْرة، وجمَرَات جمع جمرة.

 <sup>(</sup>۲) وقد عُبد ذو الخلصة من قبل دوس قرب بلدة «بيشة» فهدم في أول دعوة الشيخ محمد بن
 عبدالوهاب وسيعبد مرة أخرى.

ثم خرج المختار بن أبي عبيد الثقفي، وتغلب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير فأظهر محبة أهل البيت، ودعا الناس إلى طلب قتلة الحسين، فاتبعهم فقتل كثيراً ممن باشر ذلك، أو أعان عليه فأحبه الناس، ثم إنه زين له الشيطان أن يدعي النبوة، وزعم أن جبريل -عليه السلام- يأتيه.

ومنهم الحارث الكذاب خرج في خلافة عبدالملك بن مروان فقتل، وخرج في خلافة بني العباس جماعة. وليس المراد بالحديث من ادعى النبوة مطلقاً فإنهم لا يحصون كثرة لكون غالبهم ينشأ عن جنون أو سوداء (۱)، وإنها المراد من قامت له شوكة، وبدت له شبهة كمن وصفنا وقد أهلك الله تعالى من وقع له منهم ذلك وبقي منهم من يلحقه بأصحابه وآخرهم الدجال الأكبر.

قوله: «وأنا خاتم النبين» -بفتح التاء - بمعنى الطابع، وبكسرها بمعنى فاعل الطبع، والختم. قال الحسن: خاتم: الذي ختم به؛ أي آخر النبين، كما قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّاً أَحَدِمِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَم النّبِيتِن ۗ ﴿ (الأحزاب: ١٠)، وإنها ينزل عيسى بن مريم -عليه السلام - في آخر الزمان حاكماً بشريعة محمد على مصلياً إلى قبلته، فهو كآحاد أمته (٢) كما قال النبي على الفني نفسي بيده لينزلن فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً، فليكسرن الصليب، وليقتلن الخنزير، وليضعن الجزية (٢)».

قوله: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم»: قال يزيد بن هارون، وأحمد بن حنبل: إن لم يكونوا أهل الحديث فلا

<sup>(</sup>١) مرض في الرأس كالجنون ثم يشفى.

<sup>(</sup>٢) فهو نبي قديم لكنه لا يحكم بشريعة التوراة إذا نزل ولكن يحكم بشريعة محمد فهو كآحاد أمته.

<sup>(</sup>٣) أي لا يقبل عيسى الجزية وهذا خبر من النبي ﷺ أن الجزية تنسخ وينتهي وقت أخذها بنزول عيسى -عليه السلام-.

أدري من هم (١)، وكذلك قال إنهم أهل الحديث عبدالله بن المبارك، وعلي بن المديني، وأحمد بن سنان، والبخاري وغيرهم. وقال ابن المديني في رواية «هم العرب»، واستدل برواية من روى «هم أهل الغَرْب»، وفسر الغَرْب بالدلو العظيمة لأن العرب هم الذين يستقون بها.

قلت: ولا تعارض بين القولين، إذ يمتنع أن تكون الطائفة المنصورة لا تعرف الحديث، ولا سنن رسول الله على الله يكون منصوراً على الحق إلا من عمل بكتاب الله وسنة رسوله على وهم أهل الحديث من العرب وغيرهم، فإن قيل: فلم خصصه بالعرب؟ قيل: المراد التمثيل لا الحصر، أي أن العرب إن استقاموا على العمل بكتاب الله وسنة رسوله على فهم الطائفة المنصورة حال استقامتهم. قال القرطبي: وفيه دليل على أن الإجماع حجة؛ لأن الأمة إذا أجمعت فقد دخل فيهم الطائفة المنصورة.

وقال المصنف: وفيه الآية العظيمة مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم، والبشارة بأن الحق لا يزول بالكلية كما زال فيما مضى، بل لا تزال عليه طائفة.

قوله: «حتى يأتي أمر الله»: الظاهر أن المراد بأمر الله ما رُوي من قبض من بقي من المؤمنين بالريح الطيبة، ووقوع الآيات العظام، ثم لا يبقى إلا شرار الناس كها روى الحاكم، وأصله في «مسلم» عن عبدالرحمن بن شَهاسة أن عبدالله ابن عمرو قال: «لا تقوم الساعة إلا على شرار الخلق، هم شر من أهل الجاهلية» فقال عقبة بن عامر لعبدالله: أعلم ما تقول، وأما أنا فسمعت النبي على يقول: «لا تزال عصابة من أمتي يقاتلون على أمر الله، ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيهم الساعة على ذلك» يقال عبدالله: «ويبعث الله ريحاً ريحها المسك، ومسها مس الحرير، فلا تترك أحداً في قلبه مثقال حبة من إيهان إلا قبضته، ثم يبقى شرار الناس فعليهم تقوم الساعة».

<sup>(</sup>١) المراد بهم العاملون بالكتاب والسنة من يطلب الحديث ويعمل به ويرجع إلى النصوص عند التنازع ويتحاكم إليها ويشمل هذا الفقهاء والعلماء الذين يطلبون الدليل ولا يشمل المقلد فإنه كما قال ابن عبدالبر: «أجمع العلماء على أن المقلد ليس معدوداً من أهل العلم».

٤.,

وفي "صحيح مسلم" عن ابن مسعود مرفوعاً: "لا تقوم الساعة إلا على شرار الناس" (۱)، وفي "صحيحه" أيضاً: "لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله الله" وذلك إنها يقع بعد طلوع الشمس من مغربها وخروج الدابة وسائر الآيات العظام، وقد ثبت أن الآيات العظام مثل السلك إذا انقطع تناثر الخرز بسرعة. رواه أحمد، ويؤيده حديث عمران بن حصين مرفوعاً: "لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين على من ناوأهم حتى يقاتل آخرهم الدجال (۱) "رواه أبو داود والحاكم. وعلى هذا فالمراد بقوله في حديث عقبة وما أشبهه من الأحاديث «حتى تأتيهم الساعة» ساعتهم وهي وقت موتهم بهبوب الريح؛ ذكره الحافظ وهو المعتمد. وقد اختلف في محل هذه الطائفة؛ فقال ابن بطال: إنها تكون ببيت المقدس المي أن تقوم الساعة (۱) كل روى الطبري من حديث أبي أمامة قيل يا رسول الله وأين هم؟ قال: "ببيت المقدس"، وقال معاذ بن جبل -رضي الله عنه -: "هم بالشام" وهذا قول أكثر الشارحين. وفي كلام الطبري ما يدل على أنه لا يجب أن تكون في الشام أو في بيت المقدس دائهاً إلى أن يقاتلوا الدجال، بل قد تكون في موضع آخر، لكن لا تخلو الأرض منها حتى يأتي أمر الله.

قلت: وهذا هو الحق فإنه ليس في الشام منذ أزمان أحدٌ بهذه الصفات، بل ليس فيه إلا عُبّاد القبور، وأهل الفسق وأنواع الفواحش والمنكرات، ويمتنع أن يكونوا هم الطائفة المنصورة، وأيضاً فهم منذ أزمان لا يقاتلون أحداً من أهل الكفر، وإنها بأسهم وقتالهم بينهم (٤) وعلى هذا فقوله في الحديث: «هم ببيت

<sup>(</sup>١) ورد أنهم في خفة الطير وأحلام السباع وأنه ينزو بعضهم على بعض كالبهائم.

<sup>(</sup>٢) وأما بعد الدجال فالله أعلم أنه ينتهي الجهاد لقرب طلوع الشمس من مغربها وحينئذٍ لا توبة ولا إيهان.

<sup>(</sup>٣) ولا تقوم الساعة إلا على قوم لا يعرفون الله ولا يعبدونه كما في الأحاديث التي ذكرها الشارح.

<sup>(</sup>٤) وهذا في زمان الشارح الشيخ سليهان، أما الآن ففي الشام أخيارٌ يُقاتَلون، ومجاهدون للدولة =

المقدس»، وقول معاذ: هم بالشام المراد أنهم يكونون فيه بعض الأزمان دون بعض، وكذلك الواقع فدل على ما ذكرنا.

قوله: «تبارك وتعالى»: قال ابن القيم: البركة نوعان: أحدهما: بركة وهي فعله تبارك وتعالى، والفعل منها بارك، ويتعدى بنفسه تارة وبأداة على تارة، وبأداة في تارة والمفعول منها مبارك، وهو ما جعل كذلك فكان مباركاً بجعله تعالى، والنوع الثاني: بركة تضاف إليه إضافة الرحمة والعزة، والفعل منها تبارك، ولهذا لا يقال لغيره ذلك ولا يصلح إلا له عز وجل فهو سبحانه المتبارك، وعبده ورسوله المبارك، كما قال المسيح -عليه السلام-: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارِّكًا أَيْنَ مَا كُنتُ ﴾ فمن بارك الله فيه وعليه فهو المبارَك، وأما صفة تبارك فمختصة به كما أطلقها على نفسه بقوله: ﴿ فَتَكِبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ (غافر: ١٤) ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِي بِيدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ١٤﴾ (الملك: ١) أفلا تراها كيف اطّردت في القرآن جاريةً عليه مختصةً به لا تُطلق على غيره، وجاءت على بناء السعة والمبالغة ، كتعالى وتعاظم ونحوه فجاءت تبارك على بناء تعالى الذي هو دالُّ على كمال العلو ونهايته، فكذلك تبارك، دال على كمال بركته وعظمتها وسعتها. وهذا معنى قول من قال من السلف تبارك وتعاظم. وقال ابن عباس: جاء بكل بركة. واعلم أن هذا الحديث بجملته مما عدّ من الأدلة على الشهادتين فإن كل جملة منه وقعت كما أخبر (١) بها عَلِيلِهِ.

#### 000

<sup>=</sup> الكافرة النصرية.

<sup>(</sup>١) كما في إخباره أنه يلحق حي من أمته بالمشركين وإعطاؤه الكنزين وسؤاله لأمته أن لا يهلكها بسنة عامة، وإخباره بخروج الكذابين الثلاثين، وإخباره بأنه لا تزال طائفة من أمته على الحق، وغير ذلك.

٢٠٠ تيسير العزيز الحميج

### باب ما جاء في السحر

## الشِّجُجُ :

وروت عائشة أن النبي على شحر حتى إنه ليخيل إليه أن يفعل الشيء وما يفعله، وإنه قال لها ذات يوم: «أتاني ملكان فجلس أحدهما عند رأسي والآخر عند رجلي فقال ما وجع الرجل؟ قال: مطبوب، قال: من طبه؟ قال: لبيد بن أعصم في

<sup>(</sup>١) ابن قدامة.

مُشط(١) ومُشاطة في جُفّ طلعة ذكر في بئر ذي أروان البخاري. انتهى.

وقد زعم قوم من المعتزلة وغيرهم أن السحر تخييل لا حقيقة له، وهذا ليس بصحيح على إطلاقه، بل منه ما هو تخييل ومنه ماله حقيقة كما يفهم مما تقدم (٢).



<sup>(</sup>١) بضم الميم في مشط ومشاطة وضم الجيم في مُجف.

<sup>(</sup>٢) وهو الصواب.

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿وَلَقَدْ عَـَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ. فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَتَقٍ ﴾ (البقرة: ١٠٢).

أي ولقد علم اليهود الذين استبدلوا(١١) السحر عن متابعة الرسل والإيهان بالله لمن اشتراه، أي: استبدل ما تتلوا الشياطين بكتاب الله ومتابعة رسله، ماله في الآخرة من خلاق. قال ابن عباس: من نصيب. قال قتادة: وقد علم أهل الكتاب فيها عهد الله إليهم أن الساحر لا خلاق له في الآخرة. وقال الحسن: ليس له دين فدلت الآية على تحريم السحر، وهو كذلك، بل هو محرم في جميع أديان الرسل -عليهم السلام- كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴿ اللَّهِ ﴿ (طه: ٦٩) واستدل بها بعضهم على كفر الساحر لعموم قوله: ﴿ لَمَنِ ٱشْتَرَبْهُ ﴾ دل عليه قوله: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ، بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ، ﴾ (البقرة: ١٠٢) وقد نص أصحاب أحمد على أنه يكفر بتعلمه وتعليمه، وروى عبدالرزاق عن صفوان بن سليم قال: قال رسول الله ﷺ: «من تعلم شيئاً من السحر قليلاً كان أو كثيراً كان آخر عهده من الله» وهذا مرسل واختلفوا هل يكفر الساحر أو لا؟ فذهب طائفة من السلف إلى أنه يكفر، وبه قال مالك وأبو حنيفة وأحمد، وقال أصحابه: إلا أن يكون سحره بأدوية وتدخين وسقى شيء يضر فلا يكفر، وقيل: لا يكفر إلا أن يكون في سحره شرك فيكفر، وهذا قول الشافعي(٢) وجماعته!!.

قال الشافعي -رحمه الله-: إذا تعلم السحر قلنا له: صف لنا سحرك، فإن وصف ما يوجب الكفر، مثل ما اعتقده أهل بابل من التقرب إلى الكواكب السبعة

<sup>(</sup>۱) واستعاضوا به.

<sup>(</sup>٢) العبارة غير واضحة لأنه إن أريد به أتباع الشافعي قال وأصحابه وإن أراد غيرهم قال: وجماعة لا جماعته.

وأنها تفعل ما يُلتمس منها فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر فإن اعتقد إباحته كفر، وعند التحقيق ليس بين القولين اختلاف، فإن من لم يكفر لظنه أنه يتأتى بدون الشرك وليس كذلك بل لا يأتي السحر الذي من قبل الشياطين إلا بالشرك وعبادة الشيطان والكواكب، ولهذا سهاه الله كفراً في قوله: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُر اللّهِ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْ وَلَا اللّهَ عَنْ وَلَا اللّهَ عَنْ وَلَا اللهُ كَفَراً اللهُ وَاللّهُ عَنْ الشّيَطِين كَفَرُوا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وقوله: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُر اللهُ اللهُ العالمية: الله عليه الله وقوله: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُر اللهُ (٣) وذلك السحر من الكفر، وقال ابن عباس في قوله: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُر اللهُ (٣) وذلك أنها علماه (١) الحير والشر والكفر والإيمان فعرفا أن السحر من الكفر، وقال ابن جبع في الآية: لا يجترئ على السحر إلا الكافر، وأما سحر الأدوية والتدخين ونحوه فليس بسحر، وإن سمي سحراً فعلى سبيل المجاز كتسمية القول البليغ ونحوه والنميمة سحراً، ولكنه يكون حراماً لمضرته يُعزّر من يفعله تعزيراً بليغاً (١).



<sup>(</sup>١) لعل الهاء زائدة.

<sup>(</sup>٢) هذا هو الصواب.

وَقُولُهُ: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾.

قَالَ عُمَرُ: «الجِبْتُ: السِّحْرُ، وَالطَّاغُوتُ: الشَّيْطَانُ».

قال: «وقوله: ﴿ يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ ﴾ (النساء: ١٥)».

تقدم الكلام عليها في الباب الذي قبله؛ ووجه إيرادها هنا ظاهر، لأن السحر من الجبت كما قال عمر بن الخطاب.

هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم وغيره، وفيه معرفة الجبت والطاغوت والفرق بينهما.



وَقَالَ جَابِرٌ: «الطَّوَاغِيتُ: كُهَّانٌ (١) كَانَ يَنزِلُ عَلَيهِمُ الشَّيطَانُ، في كُلِّ حَيٍّ وَاحِدٍ».

هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم بنحوه مطولاً عن وهب بن منبه قال: سألت جابر ابن عبدالله عن الطواغيت التي كانوا يتحاكمون إليها. قال: إن في جهينة واحداً وفي أسلم واحداً، وفي هِلالٍ واحداً، وفي كل حي واحداً، وهم كهان تنزل عليهم الشياطين.

قوله: «قال جابر»: هو ابن عبدالله بن عمرو أبو عبدالله الأنصاري ثم السَّلَمي (٢) بفتحتين، صحابي جليل ابن صحابي جليل مكثر عن النبي ﷺ مات بالمدينة بعد السبعين، وقد كفّ بصره وله أربع وتسعون سنة.

قوله: «الطواغيت كهان» إلى آخره: المراد بهذا أن الكهان من الطواغيت لا أنهم الطواغيت لا غير (٣).

قوله: «كان ينزل عليهم الشيطان»: أراد الجنس لا الشيطان الذي هو إبليس فقط، بل تنزل عليهم الشياطين ويخاطبونهم ويخبرونهم ببعض الغيب مما يسترقونه من السمع فيصدقون مرة ويكذبون مئة.

قوله: «في كل حي واحد»: الحي واحد الأحياء، وهم القبائل: أي: في كل قبيلة من قبائل العرب كاهن يتحاكمون إليه، ويسألونه عن الغيب. وكذلك كان الأمر قبل مبعث النبي عليه فأبطل الله ذلك بالإسلام وحُرست السهاء بالشهب،

<sup>(</sup>١) الكاهن هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل.

<sup>(</sup>٢) سَلَمي بفتح السين المهملة نسبة إلى بني سَلِمة بكسر اللام قبيلة الأنصار، أما سُلمي بضم السين المهملة نسبة إلى بني سُليم، مثل الجهني نسبة إلى جهينة، وكالعربي نسبة إلى عُرنة.

 <sup>(</sup>٣) وذلك لأن الكهان من أعظم الطواغيت كقوله -عليه السلام-: «الحج عرفة» لأن عرفة ركن
 الحج الأعظم وإلا فهي من الحج فكذلك الكهان من أعظم الطواغيت وإلا فهم منهم.

تيسير العزيز الحميح ...

ومطابقة هذا للترجمة ظاهر من جهة أن الساحر طاغوت من الطواغيت إذا كان هذا الاسم يطلق على الكاهن فالساحر أولى لأنه أشر وأخبث.

وَعَن أَبِي هُرَيرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ»، قَالَوا: يَا رَسُولَ الله اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

هكذا أورد المصنف هذا الحديث غير معزوٍ؛ وقد رواه البخاري ومسلم.

قوله: «اجتنبوا السبع»: أي أبعدوا، وهو أبلغ من لا تفعلوا، لأن نهي القِربان (٢) أبلغ من نهي المباشرة. ذكره الطيبي.

قوله: «السبع الموبقات»: بموحدة، وقاف، أي: المهلكات: وسميت الكبائر موبقات لأنها تهلك فاعلها في الدنيا بها يترتب عليها من العقوبات، وفي الآخرة من العذاب.

قلت: هكذا ثبت في هذه الرواية عن السبع الموبقات، وكذلك في كتاب عمرو بن حزم الذي أخرجه النسائي وابن حبان في «صحيحه»، والطبراني من طريق سليمان بن داود، عن الزهري، عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، عن أبيه، عن جده قال: كتب رسول الله على كتاب الفرائض والديات والسنن، وبعث به مع عمرو بن حزم إلى اليمن... الحديث بطوله. وفيه: وكان في الكتاب: «وإن أكبر الكبائر الشرك» فذكر مثل حديث أبي هريرة سواء، وأخرجه البزار وابن المنذر من طريق عمرو بن أبي سلمة بن عبدالرحن، عن أبيه عن أبي هريرة رفعه: «الكبائر الشرك بالله وقتل النفس...» الحديث. وذكر بدل السحر الانتقال إلى الأعرابية بعد الشرك بالله وقتل النفس...» الحديث. وذكر بدل السحر الانتقال إلى الأعرابية بعد

<sup>(</sup>١) المحفوظ أن المفعول «قتلها» ليس في متن الحديث وإن كان مراداً في المعني.

<sup>(</sup>٢) القِربان: بكسر القاف المثناة الفوقية هو القرب من الشيء، أما القُربان بضم القاف المثناة الفوقية فهو التقرب بالشيء مما يتقرب به إلى الله كالذبائح والمراد هنا الأول.

الهجرة (۱) وكذلك في حديث عند الطبراني، وقال عبدالرزاق أنبأنا معمر عن الحسن قال: «الكبائر الإشراك بالله» فذكر مثل الأول سواء إلا أنه قال: «اليمين الفاجرة» بدل السحر وفي حديث ابن عمر عند البخاري في «الأدب المفرد» والطبري في «التفسير»، وعبدالرزاق مرفوعاً وموقوفاً: «الكبائر تسع» فذكر السبع المذكورة وزاد: «والإلحاد في الحرم وعقوق الوالدين».

وأخرج إسهاعيل القاضي بسند صحيح إلى سعيد بن المسيب قال: «هن عشر» فذكر السبع التي في الأصل وزاد: «عقوق الوالدين، واليمين الغموس، وشرب الخمر» ولابن أبي حاتم عن على قال: الكبائر... فذكر السبع إلا أكل مال اليتيم، وزاد: العقوق والتعرب بعد الهجرة وفراق الجهاعة، ونكث الصفقة.

وللطبراني عن أبي أمامة أنهم تذاكروا الكبائر، فقالوا: الشرك وأكل مال اليتيم والفرار من الزحف والسحر والعقوق وقول الزور والغلول والربا. فقال رسول الله على: "فأين تجعلون الذين يشترون بعهد الله وأيانهم ثمناً قليلاً؟"، وقد جاء في أحاديث غير ما ذكرنا جملة من الكبائر منها اليمين الغموس، وشهادة الزور والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، وسوء الظن بالله، والزنا، والسرقة وغير ذلك. قال الحافظ: ويحتاج عندها إلى الجواب عن الحكمة في الاقتصار على سبع، ويجاب بأن مفهوم العدد ليس بحجة وهو جواب ضعيف، أو بأنه أعلم أولا بالمذكورات، ثم أعلم بها زاد، فيجب الأخذ بالزائد أو أن الاقتصار وقع حسب بالمنائل، أو من وقعت له واقعة ونحو ذلك، وقد أخرج الطبري وإسهاعيل القاضي عن ابن عباس أنه قيل له: الكبائر سبع؟ فقال: هن أكثر من

<sup>(</sup>١) لما في ترك المدينة من فراق الجماعة وحضور صلاة الجمعة والجماعة، وسماع العلم، أما إذا فسدت المدينة وصارت الصحراء أسلم لدين المرء جاز الانتقال إليها كما في الحديث: يوشك أن يكون خير مال المرء غنم يتبع بـها شعف الجبال ومواقع القطر يفر بدينه من الفتن».

سبع، وفي رواية عنه: هي إلى السبعين أقرب، وفي رواية: إلى السبعمئة. وإذا تقرر ذلك عرف عن فساد من عرّف الكبيرة بأنها ما وجب فيها الحد لأن أكثر المذكورات لا يجب فيها الحد. انتهى. وسيأتي مزيد لذلك إن شاء الله(١).

قوله: «قال الشرك بالله»: هو أن يجعل لله نداً يدعوه كما يدعو الله، ويرجوه كما يرجو الله، ويغافه كما يخاف الله (٢) وبدأ به لأنه أعظم ذنب عُصي الله به كما في «الصحيحين» عن ابن مسعود سألت النبي على الذنب أعظم عند الله؟ قال: «أن تجعل لله نداً وهو خلقك».

قوله: «والسحر»: تقدم معناه، وهذا وجه إيراد المصنف لهذا الحديث في الباب.

قوله: «وقتل النفس التي حرم الله»: أي حرم قتلها إلا بالحق، أي بفعل موجب للقتل كقتل المشرك المحارب، والنفس بالنفس، والزاني بعد الإحصان كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقَتُلُ مُوَمِنَا مُتَعَيِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَهَا نَمُ خَلِدًا ... عَظِيمًا ﴿ النساء: ٩٣) وسواء في ذلك القتل عمداً أو شبه (٤) عمد، كما صرح به طائفة من الشافعية بخلاف قتل الخطأ فإنه لا كبيرة ولا صغيرة لأنه غير معصية.

قلت: ويلتحق بذلك قتل المعاهد<sup>(٥)</sup> كما في الحديث: «من قتل مُعَاهَداً لم يرح رائحة الجنة...» الحديث.

<sup>(</sup>١) وأرجح الأقوال في تعريف الكبيرة أنها ما وجب فيها حد أو وعيد في الآخرة بنار أو لعنة أو غضب وزاد بعضهم أو نفي إيهان.

<sup>(</sup>٢) وألحق به إنكار وجوب أو تحريم ما هو معلوم من الدين بالضرورة كوجوب الصلاة وتحريم الذنا.

<sup>(</sup>٣) وهذا يدل على أن المفعول «قتلها» ليس في متن الحديث.

<sup>(</sup>٤) لأن شبه العمد قد تعمد الفعل وإن لم يتعمد القتل.

<sup>(</sup>٥) لأنها نفس معصومة دون المؤمنة.

قوله: «وأكل الربا»: أي تناوله بأي وجه كان كما قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبُواْ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ﴾ (البقرة: ٥٧٧). إلى قوله: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتَهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ البقرة: ٥٧٧) قال ابن دقيق العيد: وهو مجرب (١) لسوء الخاتمة نعوذ بالله من ذلك.

قوله: «وأكل مال اليتيم»: يعني التعدي فيه (٢)، وعبّر بالأكل لأنه أهم وجوه الانتفاع كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُواَلَ ٱلْيَتَكُمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِى بُطُونِهِمْ نَارًا وسَيَصْلَوَكَ سَعِيرًا ﴿ النساء: ١٠).

قوله: «والتولي يوم الزحف»: أي الإدبار من وجوه الكفار وقت ازدحام الطائفتين في القتال، وإنها يكون كبيرة إذا فرّ إلى غير فئة، أو غير متحرِّف لقتال كها تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواً إِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُولُوهُمُ الْأَدْبَارَ اللهُ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَهِ لِهِ دُبُرَهُ وَإِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبِ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَهِ لِهِ دُبُرَهُ وَإِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبِ مِن اللهِ وَمَأُونُهُ جَهَنَمُ وَبِئُسَ المَصِيرُ اللهِ (الأنفال: ١٥-١٦).

قوله: «وقذف المحصنات الغافلات<sup>(۳)</sup> المؤمنات»: هو بفتح الصاد المحفوظات من الزنا، وبكسرها الحافظات فروجهن منه، والمراد الحرائر العفيفات، ولا يختص بالمتزوجات بل حكم البكر كذلك بالإجماع كما ذكره الحافظ<sup>(3)</sup> إلا إن كانت دون تسع سنين، والمراد رميهن بزنا أو لواط. والغافلات

<sup>(</sup>١) أي أكل الربا

<sup>(</sup>٢) والتصرف فيه بغير وجه شرعي.

<sup>(</sup>٣) وصفهن بالغافلات وصف أغلبي وإلا فلو كان عندها علم بذلك لكان الحكم واحداً، وكذلك كون المقذوف محصنة وصف أغلبي لأن الغالب أن المرأة هي التي تُقذف وإلا لو قُذف الرجل حكمه حكم قذف المرأة وهو كبيرة وفيه الحد.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر كما نوّه عليه الشارح في المقدمة.

أي: عن الفواحش وما رُمين به، لا خبر عندهن من ذلك، فهو كناية عن البريئات لأن الغافل برئ عما بهت به من الزنا، والمؤمنات. أي بالله تعالى؛ احترازاً عن قذف الكافرات، فإنه من الصغائر.



وَعَن جُندُبٍ مَرفُوعاً: «حَدُّ السَّاحِرِ ضَرْبَةٌ بِالسَّيْفِ». [رَوَاهُ التِّرمِذِيُّ، وَقَالَ: الصَّحِيحُ أَنَّهُ مَوقُوفٌ].

هذا الحديث رواه الترمذي كها قال المصنف من طريق إسهاعيل بن مسلم المكي وقال بعد أن رواه: لا نعرفه مرفوعاً إلا من هذا الوجه، وإسهاعيل بن مسلم المكي يضعّف في الحديث من قبل حفظه، وإسهاعيل بن مسلم العبدي البصري. قال وكيع: هو ثقة؛ ويروي عن الحسن أيضاً، والصحيح عن جندب موقوف. انتهى.

ورواه أيضاً الدارقطني والبيهقي والحاكم وقال: صحيح غريب، وقال الترمذي في «العلل»: سألت عنه (١) محمداً يعني البخاري فقال: هذا لا شيء؛ وإسهاعيل ضعيف جداً، وقال الذهبي في «الكبائر»: إنه من قول جندب، وأشار مُغْلَطاي إلى أنه وإن كان ضعيفاً يتقوّى بكثرة طرقه وقال: خرّجه جَمْعٌ: منهم البغوي الكبير والصغير والطبراني والبزار ومن لا يحصى كثرة (٢).

قوله: «عن جندب»: ظاهر صنيع الطبراني في «الكبير» أنه جندب بن عبدالله البجلي لا جندب الخير الأزدي قاتل الساحر، فإنه رواه في ترجمة جندب البجلي من طريق خالد العبد، عن الحسن بن جندب، عن النبي عليه وذكره وخالد العبد ضعيف.

وقال الحافظ<sup>(۳)</sup>: والصواب أنه غيره، فقد رواه ابن قانع والحسن بن سفيان من وجهين؛ عن الحسن، عن جندب الخير أنه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات. وقال سمعت رسول الله على يقول: فذكره. وجندب الخير هو جندب بن

<sup>(</sup>١) عن حديث جندب أو عن إسماعيل المكي.

<sup>(</sup>٢) وعلى القول بأنه موقوف فله حكم المرفوع لأنه مما لا مجال للرأي فيه.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر.

كعب، وقيل جندب بن زهير، وقيل هما واحد كها قاله ابن حبان أبو عبدالله الأزدي الغامدي صحابي. وروى ابن السّكن من حديث بريدة أن النبي ﷺ قال: «يضرب ضربة فيكون أمة واحدة».

قوله: «حد الساحر ضربة بالسيف»: روي بالهاء وبالتاء وكلاهما صحيح، وبهذا الحديث أخذ أحمد ومالك وأبو حنيفة فقالوا: يقتل الساحر، وروي ذلك عن عمر وعثان وابن عمر وحفصة وجندب بن عبدالله البجلي وجندب بن كعب الأزدي وقيس بن سعد وعمر بن عبدالعزيز ولم ير الشافعي عليه القتل بمجرد السحر إلا إن عمل في سحره ما يبلغ الكفر. وبه قال ابن المنذر وهو رواية عن أحمد، والأول أولى للحديث، ولأثر عمر الذي ذكره المصنف وعمل به الناس في خلافته من غير نكير فكان إجماعاً.



وَفِي «صَحِيحُ البُخَارِيّ» عَن بَجَالَةَ بن عَبَدةَ؛ قَالَ: «كَتَبَ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ أَنِ اقْتُلُوا كُلَّ سَاحِرٍ وَسَاحِرَةٍ». قَالَ: فَقَتَلْنَا ثَلاَثَ سَوَاحِرَ.

هذا الأثر رواه البخاري كها ذكره المصنف، لكنه لم يذكر قتل السجرة، ولفظه عن بجالة بن عبدة قال: كنت كاتباً لجزء بن معاوية عمّ الأحنف فأتانا كتاب عمر بن الخطاب قبل موته بسنة: فرِّقوا بين كل محرم من المجوس ولم يكن عمر أخذ الجزية من المجوس حتى شهد عبدالرحمن بن عوف أن رسول الله على أخذها من مجوسي هجر. وعلى هذا فعزو المصنف إلى البخاري يحتمل أنه أراد أصله لا لفظه، ورواه الترمذي والنسائي مختصراً، ورواه عبدالرزاق وأحمد وأبو داود والبيهقي مطولاً، ورواه القطيعي في الجزء الثاني من «فوائده» بزيادة. فقال حدثنا أبو على بشر بن موسى الأسدي، ثنا هوذة بن خليفة، ثنا عوف، عن عهار مولى بني هاشم، عن بجالة بن عبدة قال: كتب إلينا عمر بن الخطاب أن اعرضوا على من كان قبلكم (۱) من المجوس أن يدعوا نكاح أمهاتهم وبناتهم وأخواتهم ويأكلوا جميعاً كيا نلحقهم بأهل الكتاب، ثم اقتلوا كل كاهن وساحر.

قلت: إسناده حسن.

قوله: «عن بجالة»: هو بفتح الموحدة بعدها جيم ابن عبدة بفتحتين التيمي (٢) العنبري، بصري ثقة.

قوله: «كتب إلينا عمر بن الخطاب أن اقتلوا كل ساحر وساحرة…» إلى آخره: صريح في قتل الساحر والساحرة، وهو من حجج الجمهور القائلين بأنه يقتل، وظاهره أن يقتل من غير استتابة، وهو كذلك على المشهور عن أحمد وبه قال مالك

<sup>(</sup>١) أي مروا من كان عندكم.

<sup>(</sup>٢) التميمي بميمين.

إن الصحابة لم يستتيبوهم، ولأن علم الساحر لا يزول بالتوبة (١).

وعن أحمد يستتاب فإن تاب قبلت توبته وخلي سبيله، وبه قال الشافعي؛ لأن ذنبه لا يزيد على الشرك، والمشرك يستتاب وتقبل توبته، فكذلك الساحر وعلمه بالسحر لا يمنع توبته، بدليل ساحر أهل الكتاب إذا أسلم ولذلك صح إيهان سحرة فرعون وتوبتهم.

قلت: الأول أصح لظاهر عمل الصحابة فلو كانت الاستتابة واجبة لفعلوها أو بيّنوها وأما قياسه على المشرك فلا يصح لأنه أكثر فساداً وتشويهاً من المشرك، وكذلك لا يصح قياسه على ساحر أهل الكتاب لأن الإسلام يجُّب ما قبله، وهذا الخلاف إنها هو في إسقاط الحدّ عنه بالتوبة؛ أما فيها بينه وبين الله فإن كان صادقاً قبلت توبته (٢).



<sup>(</sup>١) فهو كالزنديق فلا تقبل توبته بعد القدرة عليه، إما إذا جاء تائباً قبل القبض عليه وقبل أن يفعل شيئاً فالصحيح قبولها لعدم تهمته حينئذٍ.

<sup>(</sup>٢) وهذا مما لا خلاف فيه.

وَصَحَّ عَن حَفْصَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْها- «أَنَّهَا أَمَرَت بِقَتلِ جَارِيَةٍ لَـهَا سَحَرَتَهَا، فَقُتِلَت». وَكَذَا صَحَّ عَن جُندَب.

قَالَ أَحَدُ: عَن ثَلاَثَةٍ مِن أَصحَابِ النَّبِيِّ ﷺ.

هذا الأثر رواه مالك في «الموطأ» عن محمد بن عبدالرحمن بن سعد بن زرارة أنه بلغه أن حفصة زوج النبي على قتلت جارية لها سحرتها وكانت قد دبرتها فأمرت بها فقتلت، ورواه عبدالرزاق وحفصة هي أم المؤمنين بنت عمر بن الخطاب تزوجها النبي على بعد خنيس بن حذافة سنة ثلاث، وماتت سنة خمس وأربعين.

قوله: «وكذا صح عن جندب».

المراد به هنا قطعاً جندب الخير الأزدي قاتل الساحر، وهو جندب بن ابن عبدالله. قال أبو حاتم: جندب بن كعب قاتل الساحر، ويقال: جندب بن زهير فجعلها واحداً وفرق بينها ابن الكلبي وغيره. قال ابن عبدالبر: ذكر الزبير أن جندب ابن زهير قاتل الساحر والصحيح أنه غيره وأشار المصنف بهذا إلى قتله الساحر كها رواه البخاري في «تاريخه» عن أبي عثمان النهدي قال: كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنساناً وأبان رأسه فعجبنا فأعاد رأسه فجاء جندب الأزدي فقتله، ورواه البيهقي في «الدلائل» مطولاً، وفيه، فقال الناس: سبحان الله يحيي الموتى. ورآه رجل صالح من المهاجرين، فنظر إليه فلها كان من الغد اشتمل على سيفه فذهب يلعب لعبه ذلك، فاخترط الرجل سيفه فضرب عنقه، وقال: إن كان صادقاً فليحيي نفسه، فأمر به الوليد فسجن. وذكر القصة بتهامها ولها طرق كثيرة.

قوله: «قال أحمد عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ». أحمد هو: الإمام أحمد ابن محمد بن حنبل.

قوله: «عن ثلاثة». أي: صح قتل الساحر عن ثلاثة أو جاء قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ يعني عمر وحفصة وجندباً والله أعلم.



# تيسير العزيز الحميد

#### بيان شيء من أنواع السحر

الشِّنجُجُ:

لما ذكر المصنف ما جاء في السحر أراد هنا أن يبيِّن شيئاً من أنواعه لكثرة وقوعها وخفائها على الناس حتى اعتقد كثير من الناس أن من صدرت عنه هذه الأمور، فهو من الأولياء، وعدوها من كرامات الأولياء وآل الأمر إلى أن عُبد أصحابها ورجي منهم النفع والضر، والحفظ والكلاءة والنصر أحياءً وأمواتاً، بل اعتقد كثير في أناس من هؤلاء أن لهم التصرف التام المطلق في الملك، ولا بد من ذكر فرقان يفرق به المؤمن بين ولي الله وبين عدو الله، من كاهن وساحر وعائف، وزاجر ومتطير ونحوه ممن قد يجري على يده شيء من الخوارق.

فاعلم أنه ليس كل من جرى على يده شيء من خوارق العادة يجب أن يكون ولياً لله تعالى، لأن العادة تنخرق بفعل الساحر والمشعوذ وخبر المنجم والكاهن بشيء من الغيب، مما يخبره به الشياطين المسترقون للسمع. وفعل الشياطين لأناس من يُنسبون إلى دين وصلاح ورياضة مخالفة للشريعة كأناس من الصوفية وكرهبان النصارى ونحوهم فيطيرون بهم في الهواء ويمشون بهم على الماء ويأتون بالطعام والشراب والدراهم وقد يكون ذلك بعزائم ورقى شيطانية وبحيل وأدوية، كالذين يدخلون النار بحجر الطلق ودهن النارنج. وقد يكون برؤية صادقة فيها وما يستدل به على وقوع ما لم يقع وهذه مشتركة بين ولي الله وعدوه. وقد يكون ذلك بنوع طيرة يجدها الإنسان في نفسه فتوافق القدر، وتقع كها أخبر، وقد يكون بعلم الرمل والضرب بالحصى، وقد يكون ذلك استدراجاً والأحوال الشيطانية كثيرة. وقد فرق الله بين أوليائه وأعدائه في كتابه فاعتصم به وحده، لا

إله إلا هو، فإنه لا يضل من اعتصم به ولا يشقى.

قال الله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِياءَ اللّهِ لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ

وبالجملة: فأولياء الله هم أحبابه المقربون إليه بالفرائض والنوافل وترك المحارم، الموحدون الذين لا يشركون بالله شيئاً وإن لم تجر على أيديهم خوارق فإن كانت الخوارق دليلاً على ولاية الله فلتكن دليلاً على ولاية الساحر والكاهن والمنجم والمتفرِّس<sup>(۱)</sup>، ورهبان اليهود والنصارى، وعُبَّاد الأصنام؛ فإنهم يجري لهم من الخوارق ألوف، ولكن هي من قبل الشياطين؛ فإنهم يتنزلون عليهم لمجانستهم لهم في الأفعال والأقوال كما قال تعالى: ﴿ هَلْ أُنْيَنَّكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيكِطِينُ ﴿ اللهُ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيكِطِينُ ﴿ اللهُ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيكِطِينُ ﴿ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) الذي له فراسة كالذي ينظر في الشخص ويتفرَّس فيه كها تفرَّس شخص في شخص أنه يطلب شخصاً أعور فسئل فقال: لأنه كلها رأى رجلاً أعور نظر فيه وبحّر به بعينيه، وقد ورد في الحديث: «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله»، والحديث حسن له طرق ومعناه اتقوا فراسة المؤمن لا تصيبكم.

عَلَىٰكُلِّ أَفَاكِ أَشِيمِ ﴿ الشَّعِرَاءَ: ٢٢١-٢٢٢)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَنِن نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَنَّا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴿ ﴿ الزخرف: ٣٦) وقد طارت الشياطين ببعض من ينتسب إلى الولاية، فقال لا إله إلا الله فسقط وتجد عمدة كثير من الناس في اعتقادهم الولاية في شخص أنه قد صدر عنه مكاشفة في بعض الأمور أو بعض الخوارق للعادة مثل أن يشير إلى شخص فيموت أو يطير في الهواء إلى مكة أو غيرها أحياناً أو يمشي على الماء أو يملأ إبريقاً من الهواء أو يخبر في بعض الأوقات بشيء من الغيب، أو يختفي أحياناً عن أعين الناس، أو يخبر بعض الناس بها سرق له أو بحال غائب أو مريض، أو أن بعض الناس استغاث به وهو غائب أو ميت، فرآه قد جاء فقضى حاجته أو نحو ذلك، وليس في شيء من هذه الأمور ما يدل على أن صاحبها مسلم فضلاً عن أن يكون ولياً لله، بل قد اتفق أولياء الله على أن الرجل لو طار في الهواء ومشى على الماء لم يغترّ به حتى ينظر متابعته لرسول الله عَيِّلِيُّهُ، وموافقته لأمره ونهيه. ومثل هذه الأمور قد يكون صاحبها ولياً لله وقد يكون عدواً له، فإنها قد تكون لكثير من الكفار والمشركين واليهود والنصاري والمنافقين وأهل البدع، وتكون لهؤلاء من قبل الشياطين أو تكون استدراجاً، فلا يجوز أن يظن أن كل من كان له شيء من هذه الأمور فهو ولي لله، بل يعرف أولياء الله بصفاتهم وأحوالهم وأفعالهم التي دل عليها الكتاب والسنة، وأكثر هذه الأمور قد توجد في أشخاص يكون أحدهم لا يتوضأ ولا يصلى المكتوبة ولا يتنظف ولا يتطهر الطهارة الشرعية، بل يكون ملابساً للنجاسات معاشراً للكلاب، يأوي إلى المزابل، رائحته خبيثة، ركَّاباً للفواحش، يمشى في الأسواق كاشفاً لعورته، غامزاً للشرع، مستهزئاً به، وبحملته، يأكل العقارب والخبائث التي تحبها الشياطين، كافراً بالله، ساجداً لغير الله من القبور وغيرها، يكره سماع القرآن وينفر منه، ويُؤْثِر سهاع الأغاني والأشعار ومزامير الشيطان على كلام الرحمن. فلو جرى على يدي

شخص من الخوارق ماذا عساه أن يجري فلا يكون ولياً لله، محبوباً عنده حتى يكون متبعاً لرسوله ﷺ باطناً وظاهراً.

فإن قلت: فعلى هذا ما الفرق بين الكرامة وبين الاستدراج والأحوال الشيطانية؟

قيل: إن علمت ما ذكرنا عرفت الفرق، لأنه إذا كان الشخص مخالفاً للشرع، فها يجرى له من هذه الأمور ليس بكرامة، بل هي إما استدراج وإما من عمل الشياطين، ويكون سببها هو ارتكاب ما نهي الله عنه ورسوله عِيليَّة، فإن المعاصى لا تكون سبباً لكرامة الله، ولا يستعان بالكرامات عليها، فإذا كانت لا تحصل بالصلاة والذكر وقراءة القرآن والدعاء بل تحصل بها تحبه الشياطين كالاستغاثة بغير الله، أو كانت مما يستعان بها على ظلم الخلق وفعل الفواحش، فهي من الأحوال الشيطانية لا من الكرامات الرحمانية، وكلم كان الإنسان أبعد عن الكتاب والسنة كانت الخوارق الشيطانية له أقوى وأكثر من غيره، فإن الجن الذين يقترنون بالإنس من جنسهم فإن كان كافراً ووافقهم على ما يختارونه من الكفر والفسوق والضلال والإقسام عليهم بأسماء من يعظمونه، وللسجود لهم وكتابة أسهاء الله أو بعض كلامه بالنجاسة فعلوا معه كثيراً مما يشتهيه بسبب ما برطلهم(١) به من الكفر وقد يأتونه بها يهواه من امرأة وصبى، بخلاف الكرامة فإنها لا تحصل إلا بعبادة الله والتقرب إليه ودعائه وحده لا شريك له، والتمسك بكتابه، واجتناب المحرمات، فما يجرى من هذا الضرب فهو كرامة، وقد اتفق على هذا الفرق جميع العلماء.

وبالجملة: فإن عَرَفْتَ الأسباب التي يُنال بها ولاية الله عرفت أهلها وعرفت أنهم أهل الكرامة؛ وإن كنت ممن يسمع بالأولياء وهو لا يعرف الولاية ولا أسبابها

<sup>(</sup>١) البرطيل: الرشوة.

ع ٢٤) تيسير العزيز الحميح

ولا أهلها بل يميل مع كل ناعق وساحر ﴿ وَمَا تُغَنِّي ٱلْآيِنَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ الْفَرقان بِين أُولِياء الرحمن وَأُولِياء الشيطان ﴾ (يونس: ١٠١) ولشيخ الإسلام كتاب «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان » فراجعه فإنه أتى فيه بالحق المبين.



قَالَ أَحَمُدُ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بنُ جَعفَرِ (۱)، حَدَّثَنَا عَوفٌ، عَن حَيَّانَ (۱) بنِ العَلاَءِ، وثَنَا قَطَنُ بنُ قَبِيصَةَ، عَن أَبِيهِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ العِيَافَةَ وَالطَّرْقَ وَالطَّرْقَ وَالطِّيرَةَ مِنَ الجِبْتِ».

قَالَ عَوفٌ: العِيَافَةُ: زَجرُ الطَّيرِ. وَالطَّرقُ: الخَطُّ يُخَطُّ بِالأَرضِ. وَالطَّرقُ: الخَطُّ يُخَطُّ بِالأَرضِ. وَالجِبْتُ (٣): قَالَ الحَسَنُ: «رَنَّةُ الشَّيطَانِ» إِسنَادُهُ جَيِّدٌ (٤).

وَلاَّبِي دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ وابنُ حِبَّانَ في «صَحِيحِهِ»: المُسنَدُ مِنهُ.

قوله: «قال أحمد»: هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل، ومحمد بن جعفر هو المشهور بغندر الهذلي البصري، ثقة مشهور، ثبت في شعبة حتى فضّله على بن المديني فيه على عبدالرحمن بن مهدي بل أقر له ابن مهدي بذلك. مات سنة ست ومئتين (٥). وعوف هو ابن أبي جميلة -بفتح الجيم- العبدي البصري المعروف بعوف الأعرابي ثقة. مات سنة ست أو سبع وأربعين ومئة، وله ست وثهانون سنة. وحيان بن العلاء هو بالتحتية ويقال حيان بن مخارق أبو العلاء البصري مقبول. وقطن -بفتحتين- أبو سهلة البصري صدوق.

قوله: «عن أبيه»: هو قبيصة -بفتح أوله وكسر الموحدة ابن المخارق- بضم

<sup>(</sup>١) هو غندر.

<sup>(</sup>٢) حيّان بالياء المثناة التحتية، إنها ذكر المصنف الإسناد وليس من عادته لأن الحديث فيه شيء من ناحية السند فأراد أن يزيله.

<sup>(</sup>٣) هذه الأمور العيافة والطرق والطيرة والعقد والنفث فيها والاقتباس من النجوم إن اعتقد أنها مؤثرة بنفسها فهو شرك أكبر ومعتقده كافر خارج من الملة وإن اعتقد أنها سبب فهو شرك أصغر.

<sup>(</sup>٤) سنده جيد؛ وهو كما قال المصنف وهذه الأنواع من السحر وإن لم تكن عن طريق الشياطين بل هي مما يدعى فيه الغيب فهو كالسحر في الضرر والإفساد فألحقت به ومنها النميمة.

<sup>(</sup>٥) في «تهذيب التهذيب» و «الخلاصة» سنة ثلاث وتسعين ومئة أو أربع وتسعين.

الميم وتخفيف المعجمة أبو عبدالله الهلالي، صحابي نزل البصرة.

قوله: «إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت»: قال عوف: العيافة: زجر الطير. هذا التفسير ذكره غير واحد كها قال عوف، وهو كذلك. قال أبو السعادات: العيافة: زجر الطير والتفاؤل بأسهائها وأصواتها وممرها، وهو من عادة العرب كثيراً وهو كثير في أشعارهم يقال: عاف يعيف عيفاً إذا زجر وحدس وظن (۱).

قوله: «والطرق الخط يخط في الأرض»: هكذا فسره عوف، وهو تفسير صحيح. وقال أبو السعادات: هو الضرب بالحصى الذي يفعله النساء (٢).

قلت: وأياً ما كان فهو من الجبت. وأما الطيرة فسيأتي الكلام عليها في بابها إن شاء الله تعالى.

قوله: «من الجبت»: أي من أعمال السحر. قال القاضي: والجبت في الأصل الفَشِل (٣) الذي لا خير فيه (١) ثم استعير لما يُعبد من دون الله وللساحر والسحر. وقال الطيبي: من فيه إما ابتدائية أو تبعيضية، فعلى الأول المعنى الطيرة ناشئة من الساحر، وعلى الثاني المعنى الطيرة من جملة السحر والكهانة، أو من جملة عبادة غير الله، أي الشرك يؤيده قوله في الحديث الآتي: «الطيرة شرك». انتهى. وفي الحديث دليل على تحريم التنجيم لأنه إذا كان الخط ونحوه الذي هو من فروع النجامة من دليل على تحريم التنجيم لأنه إذا كان الخط ونحوه الذي هو من فروع النجامة من

خبير بنو لهب فلاتك ملغياً مقالة لهبيّ إذا الطير مرّت

<sup>(</sup>١) ومن ذلك قول الشاعر: خبير بن لهب:

<sup>(</sup>٢) هو خطوط توضع فيها حصى أو ودع.

<sup>(</sup>٣) قال المناوي في «فيض القدير» الجبت في الأصل الفشل الذي لا خير فيه، وقيل أصله جبس فأبدلت السين تاء تنبيها على مبالغته في الفشولة، ثم استعير لما يعبد من دون الله.

<sup>(</sup>٤) فتكون العيافة، والطرق والطيرة من الجبت لا خير فيها.

الجبت فكيف بالنّجامة؟!

قوله: «قال الحسن»: رنة الشيطان: لم أجد فيه كلاماً ١٠٠٠.

قوله: «ولأبي داود والنسائي وابن حبان في «صحيحه» المسند منه». يعني أن هؤلاء رووا الحديث واقتصروا على المرفوع منه، ولم يذكروا التفسير الذي فسره به عوف. وقد رواه أبو داود في التفسير المذكور بدون كلام الحسن. والنسائي هو الإمام الحافظ أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر بن دينار أبو عبدالرحمن صاحب «السنن» وغيرها من المصنفات. روى عن محمد بن المثنى وابن بشار وقتيبة بن سعيد وخلق. وكان إليه المنتهى في الحفظ والعلم لعلل الحديث. مات سنة ثلاث وثلاثمئة وله ثهان وثهانون سنة.



<sup>(</sup>۱) هذا من ورعه -رحمه الله- لم يتكلم فيه ورنة الشيطان صوت بما يتألم منه عند رؤية ما يغيظه من الخيرات فهي للتألم أو صوت ما يفرح به عند رؤية ما يسره كالطرب والغناء.

وَعَنِ ابنِ عَبَّاسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُا- قَالَ: قَالَ رَسولُ الله ﷺ: «مَنِ اقْتَبَسَ شُعبَةً مِنَ السِّحْرِ، زَادَ مَا زَادَ». [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ شُعبَةً مِنَ السِّحْرِ، زَادَ مَا زَادَ». [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِإِسنَاد صَحِيح].

هذا الحديث رواه أبو داود كها قال المصنف بإسناد صحيح. وكذا صححه النووي والذهبي، ورواه أحمد وابن ماجه.

قوله: «من اقتبس». قال أبو السعادات: قبست العلم واقتبسته: إذا تعلمته. انتهى. وعلى هذا، فالمعنى من تعلم.

قوله: «شعبة». أي: طائفة وقطعة من النجوم، والشعبة: الطائفة من الشيء والقطعة منه، ومنه الحديث: «الحياء شعبة من الإيهان» أي: جزء منه.

قوله: «فقد اقتبس شعبة من السحر». أي: المعلوم تحريمه. قال شيخ الإسلام: فقد صرح رسول الله على: ﴿وَلَا عَلَمُ النَّجُومُ مَن السَّحَر. وقد قال الله تعالى: ﴿وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهِ عَ

وهكذا الواقع فإن الاستقراء يدل على أن أهل النجوم لا يفلحون في الدنيا ولا في الآخرة.

قوله: «زاد ما زاد». يعني: كلما زاد من علم النجوم زاد له من الإثم مثل إثم الساحر، أو زاد اقتباس شعب السحر ما زاد اقتباس علم النجوم.

قلت: والقولان متلازمان لأن زيادة الإثم فرع عن زيادة السحر، وذلك لأنه تحكم على الغيب الذي استأثر الله بعلمه، فعلم أن تأثير النجوم باطل محرم، وكذا العمل بمقتضاه كالتقرب إليها بتقريب القرابين لها كفر. قاله ابن رجب.

وَلِلنِّسَائِي مِن حَدِيثِ أَبِي هُرَيرَةَ (١٠): «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً، ثُمَّ نَفَثَ فِيهَا، فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ، فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْئًا، وُكِلَ إِلَيْهِ».

هذا الحديث ذكره المصنف من حديث أبي هريرة وعزاه للنسائي ولم يبين هل هو موقوف أو مرفوع؟ وقد رواه النسائي مرفوعاً وذكر المصنف عن الذهبي أنه قال: لا يصح وحسّنه ابن مفلح.

قوله: «من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر»: اعلم أن السحرة إذا أرادوا عمل السحر عقدوا الخيوط ونفثوا على كل عقدة حتى ينعقد ما يريدونه من السحر ولهذا أمر الله بالاستعادة من شرهم في قوله: ﴿ وَمِن شَرِّ النَّفَّ ثَنَتِ فِ السحر ولهذا أمر الله بالاستعادة من شرهم في قوله: ﴿ وَمِن شَرِّ النَّفَّ ثَنَتِ فِ النَّفَحُ مع النفق على (الفلق: ٤) يعني: السواحر اللاتي يفعلن ذلك والنفث هو النفخ مع ريق وهو دون التفل وهو مرتبة بينها، والنفث فعل الساحر فإذا تكيفت نفسه بالخبث والشر الذي يريده بالمسحور ويستعين عليه بالأرواح الخبيثة نفخ في تلك العقد نفخاً معه ريق فيخرج من نفسه (٢) الخبيثة نَفَس ممازج للشر والأذى مقترن بالريق المهازج لذلك. وقد تساعد هو والروح الشيطانية على أذى المسحور. فيصيبه السحر بإذن الله الكوني القدري لا الإذن الشرعي. قاله ابن القيم.

قوله: «ومن سحر فقد أشرك»: نص في أن الساحر مشرك إذ لا يتأتى السحر بدون الشرك كما حكاه الحافظ عن بعضهم.

قوله: «ومن تعلق شيئاً وكل إليه»: أي من تعلق قلبه شيئاً بحيث يتوكل عليه، ويرجوه وكله الله إلى ذلك الشيء فإن تعلق العبد على ربه وإلهه وسيده ومولاه،

<sup>(</sup>١) هذا الحديث ضعيف لأنه من رواية الحسن عن أبي هريرة وهو لم يسمع من أبي هريرة ولكن حسّنه ابن مفلح لشواهده -يعني في المعنى-.

<sup>(</sup>۲)روحه.

وربِّ كل شيء ومليكه وكله إليه فكفاه ووقاه وحفظه وتولاه، ونعم المولى ونعم النصير كها قال تعالى: ﴿ أَلِيَسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴿ (الزمر: ٣٦) ومن تعلق على السحر والشياطين وكله الله إليهم فأهلكوه في الدنيا والآخرة، وبالجملة فمن توكل على غير الله كائناً من كان وكل إليه وأتاه الشر في الدنيا والآخرة من جهته مقابلة له بنقيض قصده، وهذه سنة الله في عباده التي لا تُبدَّل وعادته التي لا تُحوَّل، أن من اطمأن إلى غيره أو وثق بسواه أو ركن إلى مخلوق يدبره أجرى الله تعالى له بسببه أو من جهته خلاف ما علَّق به آماله وهذا أمر معلوم بالنص والعيان (۱). ومن تأمل ذلك في أحوال الخلق بعين البصيرة النافذة رأى ذلك عياناً. وفائدة هذه الجملة بعد ما قبلها الإشارة إلى أن الساحر متعلق على غير الله فإنه متعلق على الشياطين.



<sup>(</sup>١) العِيان، بكسر العين المهملة.

وَعَن ابنِ مَسعُودٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «أَلاَ هَل أُنَبِّئُكُمْ مَا العَضَه؟ هِيَ النَّمِيمَةُ، القَالَةُ بَيْنَ النَّاسِ» [رَوَاهُ مُسلِمٌ].

قوله: «هل أنبئكم»: أي أخبركم.

قوله: «ما العضه». هو بفتح العين المهملة وسكون المعجمة. قال أبو السعادات: هكذا تروى في كتب الحديث والذي جاء في كتب الغريب<sup>(۱)</sup> ألا أنبئكم ما العضه<sup>(۱)</sup> بكسر العين وفتح الضاد، وفي حديث آخر: «إياكم والعضه» قال الزمخشري: أصلها العَضْه فعلة من العضه<sup>(۱)</sup>. وهو البهت فحذفت لامه، كها حذفت من السَّنة والشَّفة وتجمع على عضين<sup>(1)</sup>. ثم فسره بقوله: هي النميمة القالة بين الناس وعلى هذا فأطلق عليها العَضَهُ لأنها لا تنفك عن الكذب. والبهتان غالباً ذكره القرطبي.

قلت: ظاهر إيراد المصنف لهذا الحديث هنا يدل على أن معنى العَضَهُ عنده هنا هو السحر<sup>(٥)</sup>، ويدل على ذلك حديث: «كادت النميمة أن تكون سحراً» رواه ابن لال في «مكارم الأخلاق» بإسناد ضعيف، وذكر ابن عبدالبر عن يحيى بن أبي كثير قال: يفسد النهام والكذاب في ساعة ما لا يفسده الساحر في سنه. وقال أبو الخطاب في «عيون المسائل»: ومن السحر السعي بالنميمة والإفساد بين الناس.

<sup>(</sup>١) أي غريب اللغة.

<sup>(</sup>٢) عند أهل اللغة والهاء للسكت.

<sup>(</sup>٣) عند أهل السنة من عَضَهَ يُعضَهُ، الماضي (عَضَهَ) بفتحتات (يَعْضَهُ).

<sup>(</sup>٤) والعَضْهُ: القطع، وعضين أجزاء وفيه: ﴿ اللَّذِينَ جَعَـ لُواْ الْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴿ ﴾ أي أجزاء وأقساماً فآمنوا بالبعض وكفروا بالبعض الآخر.

<sup>(</sup>٥) وإنها أدخل المصنف النميمة في باب السحر -وهي ليست سحراً- لأنها تعمل عمل السحر في الإفساد بين الناس.

قال في «الفروع»: ووجهه أنه يقصد الأذى بكلامه وعمله على وجه المكر والحيلة، أشبه السحر؛ ولهذا يعلم بالعرف والعادة أنه يؤثر وينتج ما يعمله الساحر أو أكثر فيعطي حكمه تسوية بين المتهائلين أو المتقاربين، لكنه يقال الساحر إنها كفر لوصف السحر وهو أمر خاص، ودليله خاص، وهذا ليس بساحر وإنها يؤثر عمله ما يؤثره فيعطى حكمه إلا فيها اختص به من الكفر وعدم قبول التوبة. انتهى ملخصاً.

وبه يظهر مطابقة الحديث للترجمة، والحديث دليل على تحريم الغيبة والنميمة، وهو كذلك بالإجماع. وقد قال أبو محمد بن حزم: اتفقوا على تحريم الغيبة والنميمة في غير النصيحة الواجبة، وفيه دليل على أنها من الكبائر.

وقوله: «القالة بين الناس»: قال أبو السعادات: أي كثرة القول وإيقاع الخصومة بين الناس بها يحكى للبعض عن البعض، ومنه الحديث «ففشت القالة بين الناس».



[وَلَهُمَا] عَنِ ابنِ عُمَرَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُما- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «إِنَّ مِنَ اللهَ عَنْهُما اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «إِنَّ مِنَ اللَّيَانِ لَسِحْرًا»(۱).

البيان: البلاغة والفصاحة. قال صعصعة بن صوحان: صدق نبي الله، أما قوله: "إن من البيان لسحراً" فالرجل يكون عليه الحق وهو ألحن بالحجج من صاحب الحق فيسحر القوم ببيانه، فيذهب الحق. وقال ابن عبدالبر: تأولته طائفة على الذم؛ لأن السحر مذموم. وذهب (٢) أكثر أهل العلم وجماعة أهل الأدب إلى أنه على المدح لأن الله تعالى مدح البيان. قال: وقد قال عمر بن عبدالعزيز لرجل سأله عن حاجة فأحسن المسألة فأعجبه قوله فقال: هذا والله السحر الحلال.

قلت: الأول أصح وهو أنه خرج مخرج الذم لبعض البيان (٣) لا كله، وهو الذي فيه تصويب الباطل وتحسينه حتى يتوهم السامع أنه حق أو يكون فيه بلاغة زائدة عن الحد، أو قوة في الخصومة حتى يسحر القوم ببيانه، فيذهب بالحق ونحو ذلك فسهاه سحراً لأنه يستميل القلوب كالسحر، ولهذا قال على المجاءه رجلان من المشرق فخطبا، فعجب الناس لبيانها، فقال رسول الله على: "إن من البيان لسحراً" كها رواه مالك والبخاري وغيرهم. وأما جنس البيان فمحمود، بخلاف الشعر فجنسه مذموم إلا ما كان حكها ولكن لا يحمد البيان إلا إذا لم يخرج إلى حد الإسهاب والإطناب أو تصوير الباطل في صورة الحق، فإذا خرج إلى هذا الحد فهو مذموم وعلى هذا تدل الأحاديث كقوله على: "إن الله يبغض البليغ من الرجال مذموم وعلى هذا تدل الأحاديث كقوله على الله يبغض البليغ من الرجال

<sup>(</sup>١) سمى البيان سحراً -وإن لم يكن سحراً- لأنه يستميل كالسحر.

<sup>(</sup>٢) فالجمهور على أن الحديث سيق للمدح، والصحيح أن الحديث خرج مخرج الذم لبعض البيان لا كله وهو ما كان فيه تصويب للباطل أو قلب للحقائق، فإن كان فيه نصر للحق وإظهار له ورد للباطل فهو ممدوح.

<sup>(</sup>٣) هذا هو الصواب.

الذي يتخلل بلسانه كما تتخلل البقرة بلسانها» رواه أحمد وأبو داود. وقوله: «ولقد رأيت أو لقد أمرت أن أتجوز<sup>(۱)</sup> في القول فإن الجواز<sup>(۲)</sup> هو خير» رواه أبو داود.



(١) أختصر.

<sup>(</sup>٢) الاختصار وقد أوتي ﷺ جوامع الكلم.

## باب ما جاء في الكهان ونحوهم

# الشِّخُجُ :

اعلم أن الكهان الذين يأخذون عن مسترقي السمع موجودون إلى اليوم لكنهم قليل بالنسبة لما كانوا عليه في الجاهلية، لأن الله تعالى حرس السباء بالشهب ولم يبق من استراقهم إلا ما يخطفه الأعلى فيلقيه إلى الأسفل قبل أن يصيبه الشهاب، وأما ما يخبر به الجني مواليه من الإنس بها غاب عن غيره مما لا يطلع عليه الإنسان غالباً فكثير جداً في أناس ينتسبون إلى الوَلاية (۱۱) والكشف، وهم من الكهان إخوان الشياطين لا من الأولياء. ولما ذكر المصنف شيئاً مما يتعلق بالسحر ذكر ما جاء في الكهان ونحوهم كالعرّاف لمشابهة هؤلاء للسحرة. والكهانة ادعاء علم الغيب كالإخبار بها سيقع في الأرض مع الاستناد إلى سبب، والأصل فيه استراق الجن السمع من كلام الملائكة فتلقيه في أُذُن الكاهن؛ والكاهن لفظ يطلق على العراف والذي يضرب الحصي والمنجم. وقال في «المحكم»: الكاهن القاضي بالغيب. وقال الخطابي: الكهان فيها عُلم بشهادة الامتحان؛ قوم لهم أذهان حادة ونفوس شريرة، وطبائع نارية، فهم يفزعون إلى الجن في أمورهم ويستفتونهم في الحوادث، فيلقون إليهم الكلهات.



<sup>(</sup>١) بفتح الواو أما الكسر فهي الإمارة.

ورَوَى مُسلِمٌ فِي «صَحِيحِهِ» عَن بَعضِ أَزوَاجِ النَّبِيِّ ﷺ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ عَلِيْهِ قَالَ: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا، فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ، فَصَدَّقَهُ (١٠)؛ لَمْ تُقْبَلُ لَهُ صَلاَةٌ أَرْبَعِينَ يَومَاً».

هذا الحديث رواه مسلم كما قال المصنف، ولفظه: حدثنا محمد بن المثنى العنزي، ثنا يحيى بن سعيد، عن عبيدالله في -نسخة: عبدالله-، عن نافع، عن صفية، عن بعض أزواج النبي على عن النبي على قال: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يوماً وليلة» هكذا رواه، وليس فيه «فصدقه» (٢).

قوله: «عن بعض أزواج النبي عَلَيْهَ»: هي حفصة على ما ذكره أبو مسعود الدمشقي لأنه ذكر هذا الحديث في «الأطراف» في مسندها، وكذلك سهاه بعض الرواة.

قوله: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء»: العراف سيأتي بيانه وهو من أنواع الكهان وظاهر الحديث أن هذا الوعيد مرتب على مجيئه وسؤاله سواء صدقه، أو شك في خبره، لأن إتيان الكهان منهي عنه كها في حديث معاوية بن الحكم السلمي قلت: يا رسول الله إن منا رجالاً يأتون الكهان قال: «فلا تأتهم» رواه مسلم، ولأنه إذا شك في خبره فقد شك في أنه لا يعلم الغيب، وذلك موجب للوعيد بل يجب عليه أن يقطع ويعتقد أنه لا يعلم الغيب إلا الله.

قوله: «لم تقبل له صلاة أربعين يوماً»: إذا كانت هذه حال السائل فكيف بالمسؤول؟ قال النووي وغيره: معناه أنه لا ثواب له فيها، وإن كانت مجزئة في

<sup>(</sup>١) كلمة «فصدقه» ليست في «صحيح مسلم» بل هي في «مسند أحمد» بسند مسلم سواء.

<sup>(</sup>٢) كلمه «فصدقه» في «مسند أحمد» ولعلها سبق قلم، والمراد بالحديث البعد عن الكهان وعدم سؤالهم لأن سؤالهم فيه تعظيم لهم واعتراف بها هم عليه وقد قال على المنال عن الكهان «ليسوا بشيء إظهارا لشأنهم».

سقوط الفرض عنه ولا يحتاج معها إلى إعادة، ونظير هذه الصلاة في أرض مغصوبة مجزئة مسقطة للقضاء، لكن لا ثواب له فيها. قاله جهور أصحابنا قالوا: فصلاة الفرض إذا أتى بها على وجهها الكامل ترتب عليها شيئان سقوط الفرض، وحصول الثواب، فإذا أداها في أرض مغصوبة حصل له الأول دون الثاني ولا بد من هذا التأويل في هذا الحديث فإن العلماء متفقون على أنه لا يلزم من أتى العراف إعادة صلاة أربعين ليلة فوجب تأويله هذا كلامه وهو مبني على الملازمة بين الإجزاء وعدم الإعادة والصواب أن عدم الإعادة لا يستلزم الإجزاء لكن الصلاة في الأرض المغصوبة في إجزائها نزاع والمشهور من مذهب أحمد أنها لا تجزئ وتجب إعادتها. وفي الحديث النهي عن إتيان الكاهن ونحوه قال القرطبي: يجب على من قدر على ذلك من محتسب وغيره أن يقيم على من يتعاطى شيئاً من يجب على من قدر على ذلك من محتسب وغيره أن يقيم على من يتعاطى شيئاً من بصدقهم في بعض الأمور ولا بكثرة من يجيء إليهم ممن ينسب إلى العلم فإنهم غير راسخين في العلم، بل من الجهال بها في إتيانهم من المحذور.



<sup>(</sup>١) أي الشافعية لأن النووي شافعي.

وَعَن أَبِي هُرَيرَةَ، عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَتَى كَاهِنًا، فَصَدَّقَهُ بِهَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ ('' بِهَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ].

هذا الحديث رواه أبو داود ولفظه: حدثنا موسى بن إسهاعيل ثنا حماد وحدثنا مسدد، ثنا يحيى، عن حماد بن سلمة، عن حكيم الأثرم، عن أبي تميمة عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «من أتى كاهناً -قال موسى في حديثه فصدقه بها يقول أو أتى امرأة قال مسدد يعني امرأته في دبرها فقد أتى امرأة قال مسدد يعني امرأته في دبرها فقد برىء مما أنزل على محمد على ورواه الترمذي والنسائي وابن ماجه بنحوه، وقال الترمذي: لا نعرفه إلا من حديث الأثرم، وضعف محمد (٢) هذا الحديث من جهة إسناده وقال البغوي: سنده ضعيف، وقال الذهبي: ليس إسناده بالقائم.

قلت: أطال أبو الفتح اليعمري في بيان ضعفه وادعى أن متنه منكر، وأخطأ في إطلاق ذلك فإن إتيان الكاهن له شواهد صحيحة منها ما ذكره المصنف بعده، وكذلك إتيان المرأة في الدبر له شواهد، منها ما رواه عبد بن حميد بإسناد صحيح عن طاووس أن رجلاً سأل ابن عباس عن إتيان المرأة في دبرها فقال: تسألني عن الكفر؟ ومنها ما رواه الترمذي والنسائي وابن حبان في "صحيحه" وصححه ابن حزم عن ابن عباس مرفوعاً: "لا ينظر الله إلى رجل أتى رجلاً أو امرأة في الدبر"، والأحاديث في ذلك كثيرة. وغاية ما ينكر من متنه ذكر إتيان الحائض (٣) والله أعلم.

#### 

<sup>(</sup>١) إن صدقه في دعوى علم الغيب كفر وخرج من الملة وإن صدقه في هذه القضية أو المسألة لاحتمال أن تكون سمعت من السماء فقد غلط وأخطأ وعصى وفسق.

<sup>(</sup>٢) مقصود الترمذي بقوله «وضعف محمد» البخاري لأنه شيخه.

<sup>(</sup>٣) ولا نكارة في هذا فإن إتيان المرأة الحائض قد نهى الله عنه، فلا يستغرب أن ينفّر عنه الرسول -عليه السلام- بقوله: «فقد كفر».

[وَلِلاَّربَعَةِ وَالحَاكِمِ، وَقَالَ: صَحِيحٌ عَلَى شَرطِهِمَا...](): «مَنْ أَتَى عَرَّافاً أَو كَاهِنًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ». وَلاَّبِ يَعلَى بِسَنَدٍ جَيِّدٍ عَن ابن مَسعُودٍ مِثلُهُ مَوقُوفَاً.

هكذا بيّض المصنف اسم الراوي. وقد رواه أحمد والبيهقي عن أبي هريرة مرفوعاً ولفظ أحمد: حدثنا يحيى بن سعيد، عن عوف، عن خِلاَس<sup>(٢)</sup>، عن أبي هريرة والحسن، عن النبي على فذكره. وهذا إسناد على شرط البخاري فقد روى عوف عن خِلاَس، عن أبي هريرة حديث أن موسى كان رجلاً حيياً... الحديث.

قال العراقي في «أماليه»: حديث صحيح، وقال الذهبي: إسناده قوي، وعلى هذا فعزو المصنف إلى الأربعة ليس كذلك فإنه لم يروه أحد منهم وأظنه تبع في ذلك الحافظ فإنه عزاه في «الفتح» إلى أصحاب «السنن» والحاكم فوهِمَ ولعله أراد الذي قبله.

قوله: «من أتى كاهناً (٣)» إلى آخره: قال بعضهم: لا تعارض بين هذا الخبر، وبين حديث: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» إذ الغرض في هذا الحديث أنه سأله معتقداً صدقه وأنه يعلم الغيب فإنه يكفر، فإن اعتقد أن الجن تلقي إليه ما سمعته من الملائكة، أو أنه بإلهام فصدقه من هذه الجهة لا يكفر كذا قال. وفيه نظر وظاهر الحديث أنه يكفر متى اعتقد صدقه بأي وجه كان لاعتقاده أنه يعلم الغيب، وسواء كان ذلك من قبل الشياطين أو من قبل الإلهام لا سيها وغالب الكهان في وقت النبوة إنها كانوا يأخذون عن الشياطين، وفي

<sup>(</sup>١) كذا بياض في المخطوطتين.

<sup>(</sup>٢) بكسر الخاء المعجمة، وفتح اللام المخففة.

<sup>(</sup>٣) الكاهن: هو الذي رئي من الجن، وهو بفتح الراء وكسر الهمزة وتشديد الياء المثناة.

حديث رواه الطبراني عن واثلة مرفوعاً: «من أتى كاهناً فسأله عن شيء حجبت عنه التوبة أربعين ليلة فإن صدقه بها قال كفر». قال المنذري: ضعيف -فهذا لو ثبت - نص في المسألة لكن ما تقدم من الأحاديث يشهد له، فإن الحديث الذي فيه الوعيد بعدم قبول الصلاة أربعين ليلة ليس فيه ذكر تصديقه والأحاديث التي فيها إطلاق الكفر مقيدة بتصديقه.

قوله: «فقد كفر بها أنزل على محمد على الطيبي: المراد بالمنزل الكتاب والسنة؛ أي: من ارتكب هذه فقد برئ من دين محمد على وما أنزل عليه. انتهى. وهل الكفر في هذا الموضوع كفر دون كفر أو يجب التوقف؟ فلا يقال ينقل عن الملة. ذكروا فيه روايتين عن أحمد، وقيل: هذا على التشديد والتأكيد أي قارب الكفر، والمراد كفر النعمة، وهذان القولان باطلان.

قوله: «ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً».

أبو يعلى: اسمه أحمد بن على بن المثنى الموصلي الإمام صاحب التصانيف كـ «المسند» وغيره روى عن يحيى بن معين وأبي خيثمة وأبي بكر ابن أبي شيبة وخلق، وكان من الأئمة الحفاظ. مات سنة سبع وثلاثمئة. وهذا الأثر رواه البزار أيضاً وإسناده على شرط مسلم ولفظه: «من أتى كاهناً أو ساحراً فصدقه بها يقول فقد كفر بها أنزل على محمد على "، وفيه دليل على كفر الكاهن والساحر والمصدِّق لهما لأنهما يدعيان علم الغيب وذلك كفر، والمصدِّق لهما يعتقد ذلك ويرضى به وذلك كفر أيضاً (١).

<sup>(</sup>١) كفر أكبر يخرج من الملة.

وَعَن عِمرَانَ بِنِ حُصَينٍ مَرفُوعاً: «لَيسَ مِنَّا مَن تَطَيَّرَ أَو تُطُيِّرَ لَهُ، أَو تَكَهَّنَ أَو تَكَهَّنَ أَو تُكَمَّنَ لَهُ، أَو سَحَرَ، أَو سُحِرَ لَهُ، وَمَن أَتَى كَاهِناً فَصَدَّقَهُ بِهَا يَقُولُ، فَقَد كَفَرَ بِهَا أُنزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ رَوَاهُ البَزَّارُ بِإِسنَادٍ جَيِّدٍ، وَرَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ بِإِسنَادٍ حَسَنٍ مِن حَدِيثِ ابنِ عَبَّاسٍ دُونَ قَولُهُ: «وَمَن أَتَى» إِلَى آخِرِهِ.

هذا الحديث رواه الطبراني كما قال المصنف في «الأوسط» قال المنذري: إسناد الطبراني حسن، وإسناد البزار جيد.

قوله: «ليس منا»: أي ليس يفعل ذلك من هو من أشياعنا العاملين باتباعنا المقتفين لشرعنا (١).

قوله: «من تطيّر»: أي فعل الطيرة «أو تطير له» أي من يتطير له، وكذلك معنى «تكهن» «أو تكهن له» «أو سحر له».

قوله: «رواه البزار»: اسمه أحمد بن عمرو بن عبدالخالق أبو بكر البزار البصري صاحب «المسند الكبير» الذي عزا إليه المصنف، روى عن ابن بشار وابن المثنى وخلق. قال الدارقطني: ثقة يخطئ ويتكل على حفظه. مات سنة اثنين وتسعين ومئتين (۲).

### 000

<sup>(</sup>١) أراد الشارح الرد على الخوارج والمعتزلة الذين يكفرون بالمعصية ويخلدونه في النار، وإلا فالأصل أن مثل ذلك لا يفسر بل يترك ليفيد الزجر ، ومثله: «ليس منا من ضرب الخدود»، «من غشنا فليس منا» ليس المراد أنه يكفر بل المراد التنفير من هذا العمل لأنه كبيرة.

<sup>(</sup>٢) عاش مئة سنة، ولد سنة ستين ومئة، ومات سنة ستين ومئتين.

قَالَ البَغَوِيُّ: «العَرَّافُ: الَّذِي يَدَّعِي مَعرِفَةَ الأُمُورِ بِمُقَدِّمَاتٍ يُستَدَلُّ بِهَا عَلَى المَسرُوقِ وَمَكَانِ الضَّالَّةِ. وَنَحو ذَلِكَ».

وَقِيلَ: هُوَ الكَاهِنُ. وَالكَاهِنُ: هُوَ الَّذِي يُخبِرُ عَنِ المُغَيِّبَاتِ فِي الْمُستَقبَلِ، وَقِيلَ: الَّذِي يُخبِر عَمَّا فِي الضَّمِيرِ.

وَقَالَ أَبُو العَبَّاسِ ابنِ تَيمِيَّةَ: اسمٌ لِلكَاهِنِ وَالْمُنَجِّمِ وَالرَّمَّالِ وَنَحوِهِم، مِمَّن يَتكَلَّمُ فِي مَعرِفَةِ الأُمُورِ بَهَذِهِ الطُّرُقِ.

البغوي (١): -بفتحتين-: اسمه الحسين بن مسعود بن الفراء المعروف بمحيي السنة الشافعي، صاحب التصانيف، وعالم أهل خراسان وكان ثقة فقيها زاهداً. مات في شوال سنة ست عشرة وخمسمئة.

قوله: «العراف<sup>(۲)</sup> الذي يدعي معرفة الأمور» إلى آخره: هذا تفسير حسن وظاهره يقتضي أن العراف هو الذي يخبر عن الواقع كالمسروق والضالة، وأحسن منه كلام شيخ الإسلام: أن العراف اسم للكاهن والمنجّم والرمال ونحوهم كالحازر الذي يدعي علم الغيب أو يدَّعي الكشف، وقال أيضاً: والمنجِّم يدخل في اسم العراف، وعند بعضهم هو في معناه، وقال أيضاً: والمنجِّم يدخل في اسم الكاهن عند الخطابي وغيره من العلماء وحكي ذلك عن العرب وعند آخرين من جنس الكاهن وأسوأ حالاً منه، فيلحق به من جهة المعنى، وقال الإمام أحمد: العراف طرف من السحر والساحر أخبث. وقال أبو السعادات: العراف المنجِّم العراف طرف من السحر والساحر أخبث. وقال أبو السعادات: العراف المنجِّم

<sup>(</sup>١) له كتاب «شرح السنة».

<sup>(</sup>٢) العرَّاف قسمان؛ أحدهما: الذي يدعي علم الغيب فهذا كاهن، والثاني: من يقص الأثر، ويعرف بذلك فهذا من القيافة وليس من علم الغيب.

والحازر الذي يدعي علم الغيب وقد استأثر الله تعالى به (١)، وقال ابن القيم: من اشتهر بإحسان الزجر عندهم سمَّوْه عائفاً وعرافاً، والمقصود من هذا معرفة أن من يدعى علم شيء من المغيّبات فهو إما داخل في اسم الكاهن، وإما مشارك له في المعنى فيلحق به، وذلك أن إصابة المخبر ببعض الأمور الغائبة في بعض الأحيان يكون بالكشف ومنه ما هو من الشياطين ويكون بالفأل والزجر والضرب بالحصي والخط في الأرض والتنجيم والكهانة والسحر ونحو هذا من علوم الجاهلية. ونعنى بالجاهلية كل من ليس من أثباع الرسل كالفلاسفة والكهَّان والمنجِّمين وجاهلية العرب الذي كانوا قبل مبعث النبي ﷺ. فإن هذه علوم قوم ليس لهم علم بها جاءت به الرسل -عليهم السلام-، وكل هذه الأمور يسمى صاحبها كاهناً وعرّافاً أو في معناهما فمن أتاهم فصدّقهم بها يقولون لحقه الوعيد(٢). وقد ورث هذه العلوم عنهم أقوام فادعو بها علم الغيب الذي استأثر الله تعالى بعلمه، وادعوا أنهم أولياء وأن ذلك كرامة، ولا ريب أن من ادعى الولاية واستدل عليها بإخباره عن المغيّبات فهو من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحمن، إذ الكرامة أمر يجريه الله على يد عبده المؤمن المتقى، إما بدعاء أو أعمال صالحة لا صنع للولى فيها، ولا قدرة له عليها بخلاف من يدّعي أنه ولي لله ويقول للناس اعلموا إني أعلم

<sup>(</sup>١) وأما الذي يقص الأثر فليس من الكهانة والتنجيم بل هذا من القيافة ولما سرقت إبل الصدقة وجاء الصريخ أرسل النبي على في أثرهم من يقص الأثر، فهذا قيافة الأثر، وأما قيافة الشبه فلما قال القائف لزيد بن حارثة وابنه أسامة وهما ملتحفان في قطيفة وقد بدت أرجلهما: "إن هذه الأرجل بعضها من بعض» فهذا ليس من هذا الباب.

<sup>(</sup>٢) إن صدقهم في دعوى علم الغيب فهو كافر خارج عن الملة، وإن صدقهم في هذه القضية والمسألة وأنه قد يأتيهم خبر من الملائكة أو الجن فيصدقون فهو كافر كفراً دون كفر لا يخرج عن الملة ولذلك من صدّق الكاهن في دعوى الغيب فقد كذب بقوله تعالى: ﴿قُل لاَيعًلمُ مَن فِ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَيَبَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ ومن كذّب بالقرآن أو بشيء منه كفر وخرج عن الملة.

المغيِّبات فإن مثل هذه الأمور قد تحصل بها ذكرنا من الأسباب وإن كانت أسباباً محرمة كاذبة في الغالب، ولهذا قال ﷺ في وصف الكهّان: «فيكذبون معها مئة كُذْبة » فبيّن أنهم يصدقون مرة ويكذبون مئة، وهكذا حال من سلك سبيل الكهّان ممن يدّعي الولاية والعلم بها في ضهائر الناس مع أن نفس دعواه دليل على كذبه لأن في دعواه تزكية النفس المنهى عنها بقوله: ﴿ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُ كُمُّ ﴾ (النجم: ٣٢) وليس هذا من شأن الأولياء بل شأنهم الإزراء على نفوسهم وعيبهم لها وخوفهم من ربهم فكيف يأتون الناس ويقولون: اعرفوا أنا أولياء وأنا نعلم الغيب. وفي ضمن ذلك يطلب المنزلة في قلوب الخلق، واقتناص الدنيا بهذه الأمور وحسبك بحال الصحابة والتابعين وهم سادات الأولياء أفكان عندهم من هذه الدعاوى والشطحات شيء؟ لا والله، بل كان أحدهم لا يملك نفسه من البكاء إذا قرأ القرآن كالصديق، وكان عمر يسمع نشيجه من وراء الصفوف يبكى في صلاته، وكان يمر بالآية في ورده بالليل فيمرض منها ليالي يعوده الناس، وكان تميم الداري يتقلب في فراشه لا يستطيع النوم إلا قليلاً خوفاً من النار، ثم يقوم إلى صلاته ويكفيك في صفات الأولياء ما ذكر الله تعالى من صفاتهم في سورة الرعد والمؤمنين، والفرقان، والذاريات، والطور، فالمتصفون بتلك الصفات هم الأولياء الأصفياء لا أهل الدعوى والكذب، ومنازعة رب العالمين فيها اختص من الكبرياء والعظمة، وعلم الغيب بل مجرد دعواه علم الغيب كفر(١١)، فكيف يكون المدَّعي لذلك ولياً؟ ولقد عظم الضرر واشتد الخطب بهؤلاء المفترين الذين ورثوا هذه العلوم عن المشركين ولبَّسوا بها على خفافيش البصائر. نسأل الله السلامة والعافية في الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) أكبر يخرج من الملة لأنه مكذب بالقرآن.

فإن قلت: كيف يكون علم الخط<sup>(۱)</sup> من الكهانة؟ وقد روى أحمد ومسلم عن معاوية بن الحكم السلمي أنه قال لرسول الله ﷺ ومنا رجال يخطّون فقال: «كان نبي من الأنبياء يخط فمن وافق خطَّه فذاك».

قلت: قال النووي معناه أن من وافق خطُّه فهو مباح له، لكن لا طريق لنا إلى العلم باليقين بالموافقة فلا يباح والقصد أنه لا يباح إلا بيقين الموافقة وليس لنا يقين. وقال غيره: المراد به النهي عنه والزجر عن تعاطيه لأن خط ذلك النبي كان معجزة وعَلَماً لنبوته. وقد انقطعت نبوته ولم يقل فذلك الخط حرام دفعاً لتوهم أن خط ذلك النبي حرام.

قلت: ويحتمل أن المعنى أن سبب إصابة صاحب الخط هو موافقته لخط ذلك النبي، فمن وافق خطُّه أصاب. وإذا كان كذلك وكانت الإصابة نادرة بالنسبة إلى الخط ولا طريق إلى اليقين بالموافقة صار ذلك بالنسبة إلى من يتعاطاه من أنواع الكهانة لمشاركته في المعنى.

إذا علمت ذلك فاعلم أن مذهب الإمام أحمد أن حكم الكاهن والعرّاف الاستتابة فإن تابا وإلا قُتلا. ذكره غير واحد من الأصحاب.

فأما المعزِّم الذي يعزم على المصروع، ويزعم أنه يجمع الجن وأنها تطيعه، والذي يُحلُّ (٢) السحر، فقال في «الكافي» ذكرهما أصحابنا في السحرة الذين ذكرنا حكمهم. وقد توقف أحمد لما سئل عن الرجل يحل السحر، فقال قد رخص فيه بعض الناس، قيل: إنه يجعل في الطنجير ماء ويغيَّب فيه، فنفض يده وقال: ما أدري هذه؟ قيل له: فترى أن يؤتى مثل هذا يجل؟ قال: ما أدري ما هذا؟! قال: وهذا يدل على أنه لا يكفر صاحبه، ولا يقتل.

<sup>(</sup>١) أي الخط في الرمل والتراب.

<sup>(</sup>٢) من حلَّ يُحُلَّ فَعَلَ يَفْعُل.

قلت: إن كان ذلك لا يحصل إلا بالشرك والتقرب إلى الجن فإنه يكفر ويُقتل، ونَصُّ أحمد لا يدل على أنه لا يكفر، فإنه قد يقول مثل هذا في الحرام البيِّن (١).



<sup>(</sup>١) من باب الورع والاحتياط.

وَقَالَ ابنُ عَبَّاسٍ فِي قَومٍ يَكتُبُونَ أَبَا جَادٍ، وَيَنظُرُونَ فِي النَّجُومِ: «مَا أَرَى مَن فَعَلَ ذَلِكَ لَهُ عِندَ الله مِن خَلاَقِ».

هذا الأثر ذكره المصنف عن ابن عباس، ولم يعزه، وقد رواه الطبراني عن ابن عباس مرفوعاً، وإسناده ضعيف، ولفظه: «رب معلم حروف أبي جاد دارس في النجوم ليس له عند الله من خلاق يوم القيامة»، ورواه أيضاً حميد بن زنجويه عنه بلفظ: «رب ناظر في النجوم ومتعلم حروف أبي جاد ليس له عند الله خلاق».

قوله: «ما أرى»: يجوز فتح الهمزة من أرى بمعنى لا أعلم له عند الله من خلاق أي نصيب، ويجوز ضمها بمعنى لا أظن ذلك لاشتغاله بها فيه من اقتحام الخطر والجهالة وادعاء علم الغيب الذي استأثر الله به، وكتابة أبي جاد وتعلمها لمن يدعي بها معرفة علم الغيب هو الذي (١) يسمى علم الحروف. ولبعض المبتدعة فيه مصنف، فأما تعليمها للتهجي وحساب الجمل فلا بأس بذلك.

#### 

<sup>(</sup>۱) تعلم أبي جاد «أ ب ج د» سميت أبي جاد لأنها تركب فيقال: «أبجد هوّز حطي» فإذا تعلمها يدَّعي بها معرفة علم الغيب في التأثير في الكائنات كالسعادة والشقاوة والنحس والخط وقيام الدول وزوالها فهذا علم التأثير الباطل المحرم لما فيه من ادعاء التأثير، وأما تعلمها للتهجي وحساب الجمل لضبط الأشياء والوفيات وولادة الأعلام ومعرفة القبلة والجهات ومعرفة فصول السنة ومتى يجيء الشتاء وأوقات البذر فيتعلم البروج ومنازل القمر فهذا علم التسيير الجائز، وسمي علم التسيير لأنه يعلم سير الكواكب والنجوم والمنازل.

## باب ما جاء في النشرة

# الشِّنجُجُ :

لما ذكر المصنف حكم السحر والكهانة ذكر ما جاء في النشرة، لأنها قد تكون من قبل الشياطين والسحرة، فتكون مضادة للتوحيد، وقد تكون مباحة، كما سيأتي تفصيله.

قال أبو السعادات: النشرة ضرب من العلاج والرقية، يعالج به من كان يظن أن به مسّاً من الجن، سميت نشرة لأنه ينشَّر بها عنه ما خامره من الداء: أي يكشف ويزال.

وقال الحسن: النشرة من السحر، وقد نشرت عنه تنشيراً، ومنه الحديث: «فلعل طباً أصابه ثم نشره بـ ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ النَّاسِ: ١) أي رقاه. وقال غيره: ونَشَره أيضاً إذا كتب له النشرة، وهي كالتعويذ والرقية.

وقال ابن الجوزي: النشرة حل السحر عن المسحور، ولا يكاد يقدر عليه إلا من يعرف السحر.



عَن جَابِرٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ سُئِلَ عَنِ النُّشرَةِ؟ فَقَالَ: «هِيَ مِن عَمَلِ الشَّيطَانِ» [رَوَاهُ أَحَمُدُ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ].

وأَبُو دَاوُدَ، وَقَالَ: سُئِلَ أَحَمَدُ عَنهَا فَقَالَ: ابنُ مَسعُودٍ يَكرَهُ(١) هَذَا كُلَّهُ.

هذا الحديث رواه أحمد، ورواه عنه أبو داود في «سننه» والفضل بن زياد في كتاب «المسائل» عن عبدالرزاق، عن عقيل بن معقل بن منبه، عن عمه وهب بن منبه، عن جابر فذكره. قال ابن مفلح: إسناده جيد، وحسّن الحافظ إسناده، ورواه ابن أبي شيبة، وأبو داود في «المراسيل» عن الحسن رفعه: «النشرة من عمل الشيطان».

قوله: «سئل عن النشرة»: بالألف واللام في النشرة للعهد: أي النشرة المعهودة التي كان أهل الجاهلية يصنعونها هي من عمل الشيطان، لا النشرة بالرقى والتعوذات الشرعية والأدوية المباحة، فإن ذلك جائز كها قرره ابن القيم فيها سيأتي.

قوله: «وقال سئل أحمد عنها فقال ابن مسعود: يكره»: هذا كله مراد أحمد، والله أعلم أن ابن مسعود يكره النشرة التي من عمل الشيطان والنشرة التي بكتابة وتعليق كالتهائم أ، فإن ابن مسعود كان يكره التهائم كلها من القرآن وغير القرآن، أما النشرة بالتعويذ والرقى بأسهاء الله وكلامه من غير تعليق فلا أعلم أحداً كرهه، وكذلك ما رواه ابن أبي شيبة عن إبراهيم (٣):كانوا يكرهون التهائم والرقى، والنشر، محمول على ما ذكرنا.

#### 

<sup>(</sup>١) المراد بالكراهة التحريم، وهذا عند السلف، وفي القرآن والسنة، أما عند الفقهاء المتأخرين فيريدون بالكراهة التنزيه.

<sup>(</sup>٢) ولو كان من القرآن لأنه وسيلة إلى تعليق غيره فيمنع من باب سد الذرائع.

<sup>(</sup>٣) أي النخعي.

وَفِي «البُّخَارِيِّ» عَن قَتَادَةَ قُلْتُ لابْنِ الْسَيَّبِ: رَجُلٌ بِهِ طِبُّ، أَوْ يُؤخَذُ عَنِ امْرَأَتِهِ، أَيُّكُلُ عَنْهُ أَوْ يُنَشَّرُ؟ قَالَ: لاَ بَأْسَ بِهِ (١١)، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِهِ الإِصْلاَحَ، فَأَمَّا مَا يَنْفَعُ؛ فَلَمْ يُنْهُ عَنْهُ».

هذا الأثر علّقه البخاري، ووصله أبو بكر الأثرم في كتاب «السنن» من طريق أبان العطّار، عن قتادة بلفظ: يلتمس من يداويه فقال: إنها نهى الله عما يضر ولم ينه عما ينفع.

قوله: «عن قتادة»: هو ابن دعامة بكسر الدال السَّدُوسي البصري ثقة ثبت فقيه من أحفظ التابعين، يقال إنه ولد أكْمَه. مات سنة بضع عشرة ومئة.

قوله: «رجل به طب»: بكسر الطاء أي سحر، يقال: طُب الرجل بالضم إذا سحر، ويقال: كُنُّوا عن السحر بالطب تفاؤلاً، كما قالوا للديغ سليم.

وقال ابن الأنباري: الطب من الأضداد يقال لعلاج الداء: طب، والسحر من الداء، يقال له: طب.

قوله: «أو يؤخَّذ»: بفتح الواو مهموز وتشديد الخاء المعجمة وبعدها ذال معجمة أي: يحبس عن امرأته، ولا يصل إلى جماعها، والأُخذة بضم الهمزة الكلام الذي يقوله الساحر.

قوله: «يُحِلُّ»: بضم الياء وفتح الحاء مبني للمفعول.

قوله: «وينشّر»: بتشديد المعجمة.

قوله: «قال لا بأس به...» إلى آخره: يعني أن النشرة لا بأس بها لأنهم يريدون بها الإصلاح أي إزالة السحر، ولم ينه عما يراد به الإصلاح، إنما ينهى عما يضر، وهذا الكلام من ابن المسيب يحمل على نوع من النشرة لا يعلم هل هو نوع من

<sup>(</sup>١) وهذا محمول منه على النشرة الجائزة أو المجهولة لأن الأصل الجواز.

السحر أم لا(١)، فأما أن يكون ابن المسيب يفتي بجواز قصد الساحر الكافر المأمور بقتله ليعمل السحر، فلا يظن به ذلك، حاشاه منه، ويدل على ذلك قوله: «إنها يريدون به الإصلاح» فأي إصلاح في السحر؟ بل كله فساد وكفر والله أعلم.



<sup>(</sup>١) وهو المجهول لأن الأصل الجواز فيحمل على النشرة الجائزة لأن ابن المسيب ورع عالم زاهد وهو من أبعد الناس عن المحرمات وخصوصاً السحر.

# وَرُوِيَ عَنِ الْحَسَنِ أَنَّهُ قَالَ: «لاَ يَجِلُّ السِّحرَ إِلاَّ سَاحِرٌ».

هذا الأثر ذكره ابن الجوزي في «جامع المسانيد» بغير إسناد، ولفظه: «لا يطلق السحر إلا ساحر»، وروى ابن جرير في «التهذيب» من طريق يزيد بن زريع عن قتادة، عن سعيد بن المسيب أنه كان لا يرى بأساً إذا كان بالرجل سحر أن يمشي إلى من يطلق عنه، فقال: هو صلاح قال قتادة: وكان الحسن يكره ذلك يقول: لا يعلم ذلك إلا ساحر، قال: فقال سعيد بن المسيب: إنها نهى الله عها يضر، ولم ينه عها ينفع.

قوله: «عن الحسن»: هو ابن أبي الحسن، واسمه يسار بالتحتانية والمهملة البصري الأنصاري مولاهم ثقة فقيه إمام فاضل من خيار التابعين. مات سنة عشر ومئة، وقد قارب التسعين.



وقالَ ابنُ القَيِّمِ: النُّشرَةُ: حَلُّ السِّحرِ عَنِ المَسحُورِ، وَهِيَ نَوعَانِ: حَلُّ بِسِحرٍ مِثلِهِ، وَهُوَ الَّذِي مِن عَمَلِ الشَّيطَانِ، وَعَلَيهِ يُحمَلُ قَولُ الحَسَنِ، فَيَتَقَرَّبُ النَّاشِرُ وَالمُنتشِرُ إِلَى الشَّيطَانِ بِهَا يُحِبُّ، فَيَبطِلُ عَمَلَهُ عَنِ المَسحُورِ.

وَالثَّانِي: النُّشرَةُ بِالرُّقيَةِ وَالتَّعَوُّذَاتِ وَالأَدوِيَةِ وَالدَّعَواتِ الْمَبَاحَةِ. فَهَذَا جَائِزٌ.

هذا الثاني هو الذي يحمل عليه كلام ابن المسيب، أو على نوع لا يدرى هل من السحر أم لا؟ (١) وكذلك ما روي عن الإمام أحمد من إجازة النشرة، فإنه محمول على ذلك وغلط من ظن أنه أجاز النشرة السحرية، وليس في كلامه ما يدل على ذلك، بل لما سئل عن الرجل يحل السحر قال: قد رخص فيه بعض الناس، قيل: إنه يجعل في الطنجير ماء ويغيّب فيه فنفض يده، وقال: لا أدري ما هذا؟ قيل له: أفترى أن يؤتى مثل هذا؟ قال: لا أدري ما هذا؟ وهذا صريح في النهي عن النشرة أفترى أن يؤتى مثل هذا؟ قال: لا أدري ما هذا؟ وهو الذي روى الحديث أنها من عمل الشيطان كن لما كان لفظ النشرة مشتركاً بين الجائزة والتي من عمل الشيطان ورأوه قد أجاز النشرة ظنّوا أنه قد أجاز التي من عمل الشيطان، وحاشاه من ذلك، ومما جاء في صفة النشرة الجائزة ما رواه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن ليث بن أبي سُليم قال: بلغني أن هؤلاء الآيات شفاء من السحر بإذن الله تُقرأ في إناء فيه ماء ثم

<sup>(</sup>١) وعلى هذا فتكون النشرة ثلاثة أنواع:

أحدها: حلُّ بسحرِ مثله فهذا محرم وهو من عمل الشيطان.

الثانعي: حلَّ بالرقية والتعوذات والأدوية المباحة فهذا جائز.

الثالث: حلَّ بنوع من النشرة لا يدرى هل هو من السحر أم لا؟ فهذا جائز حملاً له على الأصل؛ لأن الأصل الإباحة والجواز.



<sup>(</sup>١) القواقل: سورة قل يا أيها الكافرون، وقل هو الله ّ أحد، والمعوذتين.

<sup>(</sup>٢) مُنع من جماع أهله.

## باب ما جاء في التطير

الشِّجُجُ :

مصدر تطيّر يتطيّر (١) والطّيرة أيضاً -بكسر الطاء وفتح الياء وقد تسكّن-مصدرها تطيَّر. يقال: تطيَّر طِيرة وتخيَّرة خِيرة ولم يجئ من المصادر هكذا غيرهما، وأصله فيها يقال: التطير بالسوانح، والبوارح من الطير والظباء وغيرهما، وكان ذلك يصدهم عن مقاصدهم. فإذا أرادوا أمراً فإن رأوا الطير مثلاً طار يَمْنةً تيمَّنوا به، وإن طار يَسرة تشاءموا به. فنفاه الشارع وأبطله ونهى عنه، وأخبر أنه ليس له تأثير في جلب نفع أو دفع ضر. قال المدائني: سألت رؤبة بن العجاج ما السانح؟ قال: ما ولاك ميامنه. قلت: فما البارح؟ قال: ما ولاك مياسره. والذي يجيء من أمامك فهو الناطح والنطيح، والذي يجيء من خلفك فهو القاعد والقعيد. ولما كانت الطيرة باباً من الشرك منافياً للتوحيد أو لكماله لأنها من إلقاء الشيطان وتخويفه ووسوسته ذكره المصنف في كتاب «التوحيد» تحذيراً منها وإرشاداً إلى كمال التوحيد بالتوكل على الله. واعلم أن من كان معتنياً بها قابلاً بها كانت إليه أسرع من السيل إلى منحدره، وتفتحت له أبواب الوساوس فيها يسمعه ويراه ويعطاه، ويفتح له الشيطان فيها من المناسبات البعيدة والقريبة في اللفظ والمعنى ما يفسد عليه دينه، وينكِّد عليه عيشه فالواجب على العبد التوكل على الله ومتابعة رسول الله ﷺ، وأن يمضى لشأنه لا يرده شيء من الطيرة عن حاجته فيدخل في الشرك.

<sup>(</sup>١) مثل تكلَّم تكلياً.

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَلَا إِنَّمَا طَابِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَاكِنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

أول الآية قوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَآءَتْهُمُ ٱلْحَسَـنَةُ قَالُواْ لَنَا هَلَدِهِ ۚ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّنَـةٌ يَطَّيَّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُۥ ﴾ (الأعراف: ١٣١) الآية المعنى أن آل فرعون إذا أصابتهم الحسنة أي الخِصب(١) والسعة والعافية على ما فسره مجاهد وغيره قالوا: لنا هذه أي نحن الجديرون الحقيقون به، ونحن أهله وإن تصبهم سيئة أي بلاء وضيق وقحط يطيروا بموسى ومن معه فيقولون: هذا بسبب موسى وأصحابه أصابنا بشؤمهم كما يقوله المتطير لمن يتطير به. فأخبر سبحانه أن طائرهم عنده فقال: ﴿ أَلَا إِنَّمَا طَلْيِرُهُمْ عِندَ أُللَّهِ ﴾ (الأعراف: ١٣١) قال ابن عباس: طائرهم ما قضى عليهم وقُدِّر لهم. وفي رواية ذكرها ابن جرير عنه قال: الأمر من قبل الله، وفي رواية: شؤمهم عند الله ومن قبله، إنها جاءهم الشؤم من قبله بكفرهم وتكذيبهم بآياته ورسله، وقيل المعنى أن الشؤم العظيم هو الذي لهم عند الله من عذاب النار لا هذا الذي أصابهم في الدنيا والظاهر أن هذه الآية كقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُصِبَّهُمْ حَسَنَةُ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّتَ أُهُ يَقُولُواْ هَذِهِ عِنْ عِندِكَ قُلُ كُلُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ (النساء: ٧٨) أي أن الكل من الله لكن هذا الشؤم الذي أجراه عليهم من عنده هو بسبب أعمالهم لا بسبب موسى -عليه السلام- ومن معه. وكيف يكون ذلك وما جاء به خير محض.

والطيرة إنها تكون بالشر لا بالخير، وقوله: ﴿ وَلَكِكَنَّ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَالَكِنَّ أَكُثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) بكسر الخاء المعجمة.

موسى -عليه السلام- شيء يقتضي الطيرة.

وقال ابن جرير: يقول تعالى ذكره: ألا إنها طائر آل فرعون وغيرهم، وذلك أنصباؤهم من الرخاء والخصب، وغير ذلك من أنصباء الخير والشر عند الله، ولكن أكثرهم لا يعلمون أن ذلك كذلك؛ فلجهلهم بذلك كانوا يتطيرون بموسى ومن معه (۱).



<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير في تفسيره عن ابن عباس -رضي الله عنهما-.

وَقُولُهُ: ﴿ قَالُواْ طَكِيرُكُم (١) مَّعَكُمْ أَ (١) أَيِن ذُكِّرَثُمُ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ إِن ذُكِّرَثُمُ (١١).

والمعنى والله أعلم أي حظكم وما نالكم من خير وشر معكم بسبب أفعالكم وكفركم ومخالفتكم الناصحين ليس من أجلنا ولا بسببنا بل ببغيكم وعداوتكم فطائر الباغي الظالم معه وهو عند الله كها قال تعالى: ﴿وَإِن نُصِبَهُمُ سَيِئَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلُكُم فَمَالِ هَوَلَا هَوَلَا إِلَّا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ النساء: ٧٨) ولو فقهوا أو فهموا لما تطيروا بها جئت به؛ لأنه ليس فيها جاء به الرسول على ما يقتضي الطيرة، بل كأنه خير محض لا شر فيه وصلاح لا فساد فيه، وحكمه لا عيب فيه ورحمة لا جور فيها. فلو كان هؤلاء القوم من أهل الفهم والعقول السليمة لم يتطيروا من هذا لأن الطيرة إنها تكون بالشر لا بالخير المحض والحكمة والرحمة بل طائرهم معهم بسبب كفرهم وشركهم وبغيهم وهو عند الله كسائر حظوظهم وأنصبائهم التي ينالونها منه بأعهاهم، ويحتمل أن يكون المعنى ﴿طَكِيرُكُم مَعكُم مُعكم أي راجع عليكم فالتطير الذي حصل لكم إنها يعود عليكم وهذا من باب أي راجع عليكم فالتطير الذي حصل لكم إنها يعود عليكم وهذا من باب القصاص في الكلام ونظيره قوله -عليه السلام-: «إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا وعليكم» (\*). ذكره ابن القيم.

وقوله: ﴿ أَبِن ذُكِّرُ ثُمُ ﴾ أي من أجل أنا ذكرناكم وأمرناكم بتوحيد الله،

<sup>(</sup>١) أي نحسكم وشؤمكم.

<sup>(</sup>٢) أي بسبب أفعالكم وكسبكم ومباشر تكم كها قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَصَنَبَكُمُ مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُو ﴾، والجمع بين هذه الآية والتي قبلها أفادت أن ما أصابهم من شر وشؤم إنها هو بسبب أفعالهم، والآية التي قبلها تفيد أنها أصابهم إنها هو بقضاء الله وقدره.

<sup>(</sup>٣) ويكون هذا مخصصاً لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِينُم بِنَحِيَةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَاۤ أَوْ رُدُّوهَآ ﴾ لأن السنة تفسر القرآن وتخصصه وتوضحه وتبينه.

تيسيرالعزيز الحميد

209

وإخلاص العبادة له قابلتمونا بهذا الكلام، وتوعدتمونا بل أنتم قوم مسرفون.

وقال قتادة: أئن ذكرناكم بالله تطيرتم بنا؟ ومطابقة الآيتين لمقصود الباب ظاهرة لأن الله تعالى لم يذكر التطير إلا عن أعدائه فهو من أمر الجاهلية لا من أمر الإسلام.



وَعَن أَبِي هُرَيرَةَ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ عَدْوَى (''، وَلاَ طِيرَة (''، وَلاَ عَالَ عَدْوَى ('' ، وَلاَ عَامَة (") ، وَلاَ صَفَرَ ((\*) [أَخرَجَاهُ]. زَادَ مُسلِمٌ: «وَلاَ نَوْءَ (°) ، وَلاَ غُولَ ('').

قوله: «لا عدوى»: قال أبو السعادات: العدوى اسم من الإعداء كالدعوى والبقوى من الادعاء والإبقاء. يقال: أعداه الداء يعديه إعداء، وهو أن يصيبه مثل ما بصاحب الداء، وذلك أن يكون ببعير جرب مثلاً يتقي مخالطته بإبل أخرى حذار أن يتعدى ما به من الجرب إليها فيصيبها ما أصابه. انتهى. وفي بعض روايات هذا الحديث فقال أعرابي: يا رسول الله فها بال الإبل تكون في الرمل كأنها الظباء فيجيء البعير الأجرب فيدخل فيها فيجربها كلها؟ قال: «فمن أعدى الأول»، وفي رواية في «مسلم» أن أبا هريرة كان يحدِّث بحديث: «لا عدوى» ويحدث عن النبي على أنه قال: «لا يورد ممرض على مصح» (٧)، ثم إن أبا هريرة اقتصر على حديث: «لا يورد ممرض على مصح» وأمسك عن حديث «لا عدوى» فراجعوه فيه فقالوا سمعناك تحدثه فأبي أن يعترف به. قال أبو سلمة الراوي عن فراجعوه فيه فقالوا سمعناك تحدثه فأبي أن يعترف به. قال أبو سلمة الراوي عن أبي هريرة فلا أدري أنسي أبو هريرة أو نسخ أحد القولين الآخر.

وقد روى حديث «لا عدوى» جماعة من الصحابة منهم أنس بن مالك،

 <sup>(</sup>١) نفي للعدوى بطبعها وذاتها وهذا لا ينافي اجتناب أسباب الهلاك ويجوز المخالطة لمن قوي إيهانه
 وصح توكله وللحاجة إلى المخالطة ولبيان أن المخالطة ليست دائهاً تؤثر.

<sup>(</sup>٢) تشاؤم بطير ونحوه.

<sup>(</sup>٣) البومة تنعق على بيت أحدهم فيقول مؤذنة بخراب البيت.

<sup>(</sup>٤) مرض في البطن يعدي، أو شهر صفر.

<sup>(</sup>٥) النجم.

<sup>(</sup>٦) السعالي أو مخبَّلات الجن أو سفهاء الجن وفسَّاقهم، ومخبَّلات الجن ضعفاء العقول منهم، فإن الجن منهم الفاسق، ومنهم ضعيف العقل، ومنهم المستقيم المراقب لله كالإنس.

<sup>(</sup>٧) لا يورد بالبناء للفاعل أي لا تورد الإبل المريضة على الصحيحة مثلاً.

وجابر ابن عبدالله، والسائب بن يزيد، وابن عمر وغيرهم، فنسيان أبي هريرة له لا يضر. وفي بعض روايات هذا الحديث «فرَّ من المجذوم كما تفر من الأسد» وقد اختلف العلماء في ذلك اختلافاً كثيراً فردت طائفة حديث «لا عدوى» بأن أبا هريرة رجع عنه. قالوا: والأخبار الدالة على الاجتناب أكثر، فالمصير إليها أولى، وهذا ليس بشيء، لأن حديث «لا عدوى» قد رواه جماعة كما تقدم.

وعكست طائفة هذا القول، ورجحوا حديث «لا عدوى» وزيَّفوا ما خلافه من الأخبار، وأعلُّوا بعضها بالشذوذ كحديث «فرَّ من المجذوم كها تفر من الأسد» وبأن عائشة أنكرته كها روى ابن جرير عنها: أن امرأة سألتها عنه فقالت: ما قال ذلك، ولكنه قال: «لا عدوى» وقال: «فمن أعدى الأول؟» قالت: وكان لي مولى به هذا الداء، فكان يأكل في صحافي، ويشرب في أقداحي، وينام على فراشي. وهذا أيضاً ليس بشيء، فإن الأحاديث في الاجتناب ثابتة.

وحملت طائفة أخرى الإثبات والنفي على حالتين مختلفتين، فحيث جاء "لا عدوى" كان المخاطب بذلك من قوي يقينه، وصح توكله بحيث لا يستطيع أن يدفع عن نفسه اعتقاد العدوى كها يستطيع أن يدفع التطير الذي يقع في نفس كل واحد لكن القوي اليقين لا يتأثر به، وهذا كها أن قوة الطبيعة تدفع العلة وتبطلها. وحيث جاء الإثبات كان المراد به ضعيف الإيهان والتوكل ذكره بعض أصحابنا واختاره وفيه نظر. وقال مالك لما سئل عن حديث "فر من المجذوم": ما سمعت فيه بكراهية وما أرى ما جاء من ذلك إلا مخافة أن يقع في نفس المؤمن شيء. ومعنى هذا أنه نفى العدوى أصلاً، وحمل الأمر بالمجانبة على حسم المادة وسد الذريعة، لئلا يحدث للمخاطب شيء من ذلك فيظن أنه بسبب المخالطة، فيثبت العدوى التي نفاها الشارع. وإلى هذا ذهب أبو عبيد وابن جرير والطحاوي وذكره القاضى أبو يعلى عن أحمد.

قلت: وأحسن من هذا كله ما قاله البيهقي، وتبعه ابن الصلاح وابن القيم وابن رجب وابن مفلح وغيرهم أن قوله: «لا عدوى» على الوجه الذي كانوا يعتقدونه في الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى، وأن هذه الأمراض تعدي بطبعها، وإلا فقد يجعل الله بمشيئته مخالطة الصحيح من به شيء من هذه العيوب سبباً لحدوث ذلك، ولهذا قال: «فرّ من المجذوم كما تفر من الأسد»، وقال: «لا يورد ممرض على مصح»(١)، وقال في الطاعون: «من سمع به بأرض فلا يقدم عليه» وكل ذلك بتقدير الله تعالى كما قال: «فمن أعدى الأول؟» يشير إلى أن الأول إنها أجرب بقضاء الله وقدره، فكذلك الثاني وما بعده، وروى الإمام أحمد والترمذي عن ابن مسعود مرفوعاً: «لا يعدي شيء» قالها ثلاثاً فقال الأعرابي: يا رسول الله، النقبة من الجرب تكون بمشفر البعير أو بذنبه في الإبل العظيمة فتجرب كلها فقال رسول الله على: «فمن أجرب الأول لا عدوى ولا هامة ولا صفر خلق الله كل نفس وكتب حياتها ومصابها ورزقها» فأخبر -عليه السلام- أن ذلك كله بقضاء الله وقدره كما دل عليه قوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأُهَا ۚ ﴾(٢).

وأما أمره بالفرار من المجذوم ونهيه عن إيراد الممرض على المصح وعن الدخول إلى موضع الطاعون<sup>(٣)</sup>، فإنه من باب اجتناب الأسباب التي خلقها الله تعالى، وجعلها أسباباً للهلاك والأذى، والعبد مأمور باتقاء أسباب الشر إذا كان في عافية، فكما أنه يؤمر أنه لا يلقي نفسه في الماء أو في النار أو تحت الهدم أو نحو ذلك

<sup>(</sup>۱) فالمخالطة سبب من أسباب العدوى وقد لا تحصل العدوى فالبعد عن المريض من جملة الأسباب.

<sup>(</sup>٢) وهذا القول هو أرجح الأقوال في الجمع بين الأحاديث.

<sup>(</sup>٣) فإنه اتقاء لأسباب الهلاك وأيضاً فيه قطع للوساوس التي يلقيها الشيطان على الإنسان فقد يلقى لو لم أقدم ولو لم أفعل لما حصل كذا، فعدم الدخول فيه قطع لهذه الوساوس.

كما جرت العادة بأنه يهلك ويؤذي؛ فكذلك اجتناب مقاربة المريض كالمجذوم، وقدوم بلد الطاعون فإن هذه كلها أسباب للمرض والتلف، والله تعالى هو خالق الأسباب ومسبَّباتها لا خالق غيره ولا مقدر غيره.

وأما إذا قوي التوكل على الله، والإيهان بقضائه وقدره فقويت النفس على مباشرة بعض هذه الأسباب اعتهاداً على الله ورجاءً منه أن لا يحصل به ضرر ففي هذه الحال تجوز مباشرة ذلك لا سيها إذا كانت فيه مصلحةٌ عامة أو خاصة وعلى هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي أن النبي على أخذ بيد مجذوم فأدخلها معه في القصعة ثم قال: «كل بسم الله ثقة بالله وتوكلاً عليه»، وقد أخذ به الإمام أحمد، وروي ذلك عن عمر وابنه وسلمان -رضي الله عنهم-، ونظير ذلك ما روي عن خالد بن الوليد من أكل السم(١) ومن مشي سعد بن أبي وقاص وأبي مسلم الخولاني بالجيوش على متن البحر. قاله ابن رجب.

قوله: «ولا طيرة» (٢): قال ابن القيم: هذا يحتمل أو يكون نفياً أن يكون نهياً أي لا تتطيروا، ولكن قوله في الحديث: «ولا عدوى ولا صفر ولا هامة» يدل على أن المراد النفي وإبطال هذه الأمور التي كانت الجاهلية تعانيها، والنفي في هذا أبلغ من النهي؛ لأن النفي يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره، والنهي إنها يدل على المنع منه، وفي «صحيح مسلم» عن معاوية بن الحكم السلمي أنه قال لرسول الله على ومنا أناس يتطيرون فقال: «ذاك شيء يجده أحدكم في نفسه فلا يصدنكم» فأخبر

<sup>(</sup>١) حديث شرب خالد رضي الله عنه السم رواه أبو يعلى، والطبراني، ورجالهما ثقات لكن فيه انقطاع، وهو بمجموع الطريقين حسن، وإنها كان أكله للسم لما في ذلك المصلحة لأن أكله إقامة للحجة على من طلب ذلك ممن يرجى إيهانه، لكن لا ينبغي للإنسان أن يأكل السم أو يلقي بنفسه في الماء أو النار ويقول لا يصيبني، بل الواجب على الإنسان أن لا يجرب بنفسه بل يجتنب أسباب الهلاك كما أمره الله.

<sup>(</sup>٢) فنفى الطيرة وإنها هو شيء يجدونه في صدورهم.

أن تأذيه وتشاؤمه بالتطير إنها هو في نفسه وعقيدته لا في المتطير به، فوهمه وخوفه وإشراكه هو الذي يطيِّره ويصده لا ما رآه وسمعه، فأوضح عَلَيها كلامة، ولا فيها دلالة لهم فساد الطيرة ليعلموا أن الله سبحانه لم يجعل لهم عليها علامة، ولا فيها دلالة ولا نصبها سبباً لما يخافونه ويحذرونه، ولتطمئن قلوبهم، وتسكن نفوسهم إلى وحدانيته تعالى التي أرسل بها رسله، ونزَّل بها كتبه، وخلق لأجلها السهاوات والأرض، وعمَّر الدارين الجنة والنار بسبب التوحيد فقطع عَلَى الشرك من قلوبهم، لئلا يبقى فيها علق منها ولا يتلبسوا بعمل من أعمال أهل النار البتة.

فمن استمسك بعروة التوحيد الوثقى واعتصم بحبله المتين وتوكل على الله، قطع هاجس الطيرة من قبل استقرارها وبادر خواطرها من قبل استمكانها.

قال عكرمة: كنا جلوساً عند ابن عباس فمرَّ طائر يصيح. فقال رجل من القوم: خير خير فقال ابن عباس: لا خير ولا شر فبادره بالإنكار عليه لئلا يعتقد تأثيره في الخير والشر. وخرج طاووس مع صاحب له في سفر، فصاح غراب، فقال الرجل: خير. فقال طاووس: وأي خير عند هذا لا تصحبني. انتهى ملخصاً. ولكن يشكل عليه ما رواه ابن حبان في «صحيحه» عن أنس مرفوعاً: «لا طيرة والطيرة على من تطير» فظاهر هذا أنها تكون سبباً لوقوع الشر بالمتطير.

وجوابه: أن المراد بذلك من تطير تطيراً منهياً عنه، وهو أن يعتمد على ما يسمعه ويراه حتى يمنعه مما يريد من حاجته، فإنه قد يصيبه ما يكرهه عقوبة له، فأما من توكل على الله، ووثق به بحيث علّق قلبه بالله خوفاً ورجاءً، وقطعه عن الالتفات إلى غير الله. وقال وفعل ما أمر به فإنه لا يضره ذلك. وأما من اتقى أسباب الضر بعد انعقادها بالأسباب المنهي عنها، فإنه لا ينفعه ذلك غالباً كمن ردته الطيرة عن حاجته خشية أن يصيبه ما تطير به، فإنه كثيراً ما يُصاب بها يخشى به.

وقد جاءت أحاديث ظن بعض الناس أنها تدل على جواز الطيرة، منها قوله

-عليه السلام-: "الشؤم في ثلاث: في المرأة والدابة والدار"، وفي رواية: "لا عدوى ولا طيرة، والشؤم في ثلاث..." الحديث وفي حديث آخر: "إن كان ففي الفرس والمرأة والمسكن" رواهما البخاري فأنكرت المنت حدّث بها ولكن رسول الله وقالت: كذب والذي أنزل الفرقان على أبي القاسم من حدّث بها ولكن رسول الله عنها كان يقول: "كان أهل الجاهلية يقولون: إن الطيرة في المرأة والدار والدابة" ثم قرأت عائشة: "مَا أَصَابَمِن تُصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلافِح آنفُسِكُم إلا في كتبِمِن قَبْلِ قرأت عائشة: "مَا أَصَابَمِن تُصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلافِح آنفُسِكُم إلا في حَتَبِمِن قَبْلِ وَلا تَبْرَأُهَا إِن ذَلِك عَلَى اللهِ يَسِيرُ اللهِ (الحديد: ٢٢) رواه أحمد وابن خزيمة والحاكم وصححه بمعناه، وقال الخطابي وابن قتيبة: هذا مستثنى من الطيرة أي الطيرة منهي عنها إلا أن يكون له دار يكره سكناها أو امرأة يكره صحبتها أو فرس أو خادم فليفارق الجميع بالبيع والطلاق ونحوه، ولا يقيم على الكراهة والتأذي به فإنه شؤم.

وقالت طائفة: لم يجزم النبي عليه بالشؤم في هذه الثلاثة، بل علقه على الشرط كما ثبت في «الصحيح»، ولا يلزم من صدق الشرطية صدق كل واحد بمفردها، قالوا والراوى غلط.

قلت: لا يصح تغليطه مع إمكان حمله على الصحة، ورواية تعليقه بالشرط لا تدل على نفى رواية الجزم.

وقالت طائفة أخرى: الشؤم بهذه الثلاثة إنها يلحق من تشاءم بها فيكون شؤمها عليه، ومن توكل على الله ولم يتشاءم ولم يتطير لم تكن مشؤومة عليه، قالوا ويدل عليه حديث أنس: «الطيرة على من تطير» وقد يجعل الله سبحانه تطير العبد وتشاءمه سبباً لحلول المكروه كما يجعل الثقة به والتوكل عليه، وإفراده بالخوف والرجاء من أعظم الأسباب التي يدفع بها الشر. وقال ابن القيم: إخباره عليه

<sup>(</sup>١) أنكرت عائشة الحديث مع أنه في «البخاري» وهذا من أغلاطها التي غلطت فيها، وقد غلَّطها الصحابة والعلماء في أشياء مع أنها -رضي الله عنها- أعلم النساء وأفقههن.

بالشؤم في هذه الثلاثة ليس فيه إثبات الطيرة التي نفاها الله وإنها غايته أن الله سبحانه قد يخلق أعياناً منها مشؤومة على من قاربها وسكنها وأعياناً مباركة لا يلحق من قاربها منها شؤم ولا شر، وهذا كها يعطي سبحانه الوالدين ولداً مباركاً يريان الخير على وجهه، ويعطي غيرهما ولداً مشؤوماً يريان الشر على وجهه، وكذلك ما يعطاه العبد من ولاية أو غيرها، فكذلك الدار والمرأة والفرس، والله سبحانه خالق الخير والشر والسعود والنحوس فيخلق بعض هذه الأعيان سعوداً مباركة، ويقضي بسعادة من قاربها وحصول اليمن والبركة له، ويخلق بعضها نحوساً ينتحس بها من قاربها. وكل ذلك بقضائه وقدره كها خلق سائر الأسباب وربطها بمسبباتها المتضادة والمختلفة، كها خلق المسك وغيره من الأرواح الطيبة ولذذ بها من قاربها من الناس، وخلق ضدها وجعلها سبباً لألم من قاربها من الناس، والفرق بين هذين النوعين مدرك بالحس فكذلك في الديار والنساء والخيل فهذا لون والطيرة الشركية لون. انتهى.

قلت: ولهذا يشرع لمن استفاد زوجة أو أمة أو دابة، أن يسأل الله من خيرها وخير ما جُبلتْ عليه، وكذلك ينبغي لمن سكن داراً أن يفعل ذلك ولكن يبقى على هذا أن يقال هذا جارٍ في كل مشؤوم فها وجه خصوصية هذه الثلاثة بالذكر؟ وجوابه أن أكثر ما يقع التطير في هذه الثلاثة فخُصتْ بالذكر لذلك. ذكره في «شرح السنن»(۱).

ومنها: ما روى مالك عن يحيى بن سعيد قال: جاءت امرأة إلى رسول الله على فقالت يا رسول الله: دار سكناها والعدد كثير والمال وافر فقل العدد وذهب المال، فقال النبي على: «دعوها ذميمة» رواه أبو داود عن أنس بنحوه وجوابه أن هذا ليس من الطيرة المنهي عنها، بل أمرهم بالانتقال لأنهم استثقلوها واستوحشوا منها، لما لحقهم فيها ليتعجلوا الراحة مما دخلهم من الجزع، لأن الله قد جعل في

<sup>(</sup>١) الأربعة، أو «شرح السنة» للبغوي وهو الأقرب.

غرائز الناس استثقال ما نالهم الشر فيه، وإن كان لا سبب له في ذلك وحُبّ من جرى على يديه الخير لهم، وإن لم يردهم به، ولأن مقامهم فيها قد يقودهم إلى الطيرة، فيوقعهم ذلك في الشرك. والشر الذي يلحق المتطير بسبب طيرته، وهذا بمنزلة الخارج من بلد الطاعون غير فارّ منه، ولو مُنع الناس الرحلة من الدار التي تتوالى عليهم فيها المصائب والمحن، وتعذر الأرزاق مع سلامة التوحيد في الرحلة للزم كلّ من ضاق عليه رزق في بلد أو قلة فائدة صناعته أو تجارته فيها أن لا ينتقل عنها إلى غيرها.

ومنها: فإن قيل: ما الفرق بين الدار وبين موضع الوباء حيث رخص في الارتحال عن الدار دون موضع البلاء؟ أجاب بعضهم أن الأمور بالنسبة إلى هذا المعنى ثلاثة أقسام، أحدها ما لا يقع التطير منه إلا نادراً، أو إلا مكرراً فهذا لا يصغى إليه كنعي الغراب في السفر، وصرخ بومة في دار، وهذا كانت العرب تعتبره، ثانيها ما يقع به ضرر، ولكنه يعم ولا يخص ويندر ولا يتكرر كالوباء، فهذا لا يقدم عليه ولا يفر منه، وثالثها سبب محض ولا يعم ويلحق به الضرر لطول الملازمة كالمرأة، والفرس والدار فيباح له الاستبدال، أو التوكل على الله، والإعراض عما يقع في النفس، ذكره في «شرح السنن».

ومنها: حديث اللقحة لما منع النبي ﷺ حرباً ومرة من حلبها وأذن ليعيش. رواه مالك.

وجوابه: أن ابن عبدالبر قال: ليس هذا عندي من باب الطيرة لأنه محال أن ينهى عن شيء ويفعله، وإنها من طلب الفأل الحسن. وقد كان قد أخبرهم عن أقبح الأسهاء أنه حرب ومرة، فالمراد بذلك لا يتسمى بهما أحد، وقد روى ابن وهب في «جامعه» ما يدل على هذا فإنه قال في هذا الحديث فقام عمر بن الخطاب فقال: أتكلم يا رسول الله أم أصمت؟ فقال: «بل اصمت وأخبرك بها أردت،

ظننت يا عمر أنها طيرة ولا طيره، ولا خير إلا خيره، ولكن أحب الفأل الحسن»، وعلى هذا تجري بقية الأحاديث التي توهم بعضهم أنها من باب الطيرة.

قوله: «ولا هامة»: بتخفيف الميم على الصحيح قال الفراء الهامة طائر من طير الليل كأنه يعني البومة قال ابن الأعرابي: كانوا يتشاءمون بها إذا وقعت على بيت أحدهم يقول: نعت إلى نفسي أو أحداً من أهل داري، وقال أبو عبيد (۱۱): كانوا يزعمون أن عظام الميت تصير هامة فتطير ويسمون ذلك الطائر الصدى، وبه جزم ابن رجب قال: وهذا شبيه باعتقاد أهل التناسخ أن أرواح الموتى تنتقل إلى أجساد حيوانات من غير بعث ولا نشور، وكل هذه اعتقادات باطلة جاء الإسلام بإبطالها وتكذيبها، ولكن الذي جاءت به الشريعة أن أرواح الشهداء في حواصل طير خضر تأكل من ثهار الجنة وتشرب من أنهارها (۱۲) إلى أن يردّها الله في أجسادها، وذكر الزبير بن بكار في «المُوفَقيَّات» أن العرب كانت في الجاهلية تقول إذا قُتل الرجل ولم يؤخذ بثأره خرجت من رأسه هامة، وهي دودة فتدور حول قبره وتقول: اسقوني، وفي ذلك يقول شاعرهم:

يا عمرو إنْ لا تدع شتمي ومنقصتي أضربك حتى تقول الهامة اسقوني قال: وكانت اليهود تزعم أنها تدور حول قبره سبعة أيام ثم تذهب.

قوله: «ولا صفر»: -بفتح الفاء- روى أبو عبيد القاسم بن سلام في «غريب الحديث» له عن رؤبة أنه قال: هي حية تكون في البطن تصيب الماشية والناس وهي أعدى من الجرب عند العرب. فعلى هذا فالمراد بنفيه ما كانوا يعتقدونه من

<sup>(</sup>١) أبو عبيد: بدون تاء مربوطة فقيه عالم من شيوخ الدارمي صاحب السنن وغيره، وأما أبو عبيدة بتاء مربوطة فمعمر ابن المثنى من أئمة اللغة.

<sup>(</sup>٢) وهذه كرامة للشهداء جعل الله أرواحهم في حواصل طير خضر يكون لها بمثابة المراكب التي تركبها كالطيارات التي تطير بها، وأما أرواح المؤمنين عامة فورد أن نسمة المؤمن طائر يعلق في شجر الجنة حتى يرجعه الله إلى جسده يوم يبعثه فتكون هي فيها قوة الطيران.

العدوى ويكون عطفه على العدوى من عطف الخاص على العام. وممن قال بهذا سفيان بن عيينة، وأحمد، والبخاري، وابن جرير، وقال آخرون: المراد به شهر صفر، والنفي لما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسيء، وكانون يحلون المحرم ويحرّمون صفر مكانه، وهذا قول مالك وفيه نظر. وروى أبو داود عن محمد بن راشد عمن سمعه يقول: إن أهل الجاهلية كانوا يستشئمون بصفر ويقولون: إنه شهر مشؤوم فأبطل النبي على ذلك.

قال ابن رجب: ولعل هذا القول أشبه الأقوال، وكثير من الجهال يتشاءم بصفر، وربها ينهى عن السفر فيه والتشاؤم بصفر هو من جنس الطيرة المنهي عنها، وكذلك التشاؤم بيوم من الأيام كيوم الأربعاء وتشاؤم أهل الجاهلية بشوال في النكاح فيه خاصة.

قوله: «ولا نوء»: النوء واحد الأنواء وسيأتي الكلام عليه في باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء (١).

قوله: «لا غول» هو -بالفتح- مصدر معناه البعد والهلاك وبالضم الاسم وجمعه أغوال غيلان (٢) وهو المراد هنا. قال أبو السعادات: الغول واحد الغيلان، وهو جنس من الجن والشياطين كانت العرب تزعم أن الغول في الفلاة تتراءى للناس فتتغول تغولاً أي: تتلون تلوناً في صور شتى وتغوِّلهم أي تضلهم عن الطريق وتهلكهم فنفاه النبي على وأبطله، وقيل: قوله: «لا غول» ليس نفياً لعين الغول ووجوده، وإنها فيه إبطال زعم العرب في تلونه بالصور المختلفة واغتياله. فيكون المعنى بقوله: «لا غول» أنها لا تستطيع أن تضل أحداً ويشهد له الحديث فيكون المعنى بقوله: «لا غول» أنها لا تستطيع أن تضل أحداً ويشهد له الحديث

<sup>(</sup>١) وهو النجم وهي منازل القمر وهي ثمانية وعشرون، أربعة عشر شمالية وأربعة عشر يمانية.

<sup>(</sup>٢) من مخبَّلات الجن، أو هي ضعفاء العقول منهم أو فساقهم، إذ رآها الإنسان، فليبادر إلى الأذان ولو لم يتمَّه فإنه يذهب.

ولاميح تيسير العزيز الحميح للمريخ العربيز العربيز العربيز الحميح

الآخر: «لا غول ولكن السعالي سحرة الجن» أي ولكن في الجن سحرة لهم تلبيس وتخييل، ومنه الحديث: «إذا تغولت الغيلان فبادروا بالأذان» أي: ادفعوا شرها بذكر الله، وهذا يدل على أنه لم يرد بنفيها عدمها، ومنه حديث أبي أيوب كان لي تمر في سهوة فكانت الغول تجيء فتأخذ.



وَلَـهُمَا عَن أَنَسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لاَ عَدْوَى، وَلاَ طِيَرَةَ، وَيُعْجِبُنِي الفَأْلُ». وقَالُوا: وَمَا الفَأْلُ؟ قَالَ: «الكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ».

قوله: «ويعجبني الفأل»: قال أبو السعادات: الفأل مهموز فيها يسر ويسوء، والطيرة لا تكون إلا فيها يسوء، وربها استعملت فيها يسر، يقال: تفاءلت بكذا، وتفاولت على التخفيف والقلب. وقد أولع الناس بترك الهمزة تخفيفاً، وإنها أحب الفأل، لأن الناس إذا أمّلوا فائدة الله، ورجوا عائدته عند كل سبب ضعيف أو قوي فهم على خير، ولو غلطوا في جهة الرجاء، فإن الرجاء لهم خير، وإذا قطعوا أملهم ورجاءهم من الله كان ذلك من الشر، وأما الطيرة فإن فيها سوء الظن بالله وتوقع البلاء ومعنى التفاؤل مثل أن يكون رجل مريض، فيتفاءل بها يسمع من كلام فيسمع آخر يقول: يا سالم، و يكون طالب ضالة فيسمع آخر يقول: يا واجد فيقع في ظنه أنه برئ من مرضه ويجد ضالته ومنه الحديث قيل يا رسول الله ما الفأل فقال: «الكلمة الطيهة».

قوله: «قالوا يا رسول الله ما الفأل؟ قال: الكلمة الطيبة»: بين لهم على أن الفأل يعجبه فدل أنه ليس من الطيرة المنهي عنها. قال ابن القيم: ليس في الإعجاب بالفأل ومحبته شيء من الشرك بل ذلك إبانة عن مقتضى الطبيعة ومن حب الفطرة الإنسانية التي تميل إلى ما يوافقها ويلائمها كها أخبرهم أنه حُبب إليه من الدنيا النساء والطيب، وكان يجب الحلوى والعسل، ويجب حُسنَ الصوت بالقرآن والأذان ويستمع إليه ويجب معالي الأخلاق، ومكارم الشيم وبالجملة يجب كل كهال وخير وما يفضي إليها، والله سبحانه وتعالى قد جعل في غرائز الناس الإعجاب بسهاع الاسم الحسن ومحبته، وميل نفوسهم إليه، وكذلك جعل فيها الارتياح والاستبشار والسرور باسم الفلاح والسلام والنجاح والتهنئة والبشرى

والفوز والظفر ونحو ذلك فإذا قرعت هذه الأسماء الأسماع استبشرت بها النفس وانشرح لها الصدر، وقوي بها القلب، وإذا سمعت أضدادها أوجب لها ضد هذه الحال فأحزنها ذلك، وأثار لها خوفاً وطيرة وانكهاشاً وانقباضاً عها قصدت له وعزمت عليه، فأورث لها ضرراً في الدنيا، ونقصاً في الإيهان، ومقارفة للشرك. وقال الحليمي: وإنها كان على يعجبه الفأل، لأن التشاؤم سوء ظن بالله تعالى بغير سبب محقق، والتفاؤل حسن ظن به، والمؤمن مأمور بحسن الظن بالله تعالى على كل حال.



وَلأَبِي دَاوُدَ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَن عُقبَةَ ('' بنِ عَامِرٍ، قَالَ: ذُكرتْ الطِّيرَةُ عِندَ رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ: «أَحْسَنُهَا الفَأْلُ، وَلاَ تَرُدُّ مُسْلِمًا، فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مَا يَكْرَهُ، فَلْيَقُلِ: اللَّهُمَّ لاَ يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلاَّ أَنْتَ، وَلاَ يَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلاَّ أَنْتَ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِكَ».

قوله: «عن عقبة بن عامر»: هكذا وقع في نسخ التوحيد، وصوابه عروة بن عامر كذا أخرجه أحمد وأبو داود وغيرهما، وهو مكي اختلف في نسبه، فقال أحمد ابن حنبل في روايته: عن عروة بن عامر القرشي، وقال غيره الجهني، واختلف في صحبته فقال البارودي: له صحبة، وذكره ابن حبان في ثقات التابعين، وقال المزي: لا صحبة له تصح.

قوله: «فقال أحسنها الفأل»: قد تقدم أنه على كان يعجبه الفأل، وروى الترمذي وصححه عن أنس أن النبي على كان إذا خرج لحاجته يجب أن يسمع يا نجيح يا راشد، وروى أبو داود عن بريدة أن النبي على كان لا يتطير من شيء، وكان إذا بعث عاملاً سأل عن اسمه فإذا أعجبه فرح به وإن كره اسمه، رؤي كراهيته في وجهه وإسناده حسن. فهذا في استعمال الفأل. قال ابن القيم في الكلام على الحديث المشروح: أخبر على أن الفأل من الطيرة وهو خيرها، فأبطل الطيرة وأخبر أن الفأل من الفأل والطيرة لما بينها من الامتياز والتضاد، ونفع أحدهما ومضرة الآخر، ونظير هذا منعه من الرقى بالشرك وإذنه في الرقية إذا لم يكن فيها شرك لما فيها من المنفعة الخالية عن المفسدة.

<sup>(</sup>١) صوابه عروة بن عامر القرشي، وليس عقبة بن عامر الجهني ولعل المؤلف كتبه من حفظه.

 <sup>(</sup>٢) فالفأل من الطيرة لما فيه من ميل القلب وليس منها في الذم لما فيها من النفع، ولأنها تعرض للإنسان يسمعها من غير أن يقصد ذلك.

قوله: «ولا ترد مسلماً»: قال الطَّيِّبي: تعريض بأن الكافر بخلافه.

قوله: «اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت»: أي: لا تأتي الطيرة بالحسنات ولا تدفع المكروهات، بل أنت وحدك لا شريك لك، الذي تأتي بالحسنات وتدفع السيئات (١)، وهذا دعاء مناسب لمن وقع في قلبه شيء من الطيرة، وتصريح بأنها لا تجلب نفعاً ولا تدفع ضراً، ويُعَد من اعتقدها سفيها مشركاً.

قوله: «ولا حول ولا قوة إلا بك»: استعانة بالله تعالى على فعل التوكل، وعدم الالتفات إلى الطيرة التي قد تكون سبباً لوقوع المكروه وعقوبة لفاعلها وذلك إنها يصدر من تحقيق التوكل، الذي هو أقوى الأسباب في جلب الخيرات، ودفع المكروهات، والحول التحوّل والانتقال من حال إلى حال، والقوة على ذلك، أي لا حول ولا قوة على ذلك الحول إلا بك، وذلك يفيد التوكل على الله لأنه علم وعمل، فالعلم معرفة القلب بتوحد الله بالنفع والضر، وعامة المؤمنين بل كثير من المشركين يعلمون ذلك، والعمل هو ثقة القلب بالله وفراغه من كل ما سواه، وهذا عزيز (٢) ويختص به خواص المؤمنين، وهو داخل في هذه الكلمة لأن فيها من التبري من الحول والقوة والمشيئة بدون حول الله وقوته ومشيئته والإقرار بقدرته على كل شيء، وبعجز العبد عن كل شيء إلا ما أقدره عليه ربه، وهذا نهاية توحيد الربوبية الذي يثمر التوكل و توحيد العبادة.

#### 

<sup>(</sup>١) المراد بالحسنات الخير والسعة والخصب ويدخل في ذلك الطاعات والمراد بالسيئات: الشر والضيق والجدب ونحوها ويدخل في ذلك المعاصي.

<sup>(</sup>٢) أي نادر وشاق.

[وَلَه] عَنِ ابنِ مَسعُودٍ مَرفُوعاً: «الطِّيَرَةُ شِرْكٌ، وَمَا مِنَّا إِلاَّ وَلَكِنَّ الله يُذْهِبُهُ بِالتَّوكُّلِ» [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ والتِّرمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ]. وَجَعَلَ آخِرَهُ مِن قَولِ ابنِ مَسعُودٍ (١٠).

هذا الحديث رواه أيضاً ابن ماجه وابن حبان ولفظ أبي داود: «الطيرة شرك الطيرة شرك».

قوله: «الطيرة شرك»: صريح في تحريم الطيرة وأنها من الشرك لما فيها من تعلق القلب على غير الله. وقال ابن حمدان في «الرعاية»: تكره الطيرة، وكذا قال غير واحد من أصحاب أحمد، وقال ابن مفلح: والأولى القطع بتحريمها، ولعل مرادهم بالكراهة التحريم.

قلت: بل الصواب القطع بتحريمها لأنها شرك وكيف يكون الشرك مكروها الكراهة الاصطلاحية؟ فإن كان القائل بكراهتها أراد ذلك فلا ريب في بطلانه. قال في «شرح السنن»(٢): وإنها جعل الطيرة من الشرك لأنهم كانوا يعتقدون أن التطير يجلب لهم نفعاً أو يدفع عنهم ضراً إذا عملوا بموجبه فكأنهم شركوه مع الله تعالى.

قوله: «وما منا إلا»: قال أبو القاسم الأصبهاني والمنذري: في الحديث إضهار والتقدير وما منا إلا وقد وقع في قلبه شيء من ذلك. انتهي.

وحاصله: وما منا إلا من يعتريه التطير ويسبق إلى قلبه الكراهة فيه، فحذف ذلك اعتباداً على فهم السامع، وقال الخِلْخَالي<sup>(٣)</sup>: حذف المستثنى لما يتضمنه من

<sup>(</sup>١) لأن الله صان نبيه قبل البعثة أن يقع في قلبه شيء من الطيرة.

<sup>(</sup>٢) المقصود: «النهاية في غريب الحديث والأثر» لابن الأثير، أو «نيل الأوطار» للشوكاني، فقد ذكرا هذا الكلام بحروفه.

<sup>(</sup>٣) بكسر الخاء المعجمة.

الحالة المكروهة وهذا نوع من أدب الكلام.

قوله: «ولكن الله يذهبه بالتوكل»: أي: ما منا إلا من يقع في قلبه ذلك، ولكن لما توكلنا على الله وآمنا به، واتبعنا ما جاء به الرسول على الله وأقر قلوبنا على السنة واتباع الحق.

قوله: «وجعل آخره من قول ابن مسعود»: قال الترمذي: سمعت محمد بن إسهاعيل (۱) يقول: كان سليهان بن حرب يقول في هذا: «وما منا» هذا عندي من قول ابن مسعود، فالترمذي نقل ذلك عن سليهان بن حرب ووافقه على ذلك العلماء. قال ابن القيم: وهو الصواب، فإن الطيرة نوع من الشرك.



<sup>(</sup>١) يريد الإمام البخاري لأنه شيخه.

وَلأَحَمِدٍ مِن حَدِيثِ ابنِ عُمَرو: «مَنْ رَدَّتُهُ الطِّيرَةُ عَنْ حَاجَتِهِ، فَقَدْ أَشْرَكَ». قَالَوا: فَهَا كَفَّارَةُ ذَلِكَ؟ قَالَ: «أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ لاَ خَيْرَ إِلاَّ خَيْرُكَ، وَلاَ طَيْرَ إِلاَّ طَيْرُكَ، وَلاَ إِلَهَ غَيْرُكَ».

هذا الحديث رواه الإمام أحمد والطبراني عن عبدالله عمرو بن العاص مرفوعاً وفي إسناده ابن لهيعة (١) وفيه اختلاف وبقية رجاله ثقات.

قوله: «من حديث ابن عمرو»: هو عبدالله بن عمرو بن العاص بن وائل السهمي، أبو محمد، وقيل أبو عبدالرحمن أحد السابقين المكثرين من الصحابة وأحد العبادلة الفقهاء. مات في ذي الحجة ليالي الحرة (٢) على الأصح بالطائف.

قوله: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك»: وذلك أن التطير هو التشاؤم بالشيء المرئي أو المسموع فإذا استعملها الإنسان فرجع بها عن سفره وامتنع بها عها عزم عليه؛ فقد قرع باب الشرك، بل ولجه وبرئ من التوكل على الله (٣)، وفتح على نفسه باب الخوف والتعلق بغير الله، وذلك قاطع له عن مقام «إياك نعبد، وإياك نستعين» فيصير قلبه متعلقاً بغير الله، وذلك شرك فيفسد عليه إيهانه (٤)، ويبقى هدفاً لسهام الطيرة، ويقيض له الشيطان من ذلك ما يفسد عليه دينه ودنياه، وكم عن هلك بذلك وخسر الدنيا والآخرة.

قوله: «فها كفارة ذلك» إلى آخر الحديث: هذا كفارة لما يقع من الطيرة ولكن

<sup>(</sup>۱) ابن لهيعة ليس ضعيفاً بالضعف الشديد، بل ضعفه من سوء حفظه بعد ما احترقت كتبه، أما من روى عنه قبل ذلك فلا بأس، وأما بعده فإنه إن كانت له شواهد فإنه ينجبر بها ويكون من باب الحسن لغيره.

<sup>(</sup>٢) وكانت الحرة عام ثلاث وستين للهجرة.

<sup>(</sup>٣) المراد التوكل العام فالعبارة فيها تسامح.

<sup>(</sup>٤) المراد كمال إيمانه فالعبارة فيها تسامح.

يمضي مع ذلك ويتوكل على الله، وفيه الاعتراف بأن الطير خلق مسخر مملوك لله، لا يأتي بخير ولا يدفع شراً، وأنه لا خير في الدنيا والآخرة إلا خير الله، فكل خير فيها فهو من الله تعالى تفضلاً على عباده وإحساناً إليهم، وأن الإلهية كلها لله ليس فيها لأحد من الملائكة والأنبياء -عليهم السلام- شركة، فضلاً عن أن يشرك فيها ما يراه ويسمعه مما يتشاءم به.



# وَلَهُ مِن حَدِيثِ الفَضْلِ بنِ العَبَّاسِ(١): «إِنَّمَا الطِّيرَةُ مَا أَمْضَاكَ أَوْ رَدَّكَ».

هذا الحديث رواه أحمد في «المسند» ولفظه: حدثنا حماد بن خالد قال: ثنا بن علاثة، عن مسلمة الجهني، قال: سمعته يحدث عن الفضل بن عباس قال: خرجت مع رسول الله على يوماً فبرح ظبي فهال في شقة فاحتضنته فقلت: يا رسول الله تطيرت قال: «إنها الطيرة ما أمضاك أو ردك» هكذا رواه أحمد، وفي إسناده نظر وقرأت بخط المصنف فيه رجل مختلف فيه، وفيه انقطاع أي: بين مسلمة (٢) وبين الفضل وهو ابن العباس بن عبدالمطلب بن عم النبي وأكبر ولد العباس. قال ابن معين: قتل يوم اليرموك في عهد أبي بكر -رضي الله عنه-، وقال غيره: قُتل يوم مرج الصفر، سنة ثلاث عشرة وهو ابن اثنتين وعشرين سنة، قال أبو داود: قتل بدمشق كان عليه درع النبي على وقال الواقدي وابن سعد: مات في طاعون عمواس.

قوله: «إنها الطيرة ما أمضاك أو ردك»: هذا حدُّ للطيرة المنهي عنها بأنها ما أوجب للإنسان أن يمضي لما يريده ولو من الفأل، فإن الفأل إنها يستحب لما فيه من البشارة والملاءمة للنفس، فأما أن يعتمد عليه ويمضي لأجله مع نسيان التوكل على الله فإن ذلك من الطيرة، وكذلك إذا رأى أو سمع ما يكره فتشاءم به ورده عن حاجته (٣) فإن ذلك أيضاً من الطيرة.



<sup>(</sup>١) هذا الحديث والذي قبله في سندها لين وضعف.

<sup>(</sup>٢) مسلمة الجهني.

<sup>(</sup>٣) أما إذا مضى أو رجع لأن عنده ضيوف هذا اليوم أو لعمل أو غير ذلك فليس هذا من الطيرة.

#### باب ما جاء فی التنجیم

## الشِّجُجُ :

المراد هنا ذكر ما يجوز من التنجيم وما لا يجوز وما ورد فيه من الوعيد.

قال شيخ الإسلام: التنجيم هو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية. وقال الخطابي: علم النجوم المنهي عنه هو ما يدعيه أهل التنجيم من علم الكوائن والحوادث التي لم تقع وستقع في المستقبل، كأوقات هبوب الرياح، ومجيء المطر، وظهور الحر والبرد، وتغير الأسعار، وما كان في معناها من الأمور التي يزعمون أنهم يدركون معرفتها بمسير الكواكب في مجاريها واجتماعها وافتراقها، ويدعون أن لها تأثيراً في السفليات وأنها تجري على قضايا موجباتها. وهذا منهم تحكم على الغيب وتعاطى لعلم قد استأثر الله به لا يعلم الغيب سواه.

## قلت: واعلم أن التنجيم على ثلاثة أقسام:

أحدها: ما هو كفر بإجماع المسلمين، وهو القول بأن الموجودات في العالم السفلي مركبة على تأثير الكواكب والرُّوْحانيات، وأن الكواكب فاعلة مختارة وهذا كفر بإجماع المسلمين، وهذا قول الصابئة المنجمين الذين بُعث إليهم إبراهيم الخليل السلام-، ولهذا كانوا يعظمون الشمس والقمر والكواكب تعظيها يسجدون لها ويتذللون لها ويسبحونها تسابيح معروفة في كتبهم، ويدْعونها دعوات لا تنبغي إلا لخالقها وفاطرها وحده لا شريك له، ويبنون لكل كوكب هيكلاً أي: موضعاً لعبادته ويصورون فيه ذلك الكوكب، ويتخذونه لعبادته وتعظيمه، ويزعمون أن رُوحانية ذلك الكوكب تنزل عليهم وتخاطبهم وتقضي حوائجهم، وتلك الرُّوحانيات هي الشياطين التي تنزلت عليهم وخاطبتهم وقضت

حوائجهم، وقد صنّف بعض المتأخرين في هذا الشرك مصنفاً وذكر صاحب «التذكرة» فيها.

الثاني: الاستدلال على الحوادث الأرضية بمسير الكواكب واجتماعها وافتراقها ونحو ذلك، ويقول: إن ذلك بتقدير الله ومشيئته (۱) فلا ريب في تحريم ذلك، واختلف المتأخرون في تكفير القائل بذلك، وينبغي أن يقطع بكفره لأنها دعوى لعلم الغيب الذي استأثر الله تعالى بعلمه بها لا يدل عليه.

الثالث: ما ذكره المصنف في تعلم المنازل، وسيأتي الكلام عليه.



<sup>(</sup>١) فهو لا يقول إن الكواكب مؤثرة بل يستدل بمسير الكواكب وحركاتها على دعوى علم الغيب وذلك كفر كالأول والأول شرك في الربوبية، وهذا ادّعاء لعلم الغيب وكلاهما كفر.

قَالَ البُخَارِيُّ فِي «صَحِيحِهِ»: قَالَ قَتَادَةَ: «خَلَقَ اللهُ هَذِهِ النَّجُومَ لِثَلاَثٍ: زِينَةً لِلسَّمَاءِ، وَرُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ، وَعَلاَمَاتٍ يُهْتَدَى بِهَا، فَمَنْ تَأَوَّلَ فِيهَا غَيْرَ ذَلِكَ؛ أَخْطأً وَأَضَاعَ نَصِيبَهُ، وَتَكلَّفَ مَا لاَ عِلْمَ لَهُ بِهِ». انتَهَى.

هذا الأثر علقه البخاري في «صحيحه» كما قال المصنف وأخرجه عبدالرزاق،

وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ والخطيب في كتاب «النجوم» عن قتادة. ولفظه قال: إن الله إنها جعل هذه النجوم لثلاث خصال: جعلها زينة للسماء، وجعلها يهتدي بها، وجعلها رجوماً للشياطين، فمن تعاطى فيها غير ذلك، فقد قال برأيه، وأخطأ حظه، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به، وإن ناساً جهلة بأمر الله قد أحدثوا في هذه النجوم كهانة: من أعرس بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا، ومن سافر بنجم كذا وكذا كان كذا وكذا، ولعمري ما من نجم إلا يولد به الأحمر والأسود والطويل والقصير والحسن والذميم، وما علم هذه النجوم وهذه الدابة وهذا الطائر بشيء من هذا الغيب، ولو أن أحداً علم الغيب لعلمه آدم الذي خلقه الله بيده، وأسجد له ملائكته، وعلمه أسماء كل شيء. قوله: «خلق الله هذه النجوم لثلاث...» إلى آخره. هذا مأخوذ من القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ زَيَّنَا ٱلسَّمَآةِ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِّلشَّيَطِينِ ﴾ (الملك: ٥)، وقوله تعالى ﴿ وَعَلَمَتِ ۚ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهُتَدُونَ ۞ ﴿ (النحل: ١٦). وفيه الإشارة إلى أن النجوم في السماء الدنيا كما هو ظاهر الآية، وفيه حديث رواه ابن مردويه عن ابن مسعود قال: قال رسول الله عَلَيْ «أما السماء الدنيا، فإن الله خلقها من دخان، وجعل فيها سراجاً وقمراً ومنيراً، وزيَّنها بمصابيح، وجعلها رجوماً للشياطين وحفظاً من كل شيطان رجيم».

قوله: ﴿ وَعَلَامَتِ ﴾. أي: دلالات على الجهات والبلدان ونحو ذلك يُهتدى

بها بصيغة المجهول. أي: يهتدي بها الناس في ذلك كها قال تعالى: ﴿ وَهُو الّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِنَهْ تَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَتِ اللّهِ وَالْبَعْرِ ﴾ (الأنعام: ٩٧)، وليس المراد: يهتدون بها في علم الغيب ولهذا قال: فمن تأول فيها ذلك، أي: زعم فيها غير ما ذكر الله تعالى في هذه الثلاث، فادعى بها علم الغيب، فقد أخطأ، أي: حيث تكلم رجماً بالغيب وأضاع نصيبه، أي: حظه من عمره، لأنه اشتغل بها لا فائدة فيه، بل مضرة محضة وتكلف ما لا علم له به، أي: تعاطى شيئاً لا يتصور علمه، لأن أخبار السهاء، والأمور المغيبة لا تعلم إلا من طريق الكتاب والسنة، وليس فيهها أزيد مما تقدم. قال الداوودي: قول قتادة في النجوم حسن إلا قوله: أخطأ وأضاع نصيبه، فإنه قصر في ذلك، بل قائل ذلك كافر.

فإن قلت: إن المنجمين قد يصدقون بعض الأحيان.

قيل: صدقهم كصدق الكهان يصدقون مرة ويكذبون مئة، وليس في صدقهم مرة ما يدل على أن ذلك علم صحيح كالكهان.

وقد استدل بعض المنجمين بآيات من كتاب الله على صحة التنجيم منها قوله: ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَ بِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْ تَدُونَ ﴿ اللَّ ﴾.

والجواب: أنه ليس المراد بهذه الآية أن النجوم علامات على الغيب يهتدي بها الناس في علم الغيب وإنها المعنى ﴿وَعَلَامَتِ ﴾. أي: دلالات على قدرة الله وتوحيده. وعن قتادة ومجاهد: أن من النجوم ما يكون علامة لا يهتدى إلا بها، وقيل: إن هذا من تمام الكلام الأول وهو قوله: ﴿وَالْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي اَن تَمِيدَ بِكُمْ وَاَنْهَا وَسُهُلاً لَعَلَاحُمُ مَّ مَّتَدُونَ ﴿ وَعَلَامَاتٍ ﴾ (النحل: ١٥-١٦) أي: وألقى لكم معالم يعلم بها الطريق والأراضي من الجبال الكبار والصغير يستدل بها المسافرون في طرقهم، وقوله: ﴿وَيِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ الله النحل: ١٦) قال ابن

عباس في الآية: ﴿ وَعَلَامَنتُ ﴾ يعني: معالم الطرق بالنهار ﴿ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ الله قال: يهتدون به في البحر في أسفارهم. رواه ابن جرير وابن أبي حاتم. فهذا القول ونحوه هو معنى الآية، فالاستدلال بها على صحة علم التنجيم استدلال على ما يعلم فساده بالاضطرار من دين الإسلام بها لا يدل عليه لا نصاً ولا ظاهراً وذلك أفسد أنواع الاستدلال، فإن الأحاديث جاءت عن النبي علي الله العلال علم التنجيم وذمه، منها حديث: «من اقتبس شعبة من علم النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر». الحديث وقد تقدم. وعن عبدالله ابن مُحيريز التابعي الجليل أن سليمان بن عبدالملك دعاه فقال: لو علمت علم النجوم فازددت إلى علمك(١) فقال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِن أَخُوفُ مَا أَخَافُ عَلَى أَمْتَى ثَلَاثُ: حَيْفُ الْأَنْمَةُ، وتَكَذِّيب بالقدر، وإيمان بالنجوم»، وعن رجاء بن حيوة أن النبي ﷺ قال: «مما أخاف على أمتى التصديق بالنجوم، والتكذيب بالقدر، وحيف الأئمة» رواهما عبد بن حميد، فهذان المرسلان من هذين الوجهين المختلفين يدلان على ثبوت الحديث، لا سيما وقد احتج به من أرسله (۲)، وعن أبي محجن مرفوعاً: «أ**خاف على أمتى من بعدي** ثلاثاً حيف الأئمة، وإيهاناً بالنجوم، وتكذيباً بالقدر» رواه ابن عساكر وحسّنه السيوطي، وعن أنس مرفوعاً: «أخاف على أمتي بعدي خصلتين تكذيباً بالقدر، وإيهاناً بالنجوم» رواه أبو يعلى وابن عدي والخطيب في كتاب «النجوم» وحسّنه السيوطي أيضاً.

وروى الإمام أحمد والبخاري عن ابن عمر مرفوعاً: «مفاتيح الغيب خمس لا

<sup>(</sup>۱) هذا الأثر عزاه في الدر المنثور لعبد بن حميد، ورواه الثعلبي في تفسيره عن عبد بن حميد، عن هاشم بن القاسم، عن محمد بن طلحة بن مصرف عن أبيه عن ابن محيريز عن سليهان بن عبدالملك، وسنده حسن، رجاله ثقات إلا أن محمد بن طلحة تكلموا فيه بها لا يقدح، وكلام سليهان بن عبدالملك محمول على علم التسيير.

<sup>(</sup>٢) وهو عبدالله بن محيريز تابعي احتج به سليهان بن عبدالملك.

يعلم متى يأتي المطر إلا الله، ولا تدري نفس بأي أرض تموت، ولا يعلم متى تقوم يعلم متى يأتي المطر إلا الله، ولا تدري نفس بأي أرض تموت، ولا يعلم متى تقوم الساعة إلا الله» لفظ البخاري. وعن العباس بن عبدالمطلب قال: قال رسول الله على: «لقد طهر الله هذه الجزيرة من الشرك لم تضلهم النجوم» رواه ابن مردويه. وعن ابن عمر مرفوعاً: «تعلموا من النجوم ما تهتدون به في ظلمات البر والبحر ثم انتهوا»، وعن أبي هريرة قال: «نهى رسول الله على عن النظر في النجوم» رواهما ابن مردويه والخطيب.

وعن سمرة بن جندب أنه خطب فذكر حديثاً عن رسول الله على أنه قال: «أما بعد: فإن ناساً يزعمون أن كسوف هذه الشمس، وكسوف هذا القمر، وزوال هذه النجوم عن مواضعها لموت رجال عظهاء من أهل الأرض، وأنهم قد كذبوا ولكنها آيات من آيات الله يعتبر بها عباده لينظر من يحدث له منهم توبة» رواه أبو داود. وفي الباب أحاديث وآثار غير ما ذكرنا. فتبين بهذا أن الاستدلال بالآية على صحة أحكام النجوم من أفسد أنواع الاستدلال.

ومنها: قوله تعالى عن إبراهيم: ﴿ فَنَظُرَنَظُرَةً فِ ٱلنَّجُومِ ﴿ فَقَالَ إِنِّ سَقِيمٌ ﴿ فَ الفساد، (الصافات: ٨٨-٨٩) والجواب: أن هذا من جنس استدلاله بالآية الأولى في الفساد، فأين فيها ما يدل على صحة أحكام النجوم بوجه من وجوه الدلالات، وهل إذا رفع إنسان بصره إلى النجوم، فنظر إليها، دل ذلك على صحة علم النجوم عنده؟! وكل الناس ينظرون إلى النجوم، فلا يدل ذلك على صحة علم أحكامها. وكأن هذا ما شعر أن إبراهيم -عليه السلام- إنها بعث إلى الصابئة المنجمين مبطلاً لقولهم مناظراً لهم على ذلك.

فإن قيل على هذا: فما فائدة نظرته في النجوم؟

قيل: نظرته في النجوم من معاريض الأفعال ليتوصل به إلى غرضه من كسر

لكن قوله: وعدها العلماء يدل على أنه لم يستحضر الحديث الوارد في عدها، وقد رواه أحمد والبخاري وأصحاب «السنن»، وابن جرير وغيرهم عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «لم يكذب إبراهيم -عليه السلام- غير ثلاث كذبات اثنتين في ذات الله قوله: إني سقيم، وقوله: بل فعله كبيرهم هذا، وقوله: سارة هي أختي» لفظ ابن جرير.

وروى ابن أبي حاتم عن أبي سعيد مرفوعاً: «في كلمات إبراهيم الثلاث التي قال: ما منها كذبة إلا ماحل (٣) بها عن دين الله، فقال: إني سقيم، وقال: بل فعله كبيرهم هذا، وقال للملك حين أراد امرأته: هي أختي» وفي إسناده ضعف.

وقال قتادة في الآية: العرب تقول لمن تفكر: نظر في النجوم. قال ابن كثير يعني قتادة: أنه نظر إلى السهاء متفكراً فيها يكذِّبهم به فقال: إني سقيم أي ضعيف.

#### 会会会

<sup>(</sup>١) كذبات بفتح الذال على وزن «فعَلاتَ» لأن مفرده كذْبة بإسكان الذال على وزن «فعْله»، وفعْله تجمع على فعلات، مثل تمْرة وتمرَّات، وجمْرة وجمرَات، ومثله كذْبة وكذَبات.

<sup>(</sup>٢) سارة بتخفيف الراء وتشديدها.

<sup>(</sup>٣) ماحل، أي جادل بها عن دين الله.

وَكَرِهَ قَتَادَةَ تَعَلَّمَ مَنَازِلَ القَمَرِ. وَلَمَ يُرَخِّصِ ابنُ عُيَينَة فِيهِ. ذَكَرَهُ حَربٌ<sup>(١)</sup> عَنهُهَا. وَرَخَّصَ فِي تَعَلُّم المَنَازِلِ أَحَمُدُ وَإِسحَاقُ<sup>(٢)</sup>.

هذا هو القسم الثالث من علم التنجيم وهو تعلم منازل الشمس والقمر، للاستدلال بذلك على القبلة وأوقات الصلوات والفصول، وهو كما ترى من اختلاف السلف فيه، فما ظنك بذينك القسمين؟! ومنازل القمر ثمانية وعشرون كل ليلة في منزلة منها، فكره قتادة وسفيان بن عيينة تعلم المنازل، وأجازه أحمد وإسحاق وغيرهما.

قال الخطابي: أما علم النجوم الذي يدرك من طريق المشاهدة والخبر الذي يعرف به الزوال، وتُعلَم به جهة القبلة، فإنه غير داخل فيها نهي عنه، وذلك أنَّ معرفة رصد الظل ليس شيئاً بأكثر من أن الظل ما دام متناقصاً، فالشمس بعد صاعدة نحو وسط السهاء من الأفق الشرقي، وإذا أخذ في الزيادة، فالشمس هابطة من وسط السهاء نحو الأفق الغربي.

وهذا علم يصح دركه بالمشاهدة، إلا أن هذه الصناعة قد دبروها بها اتخذوا له من الآلات التي يستغني الناظر فيها عن مراعاة مدته ومراصدته، وأما ما يستدل به من النجوم على جهة القبلة، فإنها كواكب رصدها أهل الخبرة بها من الأئمة الذين لا نشك في عنايتهم بأمر الدين، ومعرفتهم بها وصدقهم فيها أخبروا به عنها. مثل أن يشاهدوها بحضرة الكعبة ويشاهدوها على حال الغيبة عنها، فكان إدراكهم الدلالة منها بالعناية وإدراكنا ذلك بقبول خبرهم إذ كانوا عندنا غير

<sup>(</sup>١) هو حرب بن إسماعيل الكِرماني، صاحب أحمد يروي عنه مسائل وهو إمام ثقة.

<sup>(</sup>٢) الجمهور على جواز علم التسيير كما هو مذهب أحمد وإسحاق بن راهويه، وهو تعلم جهة القبلة ووقت الزوال وأوقات الحراثة، والقول بالكراهة قول ضعيف قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيلَةً وَالْقَمَرَ ثُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِنَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّينِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ الآية.

متهمين في دينهم، ولا مقصرين في معرفته.

وروى ابن المنذر عن مجاهد أنه كان لا يرى بأساً أن يتعلم الرجل منازل القمر.

قلت: لأنه لا محذور في ذلك. وعن إبراهيم أنه كان لا يرى بأساً أن يتعلم الرجل من النجوم ما يُهتدى به. رواه ابن المنذر.

قال ابن رجب: والمأذون في تعلمه علم التسيير لا علم التأثير فإنه باطل محرم قليله وكثيره. وأما علم التسيير فتعلم ما يحتاج إليه للاهتداء، ومعرفة القبلة، والطرق جائز عند بالجمهور، وما زاد عليه لا حاجة إليه لشغله عن ما هو أهم منه وربها أدى تدقيق النظر فيه إلى إساءة الظن بمحاريب المسلمين، كما وقع من أهل هذا العلم قديماً وحديثاً وذلك يفضى اعتقاده إلى خطأ السلف في صلاتهم وهو باطل. انتهى مختصراً.

قلت: وهذا هو الصحيح إن شاء الله، ويدل على ذلك الآيات والأحاديث التي تقدمت. وهل يدخل في النهي وقت الكسوف الشمسي والقمري أم لا؟ رجح ابن القيم أنه لا يدخل.

قوله: «ذكره حرب عنهما» هو الإمام الحافظ حرب بن إسهاعيل أبو محمد الكرماني، الفقيه من أجلة أصحاب الإمام أحمد روى عن أحمد وإسحاق وابن المديني وابن معين، وأبي خيثمة وابن أبي شيبة وغيرهم وله مصنفات جليلة منها كتاب «المسائل» التي سئل عنها الإمام أحمد وغيره وأورد فيها الأحاديث والآثار، وأظنه روى أثر قتادة وابن عيينة فيها. مات سنة ثهانين ومئتين. وإسحاق هو إبراهيم بن مخلد أبو يعقوب الحنظلي النيسابوري الإمام المعروف بابن راهويه، روى عن ابن المبارك وأبي أسامة وابن عيينة وطبقتهم. قال أحمد: إسحاق عندنا إمام من أئمة المسلمين، وروى عنه أحمد والبخاري ومسلم، وأبو داود وغيرهم، وروى هو أيضاً عن أحمد. مات سنة تسع وثلاثين ومئتين.

وَعَن أَبِي مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «ثَلاَثَةٌ لاَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ: مُدْمِنُ الْخَمْرِ، وَقَاطِعُ الرَّحمِ، وَمُصَّدِقُ السِّحْرِ» (١) رَوَاهُ أَحَمُدُ وَابنُ حِبَّانَ في «صَحِيحِه».

هذا الحديث رواه أيضاً الطبراني والحاكم، وقال: صحيح وأقره الذهبي، وتمام الحديث: «ومن مات وهو مدمن الخمر سقاه الله من نهر الغُوطة نهر يجري من فروج المومسات يؤذي أهل النار ريح فروجهن».

قوله: «عن أبي موسى»: هو عبدالله بن قيس بن سليم بن حضَّار بفتح المهملة وتشديد الضاد المعجمة، أبو موسى الأشعري، صحابي جليل استعمله النبي عليه وأمره عمر ثم عثمان، وهو أحد الحكمين بصفين. مات سنة خسين.

قوله: «ثلاثة لا يدخلون الجنة»: هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها وقالوا: أمروها كها جاءت، وإن كان صاحبها لا ينتقل عن الملة عندهم وكأن المصنف -رحمه الله- يميل إلى هذا القول، وقالت طائفة: هو على ظاهره فلا يدخل الجنة أصلاً مدمن الخمر ونحوه ويكون هذا مخصصاً لعموم الأحاديث الدالة على خروج الموحدين من النار ودخولهم الجنة، وحمله أكثر الشراح على من فعل ذلك مستحلاً، أو على معنى أنهم لا يدخلون الجنة إلا بعد العذاب إن لم يتوبوا والله أعلم (٢).

<sup>(</sup>١) التصديق بالسحر له وجهان:

أحدها: تصديق بوجوده وأنه ثابت وله حقيقة فهذا تصديق صحيح ونحن نصدِّق بذلك. والثاني: تصديق بأنه حق وليس من الباطل وأنه علم صحيح، وأنه يهتدى به إلى علم الغيب فهذا هو الذي فيه الوعيد.

 <sup>(</sup>۲) والصواب الأول وهو أنها من نصوص الوعيد التي تدل على أن صاحبها مرتكب لكبيرة
 وصاحبها إن مات من غير توبة فهو تحت المشيئة وتمرّ كها جاءت لتكون أبلغ في الزجر وتفسر

قوله: «مدمن الخمر»: أي المداوم على شربها.

قوله: «وقاطع الرحم»: أي القرابة كما قال تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَنَ تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَكَرَهُمْ ﴿ اللَّهِ ﴾ (عمد: ٢٢-٢٣).

قوله: "ومصدق بالسحر": مطلقاً ويدخل فيه التنجيم لحديث: "من اقتبس علماً من النجوم اقتبس علماً من السحر" وهذا وجه مطابقة الحديث للباب. قال الذهبي في "الكبائر": ويدخل فيه تعليم السيمياء (۱) وعلمها، وهو محض السحر، وعقد المرء عن زوجته، ومحبة الزوج لامرأته وبغضها وبغضه، وأشباه ذلك بكلمات مجهولة قال: وكثير من الكبائر بل عامتها إلا الأقل يجهل خلق من الأمة تحريمه وما بلغه الزجر فيه ولا الوعيد عليه، فهذا الضرب فيهم تفصيل، فينبغي للعالم أن لا يجهل على الجاهل بل يرفق به، ويعلمه سيها إذا قرُب عهده بجهله، كمن أُسر وجُلب إلى أرض الإسلام وهو تركي فبالجَهْد أن يتلفظ بالشهادتين فلا يأثم أحد إلا بعد العلم بحاله وقيام الحجة عليه.



= لطلبة العلم.

<sup>(</sup>١) قال حاجي خليفة في «الكشف والظنون»: «السيمياء يطلق: على ما هو غير الحقيقي من السحر. وحاصله: إحداث مثالات خيالية في الجو لا وجود لها في الحس، وقد يظهر بعض الصور في الهواء فتزول سريعة لسرعة تغير جوهر الهواء».

### باب ما جاء فى الاستسقاء بالأنواء

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴿ الواقعة: ٨٢).

# الثِّنجُجُ :

ما جاء في الاستسقاء بالأنواء: أي: من الوعيد، والمراد نسبة السقيا ومجئ المطر إلى الأنواء جمع نوء وهي منازل القمر. قال أبو السعادات: وهي ثمانية وعشرون منزلة ينزل القمر كل ليلة منزلة منها، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَمَرَقَدَّرَنَكُ مَنَازِلَ ﴾ (س: ٣٩) يسقط في الغرب كل ثلاث عشرة ليلة منزلة مع طلوع الفجر، وتطلع أخرى مقابلتها ذلك الوقت في الشرق فتنقضي جميعها مع انقضاء السنة. وكانت العرب تزعم أن مع سقوط المنزلة وطلوع رقيبها يكون مطر، وينسبونه إليها فيقولون: مطرنا بنوء كذا، وإنها سمي نوءاً لأنه إذا سقط الساقط منها بالمغرب ناء الطالع بالمشرق. ينوء نوءاً، أي: نهض وطلع.

قال: «وقول الله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ ثُكَذِّبُونَ ﴿ ١٨ ﴾ (الواقعة: ٨٢).

روى الإمام أحمد والترمذي وحسنه وابن جرير وابن أبي حاتم والضياء في «المختارة» عن علي -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾ يقول: شكركم أنكم تكذبون، يقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا، وبنجم كذا وكذا» وهذا أولى ما فسرت به الآية.

وروي ذلك عن علي وابن عباس وقتادة والضحاك وعطاء الخراساني وغيرهم. وهو قول جمهور المفسرين، وبه يظهر وجه استدلال المصنف بالآية على الترجمة، فالمعنى على هذا: وتجعلون شكركم لله على ما أنزل إليكم من الغيث

والمطر والرحمة أنكم تكذبون، أي: تنسبونه إلى غيره.

وقال ابن القيم: أي: تجعلون حظكم من هذا الرزق الذي به حياتكم التكذيب به. يعني: القرآن. قال الحسن: تجعلون حظكم ونصيبكم من القرآن أنكم تكذبون، قال: وخسر عبد لا يكون حظه من كتاب الله إلا التكذيب به.

قلت: والآية تشمل المعنيين.



وَعَن أَبِي مَالِكِ الأَشْعَرِيِّ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «أَرْبَعٌ فِي أُمَّتِي مِنَ أُمرِ الجَاهِلِيَّةِ لاَ يَتَرُكُونَهُنَّ: الفَخْرُ بِالأَحْسَابِ (''، وَالطَعْنُ فِي الأَنْسَابِ، وَالاَسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُومِ، وَالنِّيَاحَةُ». وَقَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلَ مَوتِهَا؛ تُقَامُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سَرْبالُ ('' مِنْ قَطِرَانٍ وَدِرْعٌ مِنْ جَرَبٍ» [رَوَاهُ مُسلِمٌ].

قوله: «عن أبي مالك الأشعري»: اسمه: الحارث بن الحارث الشامي، صحابي تفرد عنه بالرواية أبو سلام، وفي الصحابة أبو مالك الأشعري اثنان غير هذا. جزم به الحافظ.

قوله: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن»: أي من أفعال أهلها بمعنى أنها معاصي ستفعلها هذه الأمة، إما مع العلم بتحريمها وإما مع الجهل بذلك كها كان أهل الجاهلية يفعلونها، والمراد بالجاهلية هنا ما قبل المبعث سموا بذلك لفرط جهلهم وكل ما يخالف ما جاءت به الأنبياء والمرسلون فهو جاهلية منسوبة إلى الجاهل، فإن ما كانوا عليه من الأقوال والأعهال إنها أحدثه لهم جاهل وإنها يفعله جاهل. قال شيخ الإسلام: أخبر أن بعض أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم ذماً لمن لا يتركه، وهذا يقتضي أن ما كان من أمر الجاهلية وفعلهم فهو مذموم في دين الإسلام وإلا لم يكن في إضافة هذه المنكرات إلى الجاهلية ذم لها، ومعلوم أن إضافتها إلى الجاهلية خرج مخرج الذم وهذا كقوله تعالى: ﴿وَلَا وَمعلوم أَن إضافتها إلى الجاهلية خرج مخرج الذم وهذا كقوله تعالى: ﴿وَلَا وَمعلوم أَن إضافتها إلى الجاهلية خرج مخرج الذم وهذا كقوله تعالى: ﴿وَلَا

<sup>(</sup>١) الأحساب: مآثر الآباء والأجداد كالكرم والجود والشجاعة كأن يقول: أنا ابن فلان الشجاع الكريم الجواد على وجه الفخر والتعاظم، أما إذا أخبر عن ذلك عند الحاجة لا على وجه الفخر فلا بأس.

<sup>(</sup>٢) ثوب.

الجاهلية الأولى وذلك يقتضي المنع من مشابهتهم في الجملة.

قوله: «الفخر بالأحساب»: أي: التشرُّف بالآباء والتعاظم بعدِّ مناقبهم وما شرهم وفضائلهم وذلك جهل عظيم، إذ لا شرف إلا بالتقوى كما قال تعالى: ﴿ وَمَا آمُولُكُو وَلَا آولَدُكُو بِالنِّي تُقَرِّبُكُو عِندَنا زُلِفَى ﴾ (سبأ: ٣٧) الآية، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْكِلهُ اللهِ المُلاءِ اللهِ

قوله: «والطعن في الأنساب»: أي: الوقوع فيها بالذم والعيب أو يقدح في نسب أحد من الناس فيقول: ليس هو من ذرية فلان (٣) أو يعيره بها في آبائه من المطاعن، ولهذا لما عير أبو ذر -رضي الله عنه - رجلاً بأمه قال النبي على لأبي ذر: «أعيرته بأمه؟ إنك امرؤ فيك جاهلية» متفق عليه، فدل ذلك على أن التعيير بالأنساب من أخلاق الجاهلية، وأن الرجل مع فضله وعلمه ودينه قد يكون فيه بعض هذه الخصال المسهاة بجاهلية ويهودية ونصرانية، ولا يوجب ذلك كفره وفسقه. قاله شيخ الإسلام.

قوله: «والاستسقاء بالنجوم»: أي نسبة السقيا ومجيء المطر إلى النجوم

<sup>(</sup>١) الجعلان: بكسر المعجمة على وزن فِعلان بكسر الفاء ومفرده: جُعْل على وزن فُعْل لأن فُعْل يجمع على فعلان.

<sup>(</sup>٢) بإسكان التاء ويفتحها الرائحة المنتنة.

<sup>(</sup>٣) أو يقول خضيري على وجه التنقص.

والأنواء، وهذا هو الذي خافه النبي عَلَيْ على أمته، كما روى الإمام أحمد وابن جرير عن جابر السوائي قال: سمعت رسول الله على أمتي ثلاثاً: استسقاء بالنجوم، وحيف السلطان، وتكذيباً بالقدر».

#### إذا تبيَّن هذا، فالاستسقاء بالنجوم نوعان:

أحدهما: أن يعتقد أن المنزِّل للمطر هو النجم، فهذا كفر ظاهر، إذ لا خالق إلا الله، وما كان المشركون هكذا، بل كانوا يعلمون أن الله هو المنزِّل للمطر، كما قال تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُمُ مَّن نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَ الْيَقُولُنَّ تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُمُ مَّن نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَ الْيَقُولُنَّ تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتُهُمُ مَّن نَزَل مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيا بِهِ اللهِ اللهِ أَلْمَان مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَ اللهِ اللهُ وَلَا يَوْل فَي اللهُ فَي اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ ومن اعتقد أن النجم ينزل المطر، فهو كافر.

الثاني: أن ينسب إنزال المطر إلى النجم، مع اعتقاده أن الله تعالى هو الفاعل لذلك المنزّل له، إلا أنه سبحانه وتعالى أجرى العادة بوجود المطر عند ظهور ذلك النجم، فحكى ابن مفلح خلافاً في مذهب أحمد في تحريمه وكراهته، وصرّح أصحاب الشافعي بجوازه، والصحيح أنه محرم، لأنه من الشرك الخفي، وهو الذي أراده النبي على وأخبر أنه من أمر الجاهلية، ونفاه، وأبطله، وهو الذي كان يزعم المشركون، ولم يزل موجوداً في هذه الأمة إلى اليوم، وأيضاً فإن هذا من النبي على المسركون، ولم يزل موجوداً في هذه الأمة إلى اليوم، وأيضاً فإن هذا من النبي الله عماية لجناب التوحيد وسداً لذرائع الشرك ولو بالعبارات الموهمة التي لا يقصدها الإنسان، كما قال لرجل قال له: ما شاء الله وشئت، قال: «أجعلتني لله نداً؟! بل ما شاء الله وحده».

وفيه التنبيه على ما هو أولى بالمنع من نسبة السقيا إلى الأنواء كدعاء الأموات، وسؤالهم الرزق والنصر والعافية ونحو ذلك من المطالب، فإن هذا من الشرك الأكبر، سواء قالوا: إنهم شفعاؤنا إلى الله، كما قال المشركون: هؤلاء شفعاؤنا عند الله، أو اعتقدوا أنهم يخلقون، ويرزقون وينصرون استقلالاً على سبيل الكرامة، كما

ذكره بعض عُبَّاد القبور في رسالة صنفها في ذلك، لأنه إذا منع من إطلاق نسبة السقيا إلى الأنواء مع عدم القصد والاعتقاد، فلأن يمنع من دعاء الأموات والتوجه إليهم في الملهات مع اعتقاد أن لهم أنواع التصرفات أولى وأحرى.

قوله: «والنياحة». أي: رفع الصوت بالندب على الميت، لأنها سخط لقضاء الله ومعارضة لأحكامه وسوء أدب مع الله، ولا كذلك ينبغي أن يفعل المملوك مع سيده، فكيف يفعله مع ربه وسيده ومالكه وإلهه الذي لا إله له سواه، الذي كل قضائه عدل، وأيضاً ففيها تفويت الأجر مع ذهاب المصيبة.

وفي الحديث دليل على شهادة أن محمداً رسول الله، لأن هذه الأخبار من أنباء الغيب، فأخبر بها النبي عَلَيْكُ، فكان كما أخبر.

قوله: «وقال النائحة إذا لم تتب قبل موتها». فيه تنبيه على أن الوعيد والذم لا يلحق من تاب من الذنب، وهو كذلك بالإجماع، فعلى هذا إذا عُرف شخص يفعل ذنوب توعَّد الشرع عليها بوعيد لم يجز إطلاق القول بلحوقه لذلك الشخص المعين، كما يظنه كثير من أهل البدع، فإن عقوبات الذنوب ترتفع بالتوبة، والحسنات الماحية، والمصائب المكفرة، ودعاء المؤمنين بعضهم لبعض، وشفاعة نبيهم على فيهم، وعفو الله عنهم.

وفيه أن من تاب قبل الموت ما لم يغرغر، فإن الله يتوب عليه، كما في حديث ابن عمر مرفوعاً: «إن الله تعالى يقبل توبه العبد ما لم يغرغر» رواه أحمد والترمذي وابن ماجه وابن حبان في «صحيحه».

قوله: «تُقام يوم القيامة». أي: تُبعث من قبرها، وعليها سربال من قطران ودرع من جرب، قال القرطبي: السربال: واحد السرابيل، وهي الثياب والقُمُص؛ يعني أنهن يلطخن بالقطران، فيصير لهن كالقميص حتى يكون اشتعال النار والتصاقها بأجسادهن أعظم، ورائحتهن أنتن وألمها بسبب الجرب أشد، وروي

عن ابن عباس أن القطران هو النحاس المذاب، وروى الثعلبي في «تفسيره» عن عمر بن الخطاب أنه سمع نائحة فأتاها فضربها بالدرة حتى وقع خمارها، فقيل يا أمير المؤمنين: المرأة المرأة قد وقع خمارها قال: إنها لا حرمة لها(١).



<sup>(</sup>١) يعنى أنها تستحق التأديب ويمكنها أخذ خمارها.

[وَلَهُمَا] عَن زَيدِ بِنِ خَالِدٍ قَالَ: صَلَّى لَنَا رَسُولُ الله ﷺ صَلاَةَ الصَّبْحِ بِالْحُدَيْبِيَةِ عَلَى إِثْرِ سَمَاءٍ كَانَتْ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا انْصَرَف، أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ، فَقَالَ: «هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟» قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «قَالَ: أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ، فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرْنَا بِفَضْلِ الله وَرَحْمَتِهِ، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرنَا بِنَوْءِ (١) كَذَا وَكَذَا، فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي كَافِرٌ بِالكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطِرنَا بِنَوْء (١) كَذَا وَكَذَا، فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِالكَوْكَبِ،

قوله: «عن زيد بن خالد»: أي الجهني المدني، صحابي مشهور، مات سنة ثمان وستين بالكوفة، وقيل غير ذلك، وله خمس وثمانون سنة.

قوله: «صلى لنا»: أي صلى بنا، فاللام بمعنى الباء. قال الحافظ: وفيه جواز إطلاق ذلك مجازاً، وإنها الصلاة لله.

قوله: «بالحديبية»: بالمهملة والتصغير، وتُخفف ياؤها وتثقَّل (٢٠).

قوله: «على إثر»: بكسر الهمزة وسكون المثلثة على المشهور وهو ما يعقب الشيء.

قوله: «سماء»: أي مطر، وأُطلق عليه سماء لكونه ينزل من جهة السماء.

قوله: «فلما انصرف»: أي من صلاته لا من مكانه، كما يدل عليه قوله: «أقبل على الناس»: أي التفت إليهم بوجهه الشريف، ففيه دليل على أنه لا ينبغي للإمام

<sup>(</sup>١) قول القائل: مطرنا بنوء كذا، أقسام أو على مراتب: أحدها: أن النجم مؤثر في إنزال المطر فهذا شرك شرك أكبر، والثاني: أن لا يعتقد تأثيره لكن من باب المصادفة والتجربة والعادة فهذا شرك أصغر، والثالث: أن يقول مطرنا بنوء كذا مخبراً عن الوقت فهذا لا بأس به، ولكن اللفظ ممنوع وهو الباء، أما إذا قال في نجم كذا بـ (في) مخبراً عن الوقت فهذا لا بأس به بلفظه ومعناه.

<sup>(</sup>٢) بالتشديد والتخفيف الحديبية، والحديبيّة، ومثله سارة وسارّة.

إذا صلى أن يجلس مستقبل القبلة، بل ينصرف إلى المأمومين، كما صحت بذلك الأحاديث.

قوله: «هل تدرون»: لفظ استفهام، ومعناه التنبيه، وفي رواية النسائي: «ألم تسمعوا ما قال ربكم الليلة» وهذا من الأحاديث القدسية. قال الحافظ: وهي تحمل على أن النبي على أخذها عن الله بواسطة أو بلا واسطة، وفيه إلقاء العالم المسألة على أصحابه ليختبرهم (۱)، وإخراج العالم التعليم للمسألة بالاستفهام فيها. ذكره المصنف.

قوله: «قالوا الله ورسوله أعلم»: فيه حسن الأدب للمسؤول عما لا يعلم، وأنه يقول ذلك أو نحوه، ولا يتكلف ما لا يعنيه.

قوله: «أصبح من عبادي»: الإضافة هنا للعموم بدليل التقسيم إلى مؤمن وكافر.

فإن قيل: هذا يدل على أن المراد بالكفر هنا هو الأكبر؟

قيل: ليس فيه دليل إذ الأصغر يصدر من الكافر.

قوله: «مؤمن بي وكافر»: المراد بالكفر هنا هو الأصغر بنسبة ذلك إلى غير الله وكفران نعمته، وإن كان يعتقد أن الله تعالى هو الخالق للمطر المنزل له بدليل قوله في الحديث: «فأما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته» إلى آخره، فلو كان المراد هو الأكبر لقال أنزل علينا المطر نوء كذا، فأتى بباء السببية ليدل على أنهم نسبوا وجود المطر إلى ما اعتقدوه سبباً، وفي رواية: «فأما من حمدني على سقياي وأثنى على، فذاك من آمن بي» فلم يقل فأما من قال: إني المنزِّل للمطر فذاك من آمن بي، لأن المؤمنين والكفار يقولون ذلك فدل على أن المراد إضافة ذلك إلى غير الله، وإن كان يعتقد أن الفاعل لذلك هو الله، وروى النسائي والإسهاعيلي نحوه وقال في آخره: «وكفر بي

<sup>(</sup>١) من الاختبار لا الإخبار.

أو كفر نعمتي». وفي رواية أبي صالح عن أبي هريرة عند مسلم «قال الله تعالى: ما أنعمت على عبادي من نعمة إلا أصبح فريق منهم بها كافرين»، وله من حديث ابن عباس: «أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر» الحديث. وفي حديث معاوية الليثي مرفوعاً: «يكون الناس مجدبين فينزل الله عليهم رزقاً من رزقه فيصبحون مشركين، يقولون: مُطِرنا بنوء كذا» رواه أحمد، فبين الكفر والشرك المراد هنا بأن نسبة ذلك إلى غيره تعالى، بأن يقال: مطرنا بنوء كذا، قال ابن قتيبة: كانوا في الجاهلية يظنون أن نزول الغيث بواسطة النوء إما بصنعه على زعمهم، وإما بعلامته، فأبطل الشرع قولهم، وجعله كفراً، فإن اعتقد قائل ذلك أن للنوء صنعاً في ذلك، فكفره كفر شرك، وإن اعتقد أن ذلك من قبيل التجربة، فليس بشرك، لكن يجوز إطلاق الكفر عليه وإرادة كفر النعمة، لأنه لم يقع في ذلك من طرق الحديث بين الكفر والشرك واسطة، فيحمل الكفر فيه على المعنيين. وقال الشافعي: من قال: مطرنا بنوء كذا على معنى مطرنا في وقت كذا، فلا يكون كفراً، وغيره من الكلام أحب إلى منه.

قلت: قد يقال إن كلام الشافعي لا يدل على جواز ذلك، وإنها يدل على أنه لا يكون كفر شرك، وغيره من الكلام أحسن منه. أما كونه يجوز إطلاق ذلك أو لا يجوز، فالصحيح أنه لا يجوز، لما تقدم أن معنى الحديث هو نسبة السقيا إلى الأنواء لفظاً، وإن كان القائل لذلك يعتقد أن الله هو المنزل للمطر، فهذا من باب الشرك الخفي في الألفاظ، كقوله: لو لا فلان لم يكن كذا، وفيه معنى قوله تعالى: ﴿وَعَسَىٰ النفي فِي الألفاظ، كقوله: لو لا فلان لم يكن كذا، وفيه معنى قوله تعالى: ﴿وَعَسَىٰ النفي شَر، كَانَ يَحْبُوا شَيْنًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ ﴾ (البقرة: ٢١٦) فإن كثيراً من النعم قد تجر الإنسان إلى شر، كالذين قالوا: مطرنا بنوء كذا بسبب نزول النعمة.

وفيه التفطن للإيهان في هذا الموضع. ذكره المصنف، يشير على أن المراد به هنا نسبة النعمة إلى الله وحمده عليها، كما في قوله: «فأما من حمدني على سقياي وأثنى على فذاك من آمن بي»، وقوله: «فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته». الحديث.

وفيه أن من الكفر ما لا يخرج عن الملة. ذكره المصنف.

قوله: «فأما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته»: أي من نسبه إلى الله واعتقد أنه أنزله بفضله ورحمته من غير استحقاق من العبد على ربه وأثنى به عليه، فقال: مطرنا بفضل الله ورحمته، وفي الرواية الأخرى «فأما من حمدني على سقياي، وأثنى علي فذاك مؤمن بي» وهكذا يجب على الإنسان أن لا يضيف نعم الله إلى غيره ولا يحمدهم عليها بل يضيفها إلى خالقها ومقدرها الذي أنعم بها على العبد بفضله ورحمته، ولا ينافي ذلك الدعاء لمن أحسن بها إليك (۱)، وذكر ما أولاكم من المعروف إذا سلم لك دينك (۲)، والسر في ذلك –والله أعلم أن العبد يتعلق قلبه بمن يظن حصول الخير له من جهته وإن كان لا صنع له في ذلك، وذلك نوع شرك خفي فمنع من ذلك.

قوله: «وأما من قال: مطرنا بنوء كذا» إلى آخره: كالصريح فيها ذكرنا أن المراد نسبة ذلك إلى غير الله، وإن كان يعتقد أن المنزل للمطر هو الله، ولهذا لم يقل فأما من قال: أنزل علينا المطر أو أمطرنا نوء كذا، قال المصنف: وفيه التفطن للكفر في هذا الموضع، يشير إلى أن المراد بالكفر هنا هو نسبة النعمة إلى غير الله كالنوء ونحوه على ما تقدم، ولما كان إنزال الغيث من أعظم نعم الله وإحسانه إلى عباده لما اشتمل عليه من منافعهم، فلا يستغنون عنه أبداً كان من شكره الواجب عليهم أن يضيفوه إلى البر الرحيم المنعم، ويشكروه فإن النفوس قد جُبلت على حب من أحسن إليها، والله تعالى هو المحسن المنعم على الإطلاق الذي ما بالعباد من نعمة أحسن إليها، والله تعالى: ﴿ وَمَايِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ الرحية على الإطلاق الذي ما بالعباد من نعمة فمنه وحده كما قال تعالى: ﴿ وَمَايِكُم مِن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ الرحية ) النعل: ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) لأن الله أجرى تلك النعمة على يده.

<sup>(</sup>٢) فلم تنس المنعم بها الذي هو الخالق والمقدر والمسبب.

[وَلَـهُمَ]] مِن حَدِيثِ ابنِ عَبَّاسٍ مَعنَاه، وَفِيهِ: «قَالَ بَعضُهُم: لَقَد صَدَقَ نَوءُ كَذَا وَكَذَا (''. فَأَنزَلَ الله هَذِهِ الآية: ﴿فَكَ أَقْسِـمُ بِمَوَقِع ٱلنُّجُومِ ﴿ ' ﴿ فَكَ أَقْسِـمُ بِمَوَقِع ٱلنُّجُومِ ﴿ اللهِ اللهِ هَذِهِ الآية: ٥٠) إلى قوله: ﴿ ثُكَذِّبُونَ ﴿ ﴾ .

قوله: «قال بعضهم»: ذكر الواقدي في «مغازيه»: عن أبي قتادة أن عبدالله ابن أُبيّ هو القائل في ذلك الوقت: مطرنا بنوء الشعرى، وفي صحة ذلك نظر.

قال ابن جرير: قال بعض أهل العربية: معنى قوله: ﴿ فَكَلَآ أُقْسِمُ ﴾ فليس الأمر كما تقولون، ثم استؤنف بعد، فقيل: «أقسم».

ومواقع النجوم. قال ابن عباس: يعني نجوم القرآن، فإنه نزل جملة ليلة القدر من السماء العليا إلى السماء الدنيا، ثم نزل مفرقاً في السنين بعد، ثم قرأ ابن عباس هذه الآية. ومواقعها: نزولها شيئاً بعد شيء، وقيل: النجوم هي الكواكب،

<sup>(</sup>١) ولا يجوز هذا القول.

ومواقعها مساقطها عند غروبها، قال مجاهد: مواقع النجوم يقال: مطالعها ومشارقها، واختاره ابن جرير. وعلى هذا فتكون المناسبة بين ذكر النجوم في القسم وبين المقسم عليه وهو القرآن من وجوه: أحدها أن النجوم جعلها الله يُهتدى بها في ظلمات البر والبحر، وآيات القرآن يُهتدى بها في ظلمات الغي والجهل، فتلك هداية في الظلمات الحسية، وآيات القرآن هداية في الظلمات المعنوية، فجمع بين الهدايتين مع ما في النجوم من الزينة الظاهرة للعالم وما في القرآن من الزينة الباطنة، ومع ما في النجوم من الرجوم للشياطين، وفي آيات القرآن من رجوم شياطين الإنس والجن، والنجوم آياته المشهودة العيانية، والقرآن آياته المتلوة السمعية مع ما في مواقعها عند النزول، مواقعها عند النزول، مواقعها عند النزول، القيم.

قوله: ﴿ وَإِنَّهُ, لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ الواقعة: ٢٧). قال ابن كثير: أي: وإن هذا القسم الذي أقسمتُ به لقسم عظيم، لو تعلمون عظمته لعظمتم المقسم عليه. وقوله: ﴿ إِنَّهُ, لَقُرَانًا كُرِيمٌ ﴿ الواقعة: ٧٧). هذا هو المقسم عليه، وهو القرآن أي: إنه وحي الله وتنزيله وكلامه، لا كها يقول الكفار: إنه سحر وكهانة أو شعر، بل هو قرآن كريم، أي: عظيم كثير الخير، لأنه كلام الله. قال ابن القيم: فوصفه بها يقتضي حسنه، وكثرة خيره، ومنافعه، وجلالته، فإن الكريم هو البهي كثير الخير، العظيم النفع، وهو من كل شيء أحسنه وأفضله، والله سبحانه وصف نفسه بالكرم، ووصف به كلامه، ووصف به عرشه، ووصف به ما كثر خيره، وحسن منظره من النبات وغيره، ولذلك فسّر السلف الكريم بالحسن. قال الأزهري: «الكريم»: اسم جامع لما يُحمد، والله تعالى كريم جميل الفعال، وإنه لقرآن كريم يُحمد لما فيه من الهدى والبيان، والعلم والحكمة.

قوله: ﴿ فِي كِنَبِ مَّكَنُونِ ﴿ ﴿ الواقعة: ٧٨). قال ابن كثير: أي: معظَّم في

كتاب معظم محفوظ موقر. وقال ابن القيم: اختلف المفسرون في هذا فقيل: هو اللوح المحفوظ، والصحيح أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة وهو المذكور في قوله: ﴿ فِي صُحُفٍ مُكَرِّمَةِ ﴿ ثُلَّ مَرَفُوعَةِ مُطَهَّرَةٍ ﴿ ثَلَ إِلَيْدِى سَفَرَةٍ ﴿ ثَلَ كَرَامٍ بَرَرَةٍ ﴿ ثَالَ اللهُ عَلَى أَنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة.

قوله: ﴿ لَا يَمَسُّهُ وَ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على أنه بأيديهم يمسونه.

قوله: ﴿ لَّا يَمَشُـهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهِّرُونَ ٧٠٠ ﴾. قال ابن عباس: لا يمسه إلا المطهرون قال: الكتاب الذي في السماء. وفي رواية: لا يمسه إلا المطهرون. يعنى: الملائكة، وقال قتادة: لا يمسه عند الله إلا المطهرون، أما في الدنيا، فإنه يمسه المجوسي النجس، والمنافق الرجس. قال: وهي في قراءة ابن مسعود: ما يمسه إلا المطهرون. واختار هذا القول كثيرون منهم ابن القيم ورجحه. وقال ابن زيد: زعمت قريش أن هذا القرآن تنزلت به الشياطين فأخبر الله تعالى أنه لا يمسه إلا المطهرون كما قال: ﴿ وَمَا نَنَزَّكَ بِهِ ٱلشَّيَنطِينُ ۞ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمَّ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ۞ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ اللهُ ﴿ (الشعراء: ٢١٠-٢١٢). وقال ابن كثير: وهذا قول جيد وهو لا يخرج عن القول قبله. وقال البخاري في «صحيحه» في هذه الآية: لا يجد طعمه إلا من آمن به. قال ابن القيم: وهذا من إشارة الآية وتنبيهها وهو أنه لا يلتذ به وبقراءته وفهمه وتدبره إلا من يشهد أنه كلام الله تكلم به حقاً، وأنزله على رسوله وحياً، ولا ينال معانيه إلا من لم يكن في قلبه حرج منه بوجه من الوجوه. وقال آخرون: ﴿ لَّا يَمَسُّهُۥ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ۞ ﴿: أَي من الجنابة والحدث قالوا: ولفظ الآية خبر ومعناه الطلب. قالوا والمراد بالقرآن ها هنا المصحف كما في حديث ابن عمر مرفوعاً: «نهي أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو مخافة أن يناله العدو»، واحتجوا على ذلك بها رواه مالك في «الموطأ» عن عبدالله بن محمد بن أبي بكر ابن محمد بن عمرو بن حزم أن في الكتاب الذي كتبه رسول الله على لله لعمرو بن حزم «أن لا يمس القرآن إلا طاهر»(١).

قوله: ﴿ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَاكِمِينَ ﴿ ﴿ الواقعة: ٨٠) قال ابن كثير: أي هذا القرآن منزَّل من الله رب العالمين، وليس كما يقولون: إنه سحر أو كهانة أو شعر، بل هو الحق الذي لا مرية فيه وليس وراءه حق نافع، وفي هذه الآية إثبات أنه كلام الله تكلم به. قال ابن القيم: ونظيره: ﴿ وَلَكِكُنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِّي ﴾ (السجدة: ١٣)، وقوله: ﴿ قُلُ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَّيِّكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (النحل: ١٠٢) وإثبات علو الله سبحانه على خلقه، فإن النزول والتنزيل الذي تعقله العقول وتعرفه الفطر هو وصول الشيء من أعلى إلى أسفل ، ولا يرد عليه قوله: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَكِمِ ثَمَٰنِيَةً أَزُوكِجٌ ﴾ (الزمر: ٦) لأنا نقول: إن الذي أنزلها من فوق سهاواته قد أنزلها لنا بأمره. قال ابن القيم: وذكر التنزيل مضافاً إلى ربوبيته للعالمين المستلزمة لملكه لهم، وتصرفه فيهم، وحكمه عليهم، وإحسانه وإنعامه عليهم وأن هذا شأنه مع الخلق كيف يليق به مع ربوبيته التامة أن يتركهم سدى، ويدعهم هملاً، ويخلقهم عبثاً، لا يأمرهم ولا ينهاهم، ولا يثيبهم ولا يعاقبهم؟ فمن أقرّ بأنه رب العالمين أقرّ بأن القرآن تنزيله على رسوله، واستدل بكونه رب العالمين على ثبوت رسالة رسوله وصحة ما جاء به. وهذا الاستدلال أقوى وأشرف من الاستدلال بالمعجزات والخوارق وإن كانت دلالتها أقرب إلى أذهان عموم الناس، وتلك إنها تكون لخواص العقلاء.

قوله: ﴿ أَفَهِهَٰذَا ٱلْمُدِيثِ أَنتُم مُدُهِنُونَ ١٨١ ﴿ (الواقعة: ٨١) (٢): قال مجاهد: أي:

<sup>(</sup>١) روي مرسلاً ومسنداً كما في «البلوغ».

<sup>(</sup>٢) الادهان الموافقة على الباطل لحظّ عاجل من الدنيا أو غيره، ومنه قوله تعالى: ﴿وَدُّواْ لَوْنُدْهِنُ =

تريدون أن تمالؤوهم فيه وتركنوا إليهم. قال ابن القيم: ثم وبخهم سبحانه على وضعهم الادهان في غير موضعه وأنهم يداهنون فيا حقه أن يصدع به، ويفرق به، ويعض عليه بالنواجذ، وتثنى عليه الخناصر، وتعقد عليه القلوب والأفئدة، ويحارب ويسالم لأجله ولا يلتوي عنه يمنة ولا يسرة، ولا يكون للقلب التفات إلى غيره، ولا محاكمة إلا إليه، ولا مخاصمة إلا به، ولا اهتداء في طرق المطالب العالية إلا بنوره، ولا شفاء إلا به، فهو روح الوجود، وحياة العالم، ومدار السعادة، وقائد الفلاح، وطريق النجاة، وسبيل الرشاد، ونور البصائر، فكيف تطلب المداهنة بها الفلاح، وطريق النجاة، وسبيل الرشاد، ونور البصائر، فكيف تطلب المداهنة بها مذا شأنه؟! ولم ينزل للمداهنة، وإنها أنزل بالحق وللحق، والمداهنة إنها تكون في باطل قوي لا يمكن إزالته، أو في حق ضعيف لا تمكن إقامته، فيحتاج المداهن إلى أن يترك بعض الحق، ويلتزم بعض الباطل. فأما الحق الذي قام به كل حق فكيف أن يترك بعض الحق، ويلتزم بعض الباطل. فأما الحق الذي قام به كل حق فكيف أول الباب، والله أعلم.



أَيْدُهِنُونَ آنَ اي ودوا لو توافقهم على باطلهم ويوافقونك أيضاً.

#### باب

قُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ (١) مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمُّ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]

## الشِّنجُجُ :

لما كانت محبة الله هي أصل دين الإسلام الذي يدور عليه قطب رحاها فبكمالها يكمل الإيهان وبنقصانها ينقص توحيد الإنسان، نبّه المصنف -رحمه الله- على وجوبها على الأعيان ولهذا جاء في الحديث: «أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه» الحديث رواه الترمذي والحاكم، وفي حديث آخر: «أحبوا الله بكل قلوبكم»، وفي حديث معاذ بن جبل في حديث المنام: «وأسألك حبك وحبّ من يحبك وحب عمل يقربني إلى حبك» رواه أحمد والترمذي وصححه.

وما أحسن ما قال ابن القيم في وصفها: هي المنزلة التي يتنافس فيها المتنافسون، وإلى عملها شمَّر السابقون، وعليها تفانى المحبون، فهي قوت القلوب، وغذاء الأرواح، وقرة العيون، وهي الحياة التي من حرمها، فهو من جملة الأموات، والنور الذي من فقده، ففي بحار الظلمات، والشفاء الذي من عدمه، حلت بقلبه جميع الأسقام، واللذة التي من لم يظفر بها، فعيشه كله هموم وآلام، وهي روح الإيهان والأعمال، والمقامات والأحوال التي متى خلت منها فهى

<sup>(</sup>۱) أصل المحبة لله ورسوله واجبة وفرض عين، فمن لمن يحب الله ورسوله فهو كافر، وكمال المحبة أن يقدم محبة الله ورسوله على الآباء والأبناء والأموال والتجارات والمساكن فمن قدم هذه الأشياء أو بعضها على محبة الله ورسوله والجهاد في سبيله فهو متوعد بوعيد شديد لارتكابه لهذه المعصية والكبيرة، والمراد بالمحبة هنا المحبة الخاصة التي تقتضي طاعة الله ورسوله وامتثال الأوامر واجتناب النواهي والذل والخضوع.

كالجسد الذي لا روح فيه، تحمل أثقال السائرين إلى بلاد لم يكونوا إلا بشق الأنفس بالغيها، وتوصلهم إلى منازل لم يكونوا أبداً بدونها واصليها، وتبوئهم من مقاعد الصدق مقامات لم يكن لولا هي لم يكونوا داخليها.

تالله لقد ذهب أهلها بشرف الدنيا والآخرة، وقد قضى الله تعالى يوم قدر مقادير الخلائق، بمشيئته وحكمته البالغة، أن المرء مع من أحب، فيا لها من نعمة على المحبين سابغة. تالله لقد سبق القوم السعادة، وهم على ظهور الفرش نائمون، ولقد تقدموا الركب بمراحل وهم في مسيرهم واقفون وأجابوا مؤذن الشوق، إذ نادى بهم: حيَّ على الفلاح، وبذلوا نفوسهم في طلب الوصول إلى محبوبهم، وكان بذلهم بالرضى والساح، وواصلوا إليه المسير بالإدلاج والغدو والرواح، تالله لقد معدوا عند الوصول مسراهم، وشكروا مولاهم على ما أعطاهم، وإنها يحمد القوم الشرى عند الصباح. وأطال في وصفها فراجعه في «المدارج».

واعلم أن المحبة قسمان: مشتركة وخاصة: فالمشتركة ثلاثة أنواع:

أحدها: محبة طبيعية كمحبة الجائع للطعام، والظمآن للماء، ونحو ذلك. وهذه لا تستلزم التعظيم.

الثاني: محبة رحمة وإشفاق كمحبة الوالد لولده الطفل، وهذه أيضاً لا تستلزم التعظيم.

الثالث: محبة أنس وإلف، وهي محبة المشتركين في صناعة، أو علم أو مرافقة أو تجارة أو سفر لبعضهم بعضاً، وكمحبة الإخوة بعضهم بعضاً. فهذه الأنواع الثلاثة، التي تصلح للخلق، بعضهم من بعض ووجودها فيهم لا يكون شركاً في محبة الله، ولهذا كان رسول الله على يحب الحلواء والعسل، وكان يحب نساءه وعائشة أحبهن إليه، وكان يحب أصحابه، وأحبهم إليه الصديق -رضي الله عنه-.

القسم الثاني: المحبة الخاصة التي لا تصلح إلا لله، ومتى أحب العبد بها غيره

كان شركاً لا يغفره الله، وهي محبة العبودية المستلزمة للذل والخضوع والتعظيم، وكمال الطاعة، وإيثاره على غيره. فهذه المحبة لا يجوز تعلقها بغير الله أصلاً كما حققه ابن القيم، وهي التي سوَّى المشركون بين الله تعالى وبين آلهتهم فيها. كما قال الله في الآية التي ترجم المصنف لها: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا ﴾ (البقرة: ١٦٥). قال ابن كثير: يذكر تعالى حال المشركين به في الدنيا وما لهم في الآخرة من العذاب حيث جعلوا لله أنداداً، أي أمثالاً ونظراء يحبونهم كحبه ويعبدونهم معه وهو الله الذي لا إله إلا هو، ولا ضد له، ولا ند له، ولا شريك معه، وقوله: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ﴾. أي: يساوونهم بالله في المحبة والتعظيم، ولهذا يقولون: لأندادهم، وهم في النار: ﴿ تَٱللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ ۖ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ الشعراء: ٩٧-٩٨). فهذا هو مساواتهم برب العالمين، وهو العدل المذكور في قوله: ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهُمْ يَعْدِلُونَ ﴾ (الأنعام: ١). أما مساواتهم بالله في الخلق والرزق وتدبير الأمور، فما كان أحد من المشركين يساوون أصنامهم بالله في ذلك. وهذا القول رجحه شيخ الإسلام، والثاني: أن المعنى يحبون أندادهم، كما يحب المؤمنون الله، ثم بيَّن أن محبة المؤمنين لله أشد من محبة أصحاب الأنداد لأندادهم.

قال شيخ الإسلام: وهذا متناقض، وهو باطل، فإن المشركين لا يحبون الأنداد، مثل محبة المؤمنين الله، ودلت الآية على أن من أحب شيئاً، كحب الله، فقد اتخذه نداً لله، وذلك هو الشرك الأكبر، قاله المصنف. وعلى وجوب إفراد الله بالمحبة الخاصة التي هي توحيد الإلهية، بل الخلق والأمر والثواب والعقاب، إنها نشأ عن المحبة، ولأجلها، فهي الحق الذي خلقت به السهاوات والأرض، وهي الحق الذي تضمنه الأمر والنهي، وهي سر التأله، وتوحيدها هو شهادة أن لا إله الا الله وليس كها زعم المنكرون، أن الإله هو الرب الخالق، فإن المشركين كانوا

مقرين، بأنه لا رب إلا الله، ولا خالق سواه، ولم يكونوا مقرين بتوحيد الإلهية الذي هو حقيقة لا إله إلا الله، فإن الإله الذي تألهه القلوب حباً وذلاً وخوفاً ورجاءً، وتعظيماً وطاعة، إله بمعنى مألوه، أي: محبوب معبود، وأصله من التأله، وهو التعبد الذي هو آخر مراتب الحب، فالمحبة حقيقة العبودية، ودلت أيضاً على أن المشركين يعرفون الله ويحبونه، وإنها الذي أوجب كفرهم مساواتهم به الأنداد في المحبة، فكيف بمن أحب الأنداد أكثر من حب الله، فكيف بمن لم يحب الله أصلاً، ولم يحب إلا الند وحده، فالله المستعان.

قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُ حُبًا يَتَوا ﴾. نتكلم عليها لتعلقها بها قبلها تكميلاً للفائدة، وإن لم يذكرها المصنف، وفيها قولان:

أحدهما: وهو الصحيح أن المعنى: والذين آمنوا أشد حباً لله من محبة المشركين بالأنداد لله، فإن محبة المؤمنين خالصة، ومحبة أصحاب الأنداد قد ذهبت أندادهم بقسط منها، والمحبة الخالصة أشد من المشتركة.

والثاني: والذين آمنوا أشد حباً لله من حب أصحاب الأنداد لأندادهم التي يجبونها من دون الله.

قال ابن القيم: والقولان مرتبان على القولين في قوله: يحبونهم كحب الله. وفي الآية دليل على أن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً، وأن الشرك محبط للأعمال.



وَقُولُهُ: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآؤُكُمُ وَأَبْنَآؤُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزْوَجُكُمُ وَعَشِيرَتُكُو وَأَمُولُ اَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرُهُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِّنَ ٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَثَرَبَّصُواْ حَتَىٰ يَأْقِ ٱللّهُ بِأَمْرِهِ \* ﴾ [التوبة: ٢٤].

قال: «وقوله: ﴿ قُلُ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَحَبُ إِلَيْكُمُ مِن الله ورسوله، وجهاد في وعشيرته وأمواله ومساكنه، أو أحد من هذه الأشياء على الله ورسوله، وجهاد في سبيله، وقد خوطب بهذا المؤمنون في آخر الأمر، كما قاله شيخ الإسلام، فقيل لهم: إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها، أي: حصلتموها، وتجارة تخشون كسادها، أي: رخصها وفوات وقت نفاقها، ومساكن ترضونها، أي: لحسنها وطيبها، أحب إليكم من الله ورسوله، وجهاد في سبيله، فتربصوا حتى يأتي الله بأمره، أي: انتظروا ماذا يحل بكم من عذاب الله، والله لا يهدي القوم الفاسقين، أي: الخارجين عن طاعة الله.

وهو تنبيه على أن من فعل ذلك فهو من الفاسقين، فهذا تشديد ووعيد عظيم، ولا يخلص منه إلا من صح إيهانه فخلص لله سره وإعلانه، وعلى أن المحبة الصادقة تستلزم تقديم مراضي الله على هذه الثهانية كلها، فكيف بمن آثر بعضها على الله ورسوله، وجهاد في سبيله.

فإن قلت: قد قال شيخ الإسلام: إن كثيراً من المسلمين أو أكثرهم بهذه الصفة.

قيل: مراده أن كثيراً من المسلمين قد يكون ما ذكر أحب إليه من الله ورسوله، أي في إيثار ذلك على فعل أمر الله، وأمر رسوله الذي ينشأ عن المحبة لا في الحب

الذي يوجب قصد المحبوب بالتأله، فإن من ساوى بين الله، وبين غيره في هذا الحب، فهو مشرك، فكيف إذا كان غير الله أحب إليه كما هو الواقع من عُبّاد القبور، فإنهم يحبون أندادهم أعظم من حب الله، وذلك أن أصل الحب يحتمل الشركة بخلاف الخلة، فإنها لا تقبل الشركة أصلاً، ولهذا قال النبي عَلَيْهِ في الحسن وأسامة: «اللهم إني أحبهما وأحب من يحبهما» حديث صحيح.

واعلم أن هذه الآية شبيهة بقوله: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِى ﴾ (آل عمران: ١٣) فلما كثر المدعون لمحبة الله، طولبوا بإقامة البينة، فجاءت هذه الآية ونحوها. فمن ادعى محبة الله، وهو يحب ما ذكر على الله ورسوله، فهو كاذب، كمن يدعي محبة الله وهو على غير طريق النبي على فإنه كاذب، إذ لو كان صادقاً لكان متبعاً له، قال مبارك بن فضالة، عن الحسن قال: كان ناس على عهد النبي على يقولون: يا رسول الله إننا نحب ربنا حباً شديداً، فأحب الله أن يجعل لحبه علماً فأنزل الله: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ وَالمَعْ فِي يُحْبِبُكُمُ الله وَيَغْفِر لَكُمْ دُنُوبَكُمْ ﴾ (١) وقد وقع لكثير من المدعين نوع انبساط في دعوى المحبة أخرجهم إلى شيء من الرعونة والدعاوى التي تنافي العبودية، ويدعي أحدهم دعاوى تتجاوز حدود الأنبياء، ويطلبون من الله ما لا يصلح بكل وجه إلا لله. وسبب هذا ضعف تحقيق المحبة التي هي محض العبودية، بل ضعف العقل الذي به يعرف العبد حقيقته، ومدعي ذلك فيه شبه من اليهود والنصارى الذين قالوا: نحن أبناء الله وأحباؤه.

وشرط المحبة موافقة المحبوب، فتحب ما يحب، وتكره ما يكره، وتبغض ما يبغض، وذلك كمن يدعي أن الذنوب لا تضره، لكون الله يحبه فيصر عليها أو يدعي أنه يصل إلى حد في محبة الله تسقط عنه التكاليف، وكقول بعضهم: أي مريد لي ترك في النار أحداً، فإنه برئ منه، فقال الآخر: أي مريد لي ترك أحداً من المؤمنين يدخل النار، فإنه برئ منه. ونحو ذلك من الدعاوى مع أن كثيراً من هذا ونحوه لا

يصدر إلا من كافر، والعاقل يتنبه. وما هكذا كان سادات المحبين: الأنبياء والمرسلون، والصحابة، والتابعون، فكن على حذر من ذلك، فإن كثيراً من جهال المتصوفة وقع فيه، وقد ينسب ذلك إلى بعض المشايخ المشهورين، وهو إما كذب عليهم، وإما خطأ منهم، فإن العصمة منتفية عن غير الرسول عليهم.



عَن أَنْسٍ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ». [أخرَجَاهُ].

قوله: «لا يؤمن أحدكم»: أي: لا يحصل له الإيمان الذي تبرأ به ذمته، ويستحق به دخول الجنة بلا عذاب حتى يكون الرسول أحب إليه من أهله وولده ووالده والناس أجمعين، بل لا يحصل له ذلك حتى يكون الرسول أحب إليه من نفسه أيضاً، كما في حديث عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- أنه قال للنبي عَلَيْ: «لأنت يا رسول الله أحب إلي من كل شيء إلا نفسي فقال: «والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك»، فقال له عمر: فإنك الآن والله أحب إليّ من نفسي، فقال: «الآن يا عمر»(١) رواه البخاري؛ فمن لم يكن كذلك فهو من أصحاب الكبائر، إذا لم يكن كافراً، فإنه لا يعهد في لسان الشرع نفى اسم مسمى أمر الله به ورسوله إلا إذا ترك بعض واجباته، فأما إذا كان الفعل مستحباً في العبادة لم ينفها الانتفاء المستحب، ولو صح هذا لنفي عن جمهور المؤمنين اسم الإيمان والصلاة والزكاة والحج وحب الله ورسوله، لأنه ما من عمل إلا وغيره أفضل منه، وليس أحد يفعل أفعال البر مثل ما فعلها النبي عليه، بل ولا أبو بكر ولا عمر، فلو كان من لم يأت بكمالها المستحب يجوز نفيها عنه لجاز أن ينفي عن جمهور المسلمين، ومن الأولين والآخرين، وهذا لا يقوله عاقل، وعلى هذا فمن قال: إن المنفى الكمال، فإن أراد أنه نفى الكمال الواجب الذي يذم تاركه ويتعرض للعقوبة فقد صدق، وإن أراد أنه نفي الكمال المستحب فهذا لم يقع قط في كلام الله ورسوله عليه قاله شيخ الإسلام. وأكثر الناس يدّعي أن الرسول أحب إليه مما ذكر فلا بد من تصديق ذلك بالعمل والمتابعة له، وإلا فالمدعى كاذب؛ فإن القرآن بين أن المحبة

<sup>(</sup>١) أي الآن تمت المحبة وكملت.

التي في القلب تستلزم العمل الظاهر بحبها كها قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُجُونَ اللّهَ فَالّبَعُونِي يُحَبِّبُكُمُ اللّهُ ﴾ (آل عمران: ٣١)، وقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنّا بِاللّهِ وَبِالرّسُولِ وَلَطَعْنا ثُمّ يَتَوَلّى فَرِيقٌ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَيَقُولُوا سَمِعْنا وَالْعَنا وَالْعَنا وَالْعَنا وَالْعَنا وَالْعَنا وَالْولايِكَ هُمُ كَانَ قَولُ اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَا فَمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنا وَالْمَعْنا وَالْولايِكَ هُمُ كَانَ قَولُ اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَا فَمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنا وَالْمَعْنا وَالْولايِكَ هُمُ اللّهِ وَرسوله سمعوا وأطاعوا. فتبيّن أن هذا من لوازم أن المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله سمعوا وأطاعوا. فتبيّن أن هذا من لوازم الإيهان والمحبة، لكن كل مسلم لا بد أن يكون مجاً بقدر ما معه من الإسلام كها أن كل مؤمن لا بد أن يكون مؤمناً، وإن لم يكن كل مؤمن لا بد أن يكون مؤمناً، وإن لم يكن كل مؤمن مؤمناً الإيهان المطلق، لأن ذلك لا يحصل إلا لخواص المؤمنين، فإن الاستسلام لله ومحبته لا تتوقف على هذا الإيهان الخاص.

قال شيخ الإسلام: وهذا الفرق يجده الإنسان من نفسه ويعرفه من غيره، فعامة الناس إذا أسلموا بعد كفر، أو ولدوا على الإسلام، والتزموا شرائعه، وكانوا من أهل الطاعة لله ورسوله، وهم مسلمون، ومعهم إيهان مجمل، لكن دخول حقيقة الإيهان إلى قلوبهم يحصل شيئاً فشيئاً إن أعطاهم الله ذلك، وإلا فكثير من الناس لا يصلون إلى اليقين، ولا إلى الجهاد ولو شككوا لشكوا، ولو أمروا بالجهاد لما جاهدوا، وليسوا كفاراً ولا منافقين، بل ليس عندهم من علم القلب ومعرفته ويقينه ما يدرأ الريب، ولا عندهم من قوة الحب لله ورسوله ما يقدمونه على الأهل والمال. وهؤلاء إن عوفوا من المحنة ماتوا دخلوا الجنة، وإن ابتلوا بمن يدخل عليهم شبهات توجب ريبهم فإن لم ينعم الله عليهم بها يزيل الريب، وإلا صاروا مرتابين وانتقلوا إلى نوع من النفاق. انتهى.

قوله: «أحب». هو بالنصب خبر أكون.

قوله: «والناس أجمعين». هو من عطف العام على الخاص وهو كثير.

١٦٥ عسير العزيز الحميح

### وفي الحديث من الفوائد:

- إذا كان هذا شأن محبة الرسول عليه في الظن بمحبة الله.
- وفيه أن الأعمال من الإيمان؛ لأنه المحبة عمل، وقد نفى الإيمان عمن لم يكن الرسول على أحب إليه مما ذكر فدل على ذلك.
  - وفيه أن نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام.
  - وفيه وجوب محبته ﷺ على ما ذكر. ذكرهما المصنف.



[وَلَهُمَا] عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاَوَةَ الْإِيمَانِ: أَنْ يَكُونَ الله وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ (١) مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لاَ يُحِبُّهُ إِلاَّ للهُ، وَأَنْ يَكُودَ اللهُ وَلَهُ يَكُرَهُ أَنْ يُعُودَ فِي الكُفْرِ بَعَدَ إِذْ أَنقَذَهُ اللهُ مِنهُ، كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ».

وَفِي رِوَايَةٍ: «لاَ يَجِدُ أَحَدٌ حَلاَوَةَ الإِيمَانِ حَتَّى ...» إلى آخِرِهِ.

قوله: «ثلاث»: أي ثلاث خصال وجاز الابتداء بثلاث؛ لأن المضاف إليه منوي ولذلك جاء بالتنوين.

قوله: «من كن فيه»: أي وُجدن وحصلن، فهي تامة.

قوله: «وجد حلاوة الإيمان»: قال ابن أبي جمرة: إنها عبر بالحلاوة لأن الله شبّه الإيمان بالشجرة في قوله: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ (إبراهيم: ٢٤).

قلت: والشجرة لها ثمرة والثمرة لها حلاوة فكذلك شجرة الإيهان لا بدلها من ثمرة ولا بد لتلك الثمرة من حلاوة، لكن قد يجدها المؤمن وقد لا يجدها وإنها يجدها بها ذكر في الحديث.

قوله: «أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما»: أحب منصوب لأنه خبر يكون. قال البيضاوي: المراد بالحب هنا الحب العقلي الذي هو إيثار ما يقتضي العقل السليم رجحانه، وإن كان على خلاف هوى النفس كالمريض يعاف الدواء بطبعه، فينفر عنه بطبعه ويميل إليه بمقتضى عقله فيهوى تناوله. فإذا تأمل المرء أن الشارع لا يأمر ولا ينهى إلا بها فيه صلاح عاجل أو خلاص آجل، والعقل يقتضي

<sup>(</sup>١) محبة الله ورسوله لا بد منها في الإيهان، ومن لم يحب الله ورسوله فهو كافر، وكمال المحبة الواجبة أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما.

رجحان جانب ذلك تمرن على الائتهار بأمره بحيث يصير هواه تبعاً له، ويلتذ بذلك التذاذاً عقلياً إذ الالتذاذ العقلي إدراك ما هو كهال وخير من حيث هو كذلك.

قلت: وكلامه على قواعد الجهمية ونحوهم من نفي محبة المؤمنين لربهم ومحبته لهم. والحق خلاف ذلك بل المراد في الحديث أن يكون الله ورسوله عند العبد أحب إليه مما سواهما حباً قلبياً كما في بعض الأحاديث: «أحبوا الله بكل قلوبكم» فيميل بكليته إلى الله وحده حتى يكون وحده محبوبه ومعبوده، وإنها يحب من سواه تبعاً لمحبته كما يحب الأنبياء والمرسلين والملائكة والصالحين لما كان يحبهم ربه سبحانه، وذلك موجب لمحبة ما يحبه سبحانه وكراهة ما يكره، وإيثار مرضاته على ما سواه والسعي فيها يرضيه ما استطاع وترك ما يكره، فهذه علامات المحبة الصادقة ولوازمها، وأما مجرد إيثار ما يقضي العقل رجحانه، وإن كان على خلاف هوى النفس كالمريض يعاف الدواء بطبعه فينفر عنه إلى آخر كلامه فهذا قد يكون في بعض الأمور علامة على الحب ولازماً له، لا أنه هو الحب.

وقال شيخ الإسلام: أخبر النبي ﷺ أن هذه الثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيهان، لأن وجود الحلاوة للشيء يتبع المحبة له فمن أحب شيئاً واشتهاه إذا حصل له مراده فإنه يجد الحلاوة واللذة والسرور بذلك.

واللذة أمر يحصل عقيب إدراك الملائم الذي هو المحبوب أو المشتهى قال: فحلاوة الإيهان المتضمنة للذة والفرح يتبع كهال محبة العبد لله، وذلك بثلاثة أمور: تكميل هذه المحبة وتفريغها (١) ودفع ضدها. فتكميلها أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما فإن محبة الله ورسوله، لا يكتفى فيها بأصل الحب (٢)، بل لا بد أن

<sup>(</sup>١) تفريغها بالغين المعجمة كما يدل عليه ما يأتي بعد.

<sup>(</sup>٢) وأصل الحبّ لا بد منه في الإيمان فمن لم يكن عنده حب الله ورسوله فهو كافر.

يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما (١).

قلت: ولا يكون كذلك، إلا إذا وافق ربه فيها يحبه وما يكرهه، قال: وتفريغها أن يحب المرء لا يحبه إلا لله.

قلت: فإن من أحب مخلوقاً لله، لا لغرض آخر كان هذا من تمام حبه لله، فإن محبة محبوب المحبوب من تمام محبة المحبوب، فإذا أحب أنبياء الله، وأولياءه لأجل قيامهم بمحبوبات الله، لا لشيء آخر، فقد أحبهم لله لا لغيره قال ودفع ضدها أن يكره ضد الإيهان، كما يكره أن يقذف في النار.

قلت: وإنها كره الضدّ لما دخل قلبه من محبة الله فانكشف له بنور المحبة محاسن الإسلام، ورذائل الجهل والكفران، وهذا هو الحب الذي يكون مع من أحب، كها في «الصحيحين» عن أنس أن رجلاً سأل النبي على متى الساعة؟ فقال: «ما أعددت لها؟» قال: ما أعددت لها كثير صلاة ولا صيام ولا صدقة، ولكني أحب الله ورسوله، فقال رسول الله على «أنت مع من أحببت»، وفي رواية البخاري فقلنا: ونحن كذلك، قال: «نعم» قال أنس ففر حنا يومئذ فرحاً شديداً.

قوله: «مما سواهما»: فيه جمع ضمير الرب سبحانه، وضمير الرسول عليه، وقد أنكره على الخطيب لما قال: «ومن يعصهما، فقد غوى» وأحسن ما قيل فيه قولان:

أحدهما: ما قاله البيضاوي وغيره أنه ثنى الضمير هنا؛ إيهاءً إلى أن المعتبر هو المجموع المركب من المحبتين، لا كل واحدة، فإنها وحدها لاغية، وأمر بالإفراد في حديث الخطيب إشعاراً بأن كل واحد من العصيانين مستقل باستلزام الغواية، إذ العطف في تقدير التكرير، والأصل استقلال كل من المعطوفين في الحكم.

قلت: وهذا جواب بليغ جداً.

الثاني: حمل حديث الخطيب على الأدب والأولى وهذا على الجواز.

<sup>(</sup>١) وهذا هو الكمال في الحب.

وجواب ثالث: وهو أن هذا ورد على الأصل، وحديث الخطيب ناقل فيكون أرجح (١). قوله: «كما يكره أن يقذف في النار»: أي يستوي عنده الأمران، الإلقاء في النار، والعود في الكفر.

قلت: وفي الحديث من الفوائد أن الله تعالى يحبه المؤمنون، وهو تعالى يحبهم كما قال: ﴿ يُحِبُّونَهُمُ كَحُبِّ اللَّهِ الْمُوهَ: ١٦٥).

وفيه رد ما يظنه بعض الناس من أنه من ولد على الإسلام أفضل ممن كان كافراً فأسلم، فمن اتصف بهذه الأمور؛ فهو أفضل ممن لم يتصف بها مطلقاً، ولهذا كان السابقون الأولون أفضل ممن ولد على الإسلام (٢).

وفيه رد على الغلاة الذين يتوهمون أن صدور الذنب من العبد نقص في حقه مطلقاً، والصواب أنه إن لم يتب كان نقصاً وإن تاب فلا، ولهذا كان المهاجرون والأنصار أفضل هذه الأمة، وإن كانوا في أول الأمر كفاراً يعبدون الأصنام، بل المنتقل من الضلال إلى الهدى، ومن السيئات إلى الحسنات يضاعف له الثواب. قاله شيخ الإسلام.

وفيه دليل على عداوة المشركين وبغضهم؛ لأن من أبغض شيئاً أبغض من اتصف به، فإذا كان يكره الكفر كما يكره أن يلقى في النار فكذلك يكره من اتصف به.

وقوله: «وفي رواية لا يجد أحد»: هذه الرواية أخرجها البخاري في «صحيحه» ولفظه: «لا يجد حلاوة الإيهان حتى يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وحتى أن يقذف في النار أحب إليه من أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه، وحتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما».

#### 000

<sup>(</sup>١) وقيل إن حديث الخطيب منسوخ.

<sup>(</sup>٢) هذا في الصحابة، أما في غير الصحابة فهم محلَّ تأمل ونظر!

وَعَن ابنِ عَبَّاسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهما - قَالَ: «مَن أَحَبَّ فِي الله، وَأَبغَضَ فِي الله، وَعَادَى فِي الله، فَإِنَّمَا تُنَالُ وِلاَيَةُ الله بِذَلِكَ. وَلَن يَجِدَ عَبدُ طَعمَ اللهِ، وَوَالَى فِي الله، وَعَادَى فِي الله، فَإِنَّمَا تُنَالُ وِلاَيَةُ الله بِذَلِكَ. وَلَن يَجِدَ عَبدُ طَعمَ الإِيمَانِ وَإِن كَثَرَت صَلاَتُهُ وَصَومُهُ حَتَّى يَكُونَ كَذَلِكَ، وَقَد صَارَتْ عَامَّةُ مُؤَاخَاةِ النَّاسِ عَلَى أَمرِ الدُّنيَا، وَذَلِكَ لاَ يُجدِي عَلَى أَهلِهِ شَيئًا». [رَوَاهُ ابنُ جُرَيرٍ].

وهذا الأثر رواه ابن جرير بكماله كما قال المصنف، وأخرج ابن أبي شيبة وابن أبي عاتم الجملة الأولى منه فقط.

قوله: «من أحب في الله». أي: أحب المسلمين والمؤمنين في الله.

قوله: «ووالى في الله». هذا بيان للازم المحبة في الله وهو الموالاة. فيه إشارة إلى أنه لا يكفي في ذلك مجرد الحب، بل لا بد مع ذلك من الموالاة التي هي لازم الحب، وهي النصرة والإكرام والاحترام، والكون مع المحبوبين باطناً وظاهراً.

قوله: «وعادى في الله». هذا بيان للازم البغض في الله وهو المعاداة فيه، أي: إظهار العداوة بالفعل، كالجهاد لأعداء الله والبراءة منهم، والبعد عنهم باطناً وظاهراً إشارة إلى أنه لا يكفي مجرد بغض القلب، بل لا بد مع ذلك من الإتيان بلازمه كما قال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِ إِنّا بِكُرْ وَبِدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَالْبَغْضَاةُ أَبَدًا حَتَى بُرَء وَاللهُ عَمْدُ وَدُو اللهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبِدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَالْبَغْضَاةُ أَبَدًا حَتَى اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُ وَ ﴿ (المنحنة: ٤) فهذه علامة الصدق في البغض في الله.

قوله: «فإنها تنال ولاية الله بذلك»: يجوز فتح الواو وكسرها أي: لا يكون العبد من أولياء الله ولا تحصل له ولاية الله إلا بها ذكر من الحب في الله والبغض في الله، والموالاة في الله والمعاداة في الله كها روى الإمام أحمد والطبراني عن النبي على الله، قال: «لا يجد العبد صريح الإيهان حتى يحب لله ويبغض لله، فإذا أحب لله، وأبغض لله فقد استحق الولاية لله»، وفي حديث آخر: «أوثق عرى الإيهان الحب في الله والبغض في الله عز وجل» رواه الطبراني وغيره، وينبغي لمن أحب شخصاً في الله أن يأتيه في بيته (۱) فيخبره أنه يحبه في الله كها روى أحمد والضياء عن أبي ذر مرفوعاً: «إذا أحب أحدكم صاحبه فليأته في منزله فليخبره أنه يحبه لله»، وفي حديث ابن عمر عند البيهقي في «الشُّعب» «فإنه يجد مثل الذي يجد له».

قوله: «ولن يجد عبد طعم الإيهان» إلى آخره: أي لا يجد عبد طعم الإيهان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يحب في الله، ويبغض في الله، ويعادي في الله، ويوالي في الله، وهذا منتزع من حديث أنس السابق وفي حديث أبي أمامة مرفوعاً: «من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيهان» رواه أبو داود. والعجب من يدعى محبة الله وهو على خلاف ذلك، وما أحسن ما قال ابن القيم:

أتحب أعداء الحبيب وتدعي (٢) حباً له ما ذاك في إمكان

قوله: «وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على

تعصي الإله وأنت تزعم حبه هذا لعمري في القياس بديع ليوكنت تزعم حبه إن المحب لمن يجب مطيع لعمرك: أصلها لحياتك و لا يراد بها القسم وإنها يراد بها تأكيد الكلام واللام لام الابتداء.

<sup>(</sup>١) ولو أخبره في المسجد أو في الطريق كفي، لكن الأكمل أن يأتيه في بيته.

<sup>(</sup>٢) وقول الآخر:

أهله شيئاً». أي: المؤاخاة على أمر الدنيا لا يجدي على أهله شيئاً، أي: لا ينفعهم أصلاً، بل يضرهم، كما قال تعالى: ﴿ اللَّخِلّاءُ يُومَيِنِم بَعَضُهُم لِبَعْضِ عَدُولًا إِلّا المُتَقِينَ ﴿ الرّخرف: ٢٧) فهذا حال كل خلة ومحبة كانت في الدنيا على غير طاعة الله، فإنها تعود عداوة وندامة يوم القيامة بخلاف المحبة والخلة على طاعة الله، فإنها من أعظم القربات كما جاء في حديث السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله قال: «ورجلان تحابا في الله اجتمعا على ذلك وتفرقا عليه»، وفي الحديث القدسي الذي رواه مالك وابن حبان في «صحيحه»: «وجبت محبتي للمتحابين في والمتباذلين في» وهذا الكلام قاله المتحابين في والمتباذلين في» وهذا الكلام قاله ابن عباس حرضي الله عنها - في أهل زمانه، فكيف لو رأى الناس فيها هم فيه من المؤاخاة على الكفر والبدع والفسوق والعصيان ولكن هذا مصداق قوله -عليه السلام -: «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كها بدأ».

وفيه: إشارة إلى أن الأمر قد تغير في زمن ابن عباس بحيث صار الأمر على هذا بالنسبة إلى ما كان في زمن الخلفاء الراشدين فضلاً عن زمن رسول الله على وقد روى ابن ماجه عن ابن عمر قال: لقد رأيتنا على عهد رسول الله على وما منا أحد يرى أنه أحق بديناره ودرهمه من أخيه المسلم.

وأبلغ منه قوله تعالى: ﴿وَيُؤَيْرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر: ٩) فهذا كان حالهم في ذلك الوقت الطيب، وهؤلاء هم المتحابون لجلال الله كها في الحديث القدسي يقول الله عز وجل: «أين المتحابون لجلالي، اليوم أظلهم في ظلي» فهذه هي المحبة النافعة لا لمحبة الدنيا، وهي التي أوجبت لهم المواساة والإيثار على الأنفس: ﴿ ذَاِكَ فَصَّلُ اللّهِ يُؤْمِيهِ مَن يَشَاء وَ وَاللّه اللّه المُعَلّم الله الله عنه ٤٠).

وَقَالَ ابنُ عَبَّاسٍ فِي قَولُهُ تَعَالَى: ﴿وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ الْبَقرة، الْبَقرة، اللَّهَ ذَاكُ: ﴿ الْمَوَدَّةُ ﴾ . الآية: (١٦٦). قَالَ: ﴿ الْمَوَدَّةُ ﴾ .

هذا الأثر رواه عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم والحاكم وصححه.

قوله: «قال المودة»: أي المحبة التي كانت بينهم في الدنيا تقطعت بهم وخانتهم أحوج ما كانوا إليها وتبرأ بعضهم من بعض كما قال تعالى عن إبراهيم الخليل عليه السلام - أنه قال لقومه: ﴿ وَقَالَ إِنّمَا أَتَّخَذْتُم مِن دُونِ اللّهِ أَوْثَناً مَّودَةً بَيْنِكُمْ فِي عليه السلام - أنه قال لقومه: ﴿ وَقَالَ إِنّمَا أَتَّخَذْتُم مِن دُونِ اللّهِ أَوْثَناً مَودَةً بَيْنِكُمْ فِي اللّهُ الْحَيْوةِ الدُّنيَ أَثُم يَوْمَ الْقِيكَمةِ يَكَفُر بَعَضُ حَمْم بِبَعْضِ وَيَلْعَن بَعْضُكُم بِعَضَ وَيَلْعَن بَعْضُكُم النّارُ وَمَا لَكُم مِن نَنصِرِيك ﴿ المنكبوت: ٢٥) وهذه الآية وإن كانت نزلت في المشركين عُبّاد الأوثان الذين يحبون أندادهم وأوثانهم كحب الله، فإنها عامة لأن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ولهذا قال قتادة: وتقطعت بهم الأسباب قال: أسباب الندامة يوم القيامة، وأسباب المواصلة التي يتواصلون بها ويتحابون بها فصارت عداوة يوم القيامة، يلعن بعضهم بعضاً. رواه عبد بن حميد وابن جرير، فهذا حال من كانت مودته لغير الله فاحذر من ذلك.

# باب(۱)

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُحَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُ, فَلَا تَحَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوْمِنِينَ ﴿ ١٧٠ ﴾ (آل عمران: ١٧٥).

## الشِّخُجُ :

<sup>(</sup>۱) هذا الباب عقده المصنف لبيان أن الخوف عبادة يجب إخلاصه لله، والخوف الحقيقي هو الذي يقتضي ويشمر فعل الفرائض وترك المنهيات وتعظيم الحرمات والمسارعة في مراضي الله تعالى والإيان بالله ورسوله، والوقوف عند حدود الله، ولولا أنه يشمر ذلك لما قال الله عن المؤمنين ﴿جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَذْنِ تَجْرى مِن تَمِّهُمُ ٱلْأَنْهَارُ ﴾ إلى قوله: ﴿ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَهُ اللهُ عَن المؤمنين أقسام:

أحدها: خوف السر وخوف العقيدة كأن يخاف من المقبور لسره لكونه يتصرف في الكون أو لكونه يقضى الحاجات أو يشفى المرضى، أو يشفع أو يوصل الحاجات

الثاني: الخوف الذي يحمل على التقصير في الواجبات أو فعل المحرمات بدون سبب يوجب ذلك من ضرر في نفسه بقتل أو ضرب أو سجن بل المانع له ضعف الإيهان والجبن والخور وهذا القسم هو الذي ترجم له وهو معصية والذي قبله شرك أكبر.

والقسم الثالث: الخوف الطبيعي من سبع أو ظالم.

وَٱخْشَوْنِ ﴾ (المائدة: ٤٤)، وقال تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ نَنْقُونَ ﴿ النحل: ٥٢)، وهو على ثلاثة أقسام:

أحدها: خوف السر، وهو أن يخاف من غير الله أن يصيبه بها يشاء من مرض أو فقر أو قتل ونحو ذلك (١٠)؛ بقدرته ومشيئته سواء ادعى أن ذلك كرامة للمخوف بالشفاعة أو على سبيل الاستقلال، فهذا الخوف لا يجوز تعلقه بغير الله أصلاً لأن هذا من لوازم الإلهية، فمن اتخذ مع الله نداً يخافه هذا الخوف فهو مشرك، وهذا هو الذي كان المشركون يعتقدونه في أصنامهم وآلهتهم ولهذا يُخوِّفون بها أولياء الرحمن كما خوَّفوا إبراهيم الخليل -عليه الصلاة والسلام- فقال لهم: ﴿وَلَآ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً وَسِعَ رَبِّي كُلُّ شَيْءٍ عِلْما اللَّهَ أَفَلا تَنَذَكَّرُونَ اللهُ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَغَافُونَ أَتَّكُمْ أَشْرَكْتُم وِإِللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ-عَلَيْكُمْ سُلَطَانَنَا فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمِّنَّ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (الأنعام: (٨٠-٨١)، وقال تعالى عن قوم هود إنهم قالوا له: ﴿إِن نَّقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِـنَا بِسُوٓءً قَالَ إِنِّيَ أَشْهِ دُاللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِّي بَرِيَّ يُ مِمَّا تُشْرِكُونَ ٤٠٠ مِن دُونِدٍ - فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ﴿ (هود: ٥٥-٥٥)، وقال تعالى: ﴿ وَيُحَوِّفُونَكَ بِأَلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۗ ﴾ (الزمر: ٣٦) وهذا القسم هو الواقع اليوم من عُبّاد القبور، فإنهم يخافون الصالحين بل الطواغيت كما يخافون الله بل أشد، ولهذا إذا توجهت على أحدهم اليمين بالله أعطاك ما شئت من الأيمان كاذباً أو صادقاً فإن كان اليمين بصاحب التُربة لم يُقْدِم على اليمين إن كان كاذباً، وما ذاك إلا لأن المدفون في التراب أخوف عنده من الله، ولا ريب أن هذا ما بلغ إليه شرك الأولين بل جهد أيهانهم اليمين بالله تعالى، وكذلك لو أصاب أحدٌ منهم ظلم لم يطلب كشفه إلا من المدفونين في التراب، وإذا

<sup>(</sup>١) وهو الخوف الذي يكون وراء الأسباب.

أراد أن يظلم أحداً فاستعاذ بالله أو ببيته لم يعذه، ولو استعاذ بصاحب التربة أو بتربته لم يقدم عليه أحداً ولم يتعرض له بالأذى حتى إن بعض الناس أخذ من التجار أموالاً عظيمة أيام موسم الحج، ثم بعد أيام أظهر الإفلاس فقام عليه أهل الأموال، فالتجأ إلى قبر في جدة يقال له المظلوم فيا تعرّض له أحد بمكروه خوفاً من سرّ المظلوم وأشباه هذا من الكفر، وهذا الخوف لا يكون العبد مسلماً إلا بإخلاصه لله تعالى وإفراده بذلك دون من سواه.

الثاني: أن يترك الإنسان ما يجب عليه من الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بغير عذر إلا لخوف من الناس فهذا محرم (١) وهو الذي نزلت فيه الآية المترجم لها وهو الذي جاء فيه الحديث: «إن الله تعالى يقول للعبد يوم القيامة: ما منعك إذ رأيت المنكر أن لا تغيره فيقول: يا رب خشيت الناس فيقول: إياي كنت أحق أن تخشى» رواه أحمد.

الثالث: خوف وعيد الله الذي توعد به العصاة وهو الذي قال الله فيه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ وَعَافَ وَعِيدِ ﴿ إِبراهيم: ١٤)، وقال: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَانِ ﴿ وَالله مَن الله عَلَى الله وَالله وَاله

<sup>(</sup>١) أما لو أصابه ضرر في نفسه أو ماله أو أهله أو هدّده قادر فإنه يكون عذراً له في الترك.

<sup>(</sup>٢) في كونه أعلى من الأول نظر والصواب أنه تابع للأول وأن الأول مستلزم للخوف من وعيد الله ولهذا لم يذكره الشيخ عبدالرحمن بن حسن في "فتح المجيد" قسمًا مستقلاً بل جعل أقسام الخوف ثلاثة لا أربعة كها ذكره الشارح هنا. وعبدالرحمن بن حسن هنَّاب هذا الشرح واختصره.

بقي قسم رابع: وهو الخوف الطبيعي كالخوف من عدو وسبع وهدم وغرق ونحو ذلك، فهذا لا يذم وهو الذي ذكره الله عن موسى -عليه الصلاة والسلام- في قوله: ﴿ فَرَجَ مِنْهَا خَآيِفًا يَتَرَقَّبُ ﴾ (القصص: ٢١).

إذا تبيّن هذا: فمعنى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيَطُانُ يُخَوِّفُ ٱوَلِياآءَهُۥ ﴾ أي يخوفكم أولياءه ويوهمكم أنهم ذو بأس وشدة. قال تعالى: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوَّمِنِينَ ﴿ الله عمران: ١٧٥) أي فإذا سول لكم وأوهمكم فتوكلوا على الله فإنه كافيكم وناصركم عليهم، كما قال تعالى: ﴿ أَلِيْسَ ٱللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ وَيُحَوِّفُونَكَ كَافيكم وناصركم عليهم، كما قال تعالى: ﴿ أَلَيْسَ ٱللّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ وَيُحَوِّفُونَكَ وَاللهِ فَإِنهُ وَلَا يَعْفِي عَبْدَهُ وَيُحَوِّفُونَكَ وَاللهِ عَلَيْهِ يَتُوسَكُلُ وَالله وَلَهُ عَلِيهِ عَبْدَهُ وَيُحَوِّفُونَكُ وَالله وَلَهُ عَلِيهِ عَبْدَهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَيْهِ يَتُوسَكُلُ الله فَإِنهُ وَلَيْ وَلَهُ عَلِيهِ عَبْدَهُ وَلَيْكُونَ وَلَا الله فَإِنهُ وَلَيْكُونَ وَلَا اللهِ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَيْ الله وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَيْكُونَ اللهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُونَ وَلِيهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْلُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَوْلُونَ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُونَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُونَ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَوْلُونَ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

وقال ابن القيم: ومن كيد عدو الله أنه يخوف المؤمنين من جنده وأوليائه لئلا يجاهدوهم ولا يأمروهم بمعروف ولا ينهوهم عن منكر.

فأخبر تعالى أن هذا من كيده وتخويفه، ونهانا أن نخافهم قال: والمعنى عند جميع المفسرين يخوفكم بأوليائه. قال قتادة: يعظِّمهم في صدوركم، ولهذا قال: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّوَمِنِينَ ﴿ الله عمران: ١٧٥) فكلما قوي إيهان العبد زال من قلبه خوف أولياء الشيطان، وكلما ضعف إيهان العبد قوي خوفه منهم.

قلت: فأمر تعالى بإخلاص هذا الخوف له، وأخبر أن ذلك شرط في الإيمان، فمن لم يأت به لم يأت بالإيمان الواجب؛ ففيه أن إخلاص الخوف لله من الفرائض.

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَا ٱللَّهَ فَعَسَىٓ أُولَاَيْكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَذِينَ ﴿ النوبة: ١٨).

لما نفى تبارك وتعالى عهارة المساجد عن المشركين بقوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَنِجِدَ اللّهِ ﴾ (التوبة: ١٧) الآية إذاً لا تنفعهم عهارتها مع الشرك، كها قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءً مَنتُورًا ﴿ اللهِ قان: ٣٢) أثبت تعالى في هذه الآية عهارة المساجد بالعبادة للمؤمنين بالله تعالى واليوم الآخر، المقيمين الصلاة المؤتين الزكاة، الذين لا يخشون إلا الله، ولا يخشون واليوم الآخر كها قال تعالى: ﴿ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلّا اللهُ وَلِي اللهُ عَمِل اللهُ عَمِل اللهُ عَمِل اللهُ عَمْل اللهُ عَمْل اللهُ عَمْل الشرك، فإنه نار تحرق الأعمال.

وقوله: ﴿ وَلَمْ يَغُشَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ (التوبة: ١٨): قال ابن عطية: يريد خشية التعظيم والعبادة والطاعة (١١)، ولا محالة أن الإنسان يخشى غيره، ويخشى المحاذير الدنيوية، وينبغى أن يخشى في ذلك كله قضاء الله وتصريفه.

قلت: ولهذا قال ابن عباس في الآية: لم يعبد إلا الله فإن الخوف كما قال ابن القيم: عبودية القلب، فلا يصلح إلا لله، كالذل والإنابة والمحبة والتوكل والرجاء وغيرها من عبودية القلب.

وقوله: ﴿ فَعَسَىٰ أُولَٰكِمِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهُمَّلِدِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المَا المِلم

<sup>(</sup>١) أي لا الخشية الطبيعية كما ذكره قريباً.

مَقَامًا مَعْمُودًا اللهِ (الإسراء: ٢٩) وكل عسى في القرآن فهي واجبة. وتضمنت الآية أن من عمّر المساجد من المسلمين بالعبادة هو من المؤمنين: كما في حديث: «إذا رأيتم الرجل يعتاد المسجد فاشهدوا له بالإيهان قال الله ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنجِدَ اللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ اللهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ النّوبة: ١٨)» (١). رواه أحمد والترمذي والحاكم (٢). قال الله تعالى ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنجِدَ ٱللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ (النوبة: ١٨)»

قال: «وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ فَإِذَآ أُوذِى فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتَٰ نَهَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِٱللَّهِ ﴾ "" الآية.

قال ابن كثير: يقول تعالى مخبراً عن قوم من الذين يدعون الإيهان بألسنتهم ولم يثبت الإيهان في قلوبهم بأنهم إذا جاءتهم محنة في الدنيا اعتقدوا أنها من نقمة الله بهم، فارتدوا عن الإسلام. قال ابن عباس: يعني فتنته أن يرتد عن دينه إذا أوذي في الله. قال ابن القيم: الناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرين إما أن يقول في الله. قال ابن القيم: الناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرين إما أن يقول أحدهم آمنا، وإما أن لا يقول ذلك، بل يستمر على السيئات والكفر؛ فمن قال: آمنا به امتحنه ربه وابتلاه وفتنه، والفتنة الابتلاء والاختبار ليتبين الصادق من الكاذب؛ ومن لم يقل آمنا فلا يحسب أنه يعجز الله ويفوته ويسبقه فمن آمن بالرسل، وأطاعهم، عاداه أعداؤهم، وآذوه، فابتلي بها يؤلمه، ومن لم يؤمن بهم، ولم يطعهم، عوقب في الدنيا والآخرة، وحصل له ما يؤلمه، وكان هذا الألم أعظم وأدوم من ألم اتباعهم، فلا بد من حصول الألم لكل نفس آمنت، أو رغبت عن الإيهان، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتدءً، ثم تكون له العاقبة في الدنيا الإيهان، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتدءً، ثم تكون له العاقبة في الدنيا

<sup>(</sup>١) هذا هو الأصل وقد يعتاد المسجد لأغراض أخرى.

<sup>(</sup>٢) في سنده بعض الشيء لكن له شواهد ينجبر بها فيكون حسناً لغيره.

<sup>(</sup>٣) وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِ ۗ ﴾ أي طرف.

والآخرة، والمعرض عن الإيهان تحصل له اللذة ابتداءً، ثم يصير له الألم الدائم. والإنسان لا بد أن يعيش مع الناس، والناس لهم إرادات وتصورات، فيطلبون منه أن يوافقهم عليها، وإن لم يوافقهم آذوه، وعذّبوه وإن وافقهم حصل له الأذى والعذاب، تارة منهم، وتارة من غيرهم، كمن عنده دين وتقى حل بين قوم فجار ظلمة، ولا يتمكنون من فجورهم إلا بموافقته لهم أو سكوته عنهم، فإن وافقهم أو سكت عنهم سلم من شرهم في الابتداء، ثم يتسلطون عليه بالإهانة والأذى أضعاف ما كان يخافه ابتداءً لو أنكر عليهم وخالفهم، وإن سلم منهم، فلا بد أن أضعاف ما كان يخافه ابتداءً لو أنكر عليهم وخالفهم، وإن سلم منهم، فلا بد أن أرضى الله بسخط الناس، كفاه الله مؤنة الناس، ومن أرضى الناس بسخط الله، لم يغنوا عنه من الله شيئاً. فمن هذاه الله وألهمه رشده، ووقاه شر نفسه، امتنع من الموافقة على فعل المحرم، وصبر على عداوتهم، ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة، كما كانت للرسل وأتباعهم.

ثم أخبر عن حال الداخل في الإيهان بلا بصيرة، وأنه إذا أوذي في الله جعل فتنة الناس له، وهي أذاهم له، ونيلهم إياه بالمكروه، وهو الألم الذي لا بد أن ينال الرسل وأتباعهم عن خالفهم، جعل ذلك في فراره منه وتركه السبب الذي يناله به كعذاب الله الذي فرّ منه المؤمنون بالإيهان. فالمؤمنون لكهال بصيرتهم فروا من ألم عذاب الله إلى الإيهان، وتحملوا ما فيه من الألم الزائل والمفارق عن قرب، وهذا لضعف بصيرته فرّ من ألم أعداء الرسل إلى موافقتهم ومتابعتهم، ففر من ألم عذابهم إلى ألم عذاب الله؛ وغُبن كل الغبن إذ استجار من الرمضاء بالنار، وفرّ من ألم ساعة إلى ألم الأبد، وإذا نصر كل الغبن إذ استجار من الرمضاء بالنار، وفرّ من ألم ساعة إلى ألم الأبد، وإذا نصر الله جنده وأولياءه قال إني كنت معكم والله عليم بها انطوى عليه صدره من النفاق. انتهى.

قلت: وإنها حمل ضعيف البصيرة على أن جعل فتنة الناس كعذاب الله، هو الخوف منهم أن ينالوه بها يكره بسبب الإيهان بالله، وذلك من جملة الخوف من غير الله، وهذا وجه مطابقة الآية للترجمة، وفي الآية رد على المرجئة والكرامية (١)، وفيها الخوف على نفسك، والاستعداد للبلاء إذ لا بد منه مع سؤال الله العافية.



<sup>(</sup>١) رد على المرجئة في قولهم: إن الأعمال غير داخلة في مسمى الإيمان، ولا يضر مع الإيمان ذنب، ورد على الكرامية القائلين هو الكلمة بدون عمل بل يكفى الإيمان باللسان.

عَن أَبِي سَعِيدٍ مَرفُوعاً: «إِنَّ مِن ضَعفِ اليَقِينِ: أَن تُرضِي النَّاسَ بِسُخطِ الله، وَأَن تَحَمَدَهُم عَلَى رِزقِ الله، وَأَن تَذُمَّهُمْ عَلَى مَا لَمَ يُؤتِكَ الله، إِنَّ رِزقَ الله لاَ يُؤتِكَ الله، إِنَّ رِزقَ الله لاَ يَجُرُّه حِرصُ حَرِيصٍ، وَلاَ يَرُدُّهُ كَرَاهِيَةُ كَارِهٍ».

هذا الحديث رواه أبو نعيم في «الحلية»، والبيهقي وأعله بمحمد بن مروان السدي، وقال: ضعيف، وفيه أيضاً: عطية العوفي، أورده الذهبي في «الضعفاء والمتروكين»، وقال: ضعفوه، وموسى بن بلال قال الأزدي ساقط.

قلت: إسناده ضعيف، ومعناه صحيح، وتمامه: «وإن الله بحكمته جعل الروح والفرح في الرضى واليقين، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط».

قوله: "إن من ضعف اليقين": قال في "المصباح": والضعف بفتح الضاد في لغة تميم وبضمها في لغة قريش خلاف القوة والصحة (۱) واليقين: المراد به الإيهان كله كها قال ابن مسعود: اليقين الإيهان كله، والصبر نصف الإيهان. رواه الطبراني بسند صحيح، ورواه أبو نعيم في "الحلية" والبيهقي في "الزهد" من حديثه مرفوعاً ولا يثبت رفعه. قاله الحافظ. ويدخل في ذلك تحقيق الإيهان بالقدر السابق كها في حديث ابن عباس مرفوعاً: "فإن استطعت أن تعمل بالرضى في اليقين فافعل، وإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيراً كثيراً"، وفي رواية أخرى في إسنادها ضعف: "قلت يا رسول الله كيف أصنع باليقين؟ قال: أن تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك".

قوله: «أن ترضي الناس بسخط الله»: أي تؤثر رضاهم على رضى الله، فتوافقهم على ترك المأمور، أو فعل المحظور استجلاباً لرضاهم فلولا ضعف اليقين لما فعلت ذلك، لأن من قوي يقينه علم أن الله وحده هو النافع الضار وانه

<sup>(</sup>١) وقرئ قوله تعالى: ﴿أَلَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ﴾ بفتح الضاد وضمِّها.

لا معوَّل إلا على رضاه، وليس لسواه من الأمر شيء كائناً ما كان فلا يهاب أحداً، ولا يخشاه لخوف ضرر يلحقه من جهته كها قال تعالى: ﴿وَيَخْشُونَهُ, وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا اللّهُ وَكَلَيْ اللّهَ وَكَلَيْ عَلِياً اللّهُ وَكَلَيْ اللّهِ حَسِيبًا الله (الأحزاب: ٣٩).

وقوله: «وأن تحمدهم على رزق الله»: أي تحمدهم وتشكرهم على ما وصل إليك على أيديهم من رزق؛ بأن تضيفه إليهم وتنسى المنعم المتفضل على الحقيقة وهو الله رب العالمين الذي قدر هذا الرزق لك وأوصله إليك بلطفه ورحمته فإنه لطيف لما يشاء وهو العليم الحكيم فإذا أراد أمراً قيَّض له أسباباً ولا ينافي ذلك حديث: «من لا يشكر الناس لا يشكر الله» لأن المراد هنا إضافة النعمة إلى السبب ونسيان الخالق، والمراد بشكر الناس عدم كفر إحسانهم ومجازاتهم على ذلك بها استطعت فإن لم تجد فجازهم بالدعاء (۱).

قال شيخ الإسلام: اليقين يتضمن اليقين في القيام بأمر الله وما وعد الله أهل

<sup>(</sup>١) حيث إن الله جعلهم سبباً لما أوصله إليك من رزق.

طاعته ويتضمن اليقين بقدر الله وخلقه وتدبيره، فإذا أرضيتهم بسخط الله لم تكن موقناً لا بوعد الله ولا برزق الله، فإنه إنها يحمل الإنسان على ذلك إما ميل إلى ما في أيديهم فيترك القيام فيهم بأمر الله لما يرجوه منهم، وإما ضعف تصديقه بها وعد الله أهل طاعته من النصر والتأييد والثواب في الدنيا والآخرة، فإنك إذا أرضيت الله نصرك ورزقك وكفاك مؤنتهم، وإرضاؤهم بها يسخطه إنها يكون خوفاً منهم، ورجاء لهم وذلك من ضعف اليقين، وإذا لم يقدر لك ما تظن أنهم يفعلونه معك فالأمر في ذلك إلى الله لا لهم، فإنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، فإذا ذممتهم على ما يقدر، كان ذلك من ضعيف يقينك فلا تخفهم ولا ترجهم، ولا تذمهم من جهة نفسك وهواك، ولكن من حمده الله ورسوله منهم فهو المحمود، ومن ذمه الله ورسوله فهو المذموم، ولما قال بعض وفد بني تميم: أي محمد أعطني فإن حمدي زين وذمي شين قال عليه: «ذاك الله» وفي الحديث أن الإيهان يزيد وينقص، وأن زين وذمي شين قال والا لم تكن هذه الثلاث من ضعفه وأضدادها من قوته.



وَعَن عَائِشَةَ (۱)، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَنِ التَمَسَ رِضَى الله بِسَخَطِ النَّاسِ، وَمَن التَمَسَ رَضَى النَّاسِ بِسَخَطِ النَّاسِ، وَمَن التَمَسَ رَضَى النَّاسِ بِسَخَطِ اللهُ عَلَيهِ وَأَسخَطَ عَلَيهِ النَّاسِ» [رَوَاهُ ابنُ حِبَّانَ في «صَحِيحِهِ»].

هذا الحديث رواه ابن حبان بهذا اللفظ الذي ذكره المصنف، ورواه الترمذي عن رجل من أهل المدينة قال: كتب معاوية إلى عائشة أن اكتبي لي كتاباً توصيني فيه، ولا تكثري عليّ، فكتبت عائشة إلى معاوية: سلام عليك، أما بعد: فإني سمعت رسول الله عليه يقول: «من التمس رضى الله بسخط الناس كفاه الله مؤنة الناس، ومن التمس رضى الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس، والسلام عليك» رواه أبو نعيم وغيره.

قوله: «من التمس»: أي: طلب. قال شيخ الإسلام: وكتبت عائشة إلى معاوية وروي أنها رفعته «من أرضى الله بسخط الناس كفاه الله مؤنة الناس، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئاً» هذا لفظ المرفوع، ولفظ الموقوف: «من أرضى الناس بسخط الله رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن أرضى الناس بسخط الله عاد حامده من الناس له ذاماً» هذا اللفظ المأثور عنها، وهذا من أعظم الفقه في الدين، والمأثور أحق وأصدق، فإن من أرضى الله بسخطهم كان قد اتقاه، وكان عبده الصالح، والله يتولى الصالحين وهو كافٍ عبده ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لّهُ وَكان عبده الصالح، والله يتولى الصالحين وهو كافٍ عبده ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لّهُ وَكان عبده الصالح، والله يرضون الله بلا وقد كافٍ عبده ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللهَ يَجْعَل لّهُ وَمَا كُون الناس كلهم يرضون عنه فقد يحصل ذلك، لكن يرضون إذا ربيب، وأما كون الناس كلهم يرضون عنه فقد يحصل ذلك، لكن يرضون إذا

<sup>(</sup>١) الحديث من رواية درّاج بن أبي السمح عن أبي الهيثم، واختلف في درّاج هذا على ثلاثة أقوال، قيل ضعيف مطلقاً، وقيل مقبول، وقيل ضعيف في روايته عن أبي الهيثم.

سلموا من الأغراض (١)، وإذا تبين لهم العاقبة، «ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئاً»، كالظالم الذي يعض على يديه، وأما كونه حامده ينقلب ذاماً فهذا يقع كثيراً ويحصل في العاقبة، فإن العاقبة للتقوى لا تحصل ابتداءً عند أهوائهم.

قلت: وإنها يحمل الإنسان على إرضاء الخلق بسخط الخالق هو الخوف منهم فلو كان خوفه خالصاً لله لما أرضاهم بسخطه فإن العبيد فقراء عاجزون لا قدرة لهم على نفع ولا ضر ألبتة، وما بهم من نعمة فمن الله فكيف يحسن بالموجّد المخلص أن يؤثر رضاهم على رضاء رب العالمين الذي له الملك كله، وله الحمد كله، وبيده الخير كله، ومنه الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله، لا إله إلا هو العزيز الحكيم، وقد أخبر تعالى أن ذلك من صفات المنافقين في قوله: ﴿ لاَنْتُمْ أَشَدُ رَهَبَةً فِي صُدُورِهِم مِن اللّهِ وَما أحسن ما في صُدُورِهِم مِن اللّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُم قَوْم لا يَقْقَهُور في المنافقين في قوله: ﴿ وما أحسن ما قيل:

إذا صحّ منك الوُدُّ يا غاية المُنى فكلّ الذي فوق التراب تـراب

قال ابن رجب: فمن تحقق أن كل مخلوق فوق التراب فهو تراب فكيف يقدم طاعة من هو تراب على طاعة رب الأرباب؟ أم كيف يرضي التراب بسخط الملك الوهاب؟

وإِنَّ هَذَا لَشَيَّءُ عُجَابٌ وَ الله (ص: ٥)، وفي الحديث عقوبة من خاف الناس وآثر رضاهم على رضى الله، وأن العقوبة قد تكون في الدين عياذاً بالله من ذلك فإن المصيبة في الأديان أعظم من المصيبة في الأموال والأبدان، وفيه شدة الخوف على (٢) عقوبات الذنوب، لا سيما في الدين فإن كثيراً من الناس يفعل المعاصى ويستهين

<sup>(</sup>١) بالغين المعجمة من الشهوات.

<sup>(</sup>٢) لعلها من.

مهم تيسير العزيز الحميج

ولا يرى أثراً لعقوبتها، ولا يدري المسكين بهاذا أصيب؟ فقد تكون عقوبته في قلبه كها قال تعالى: ﴿ فَأَعْفَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُۥ بِمَاۤ أَخُلَفُواْٱللَّهَ مَاوَعَدُوهُ وَبِمَا كَمَا قَالُوبَهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُۥ بِمَاۤ أَخُلَفُواْٱللَّهَ مَاوَعَدُوهُ وَبِمَا كَمَا قَالُوبَهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُۥ بِمَاۤ أَخُلُفُواْٱللَّهُ مَاوَعَدُوهُ وَبِمَا كَمَا فَاللَّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا وَاللَّهُمُ إِنَّا نعوذ برضاك من سخطك، وبعفوك من عقوبتك، وبك منك لا نحصي ثناءً عليك أنت كها أثنيت على نفسك.



#### باب

# 

الشِّجُجُ :

(١) مسألة عُبّاد القبور الذي يدعونها أو ينذرون أو يذبحون لها من دون الله ويسمون ذلك وسيلة أو محبة للصالحين بسبب تلبيس علماء السوء عليهم فها حكمهم؟

الجواب: للعلماء فيهم قولان؛ ذكرهما شيخ الإسلام في «مجموع الفتاوى» وغيرها من كتبه: أحدها: أنهم غير معذورين وأنهم كفار يعاملون معاملة الكفار في الدنيا ومخلدون في النار في الآخرة، لأن دعوة الرسول على بلغتهم كما في «صحيح مسلم»: «والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة ثم لا يؤمن بالذي أرسلت به إلا دخل النار» ولا يعذرون في عدم الإيهان لأن العلم والقرآن بينهم، والله يقول: ﴿وَمَا كُنّاً مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَعَثَ رَسُولًا ﴿ الله وقد بعث الرسول وأنزل القرآن.

القول الثاني: أنهم معذورون لأن علماء السوء قد لبسوا عليهم فلا بد من بيان الحق لهم وإقامة الحجة عليهم، ولو ماتوا وهم على هذه الحال فإنهم يعاملون معاملة الكفار في الدنيا من عدم التغسيل والإرث وغيره، وفي الآخرة حكمهم حكم أهل الفترة يمتحنون يوم القيامة وكأن هذا القول هو اختيار الشيخ محمد بن عبدالوهاب فإنه قال في بعض كتبه لا نقاتل إلا من قامت عليه الحجة بعد البيان والإنذار ثم أصر وعاند، والراجح القول الأول وهم أنهم كفار غير معذورين لأن الحجة قد قامت عليهم، ولو دعوتهم فإنهم لا يقبلون بل هم متعلقون بها هم فيه من الشرك، وقد أخبر الله تعالى أن الكفار لا يفقهون فلا يشترط عدم الجهل فقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمُ صَعْرِيرًا مِنَ لَهُمْ أَضُلُ ﴾، وقال تعالى: ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَحَنَرُهُمْ مِسْمَعُونَ بَهَا وَلَمْ أَضُلُ ﴾، وقال تعالى: ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَحَنَرُهُمْ مِسْمَعُونَ الله وهمهم، والقولان ذكرهما شيخ أَوْلَتُهُمْ بَسْمَعُونَ الله المنة، وذكر القول الثاني في معرض كلامه على الجهمية وأنهم يناظرون وتقام الإسلام، وهما لأهل السنة، وذكر القول الثاني بأن الرسول عليه دعا أهل خيبر إلى الإسلام قبل قتالهم مع أن الدعوة بلختهم».

قال أبو السعادات: يقال: توكل بالأمر إذا ضمن القيام به، ووكلت أمري إلى فلان أي: ألجأته واعتمدت عليه فيه، ووكل فلان فلاناً إذا استكفاه أمره ثقة بكفايته، أو عجز عن القيام بأمر نفسه. انتهى.

ومراد المصنف جذه الترجمة النص على أن التوكل فريضة يجب إخلاصه لله تعالى لأنه من أفضل العبادات وأعلى مقامات التوحيد بل لا يقوم به على وجه الكمال إلا خواص المؤمنين كما تقدم في صفة السبعين ألفاً الذي يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذب؛ ولذلك أمر به الله في غير آية من القرآن أعظم مما أمر بالوضوء والغسل من الجنابة، بل جعله شرطاً في الإيهان والإسلام ومفهوم ذلك انتفاء الإيهان والإسلام عند انتفائه كما في الآية المترجم لها وقوله تعالى: ﴿إِنَّ كُنُنُّمْ ءَامَنْكُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓاْ إِن كُننُم مُّسْلِمِينَ ﴿ ﴾ (يونس: ٨٤)، وقوله تعالى: ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ (هود: ١٢٣)، وقوله: ﴿ زَبُّ ٱلْمُشْرِقِ وَٱلْغَرْبِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذُهُ وَكَيلًا ۞ ﴾ (المزمل: ٩)، وقوله: ﴿ أَلَّا تَنَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلًا ﴿ الْإسراء: ٢)، وقوله: ﴿ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْحَى ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَيِّحْ بِحَمْدِهِ ۚ وَكَفَىٰ بِهِ مِلْأُوبِ عِبَادِهِ خَييرًا ﴿ (الفرقان: ٥٨)، وقوله: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۖ عَلَيْـهِ نَوَكَ لَتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ إِنَّ ﴾ (التوبة: ١٢٩) وغير ذلك من الآيات، وفي الحديث: «من سره أن يكون أقوى الناس إيهاناً فليتوكل على الله» رواه ابن أبي الدنيا، وأبو يعلى والحاكم، وفي حديث آخر: «لو أنكم توكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً» رواه أحمد وابن ماجه. قال الإمام أحمد: التوكل عمل القلب، وقال أبو إسهاعيل الأنصاري: التوكل كلة الأمر إلى مالكه والتعويل على وكالته.

إذا تبين ذلك: فمعنى الآية المترجم لها أن موسى -عليه السلام- أمر قومه

بدخول الأرض المقدسة التي كتبها الله لهم، ولا يرتدوا على أدبارهم خوفاً من الجبارين، بل يمضوا قدماً ولا يهابونهم ولا يخشونهم، متوكلين على الله في هزيمتهم، مصدقين بصحة وعده لهم إن كانوا مؤمنين. قال ابن القيم: فجعل التوكل على الله شرطاً في الإيهان(١) فدل على انتفاء الإيهان عند انتفائه، وفي الآية الأخرى، وقال موسى: ﴿ يَقَوْمِ إِن كُنُنُمْ ءَامَنَهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوٓاْ إِن كُنُّهُم مُسْلِمِينَ ۞ ﴾ (يونس: ٨٤) فجعل دليل صحة الإسلام التوكل، وقال: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَسَوَكَ لِل ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴿ ﴿ إِبراهيم: ١١) فذكر اسم الإيهان ها هنا دون سائر أسهائهم دليل على استدعاء الإيمان للتوكل، وأن قوة التوكل وضعفه بحسب قوة الإيمان وضعفه، وكلما قوي إيمان العبد كان توكله أقوى، وإذا ضعف الإيمان ضعف التوكل، وإذا كان التوكل ضعيفاً فهو دليل على ضعف الإيمان ولا بد. والله تبارك وتعالى يجمع بين التوكل والعبادة، وبين التوكل والإيهان، وبين التوكل والتقوى، وبين التوكل والإسلام، وبين التوكل والهداية. فظهر أن التوكل أصل لجميع مقامات الإيمان والإحسان، ولجميع أعمال الإسلام، وأن منزلته منها كمنزلة الجسد من الرأس فكما لا يقوم الرأس إلا على البدن فكذلك لا يقوم الإيمان ومقوماته إلا على ساق التوكل.

قلت: وفي الآية دليل على أن التوكل على الله عبادة، وعلى أنه فرض، وإذا كان كذلك فصرفه لغير الله شرك. قال شيخ الإسلام: وما رجا أحد مخلوقاً أو توكل

<sup>(</sup>١) التوكل لا بد فيه من أمرين:

الأول: تفويض الأمر واعتماد القلب على الله.

والثاني: فعل الأسباب فلا بدّ من تفويض الأمر إلى الله واعتباد القلب مع صحة الإيبان وفعل الأسباب التي أمر الله بها من حراثة أو زراعة أو تجارة أو طلب علم أو غير ذلك فمن لم يفعل الأسباب فليس متوكلاً في الحقيقة كالصوفية.

عليه إلا خاب ظنه فيه، فإنه مشرك ﴿وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّ

قلت: لكن التوكل على غير الله قسمان:

أحدهما: التوكل في الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله، كالذين يتوكلون على الأموات والطواغيت في رجاء مطالبهم من النصر والحفظ والرزق والشفاعة؛ فهذا شرك أكبر فإن هذه الأمور ونحوها لا يقدر عليها إلا الله تبارك وتعالى.

الثاني: التوكل في الأسباب الظاهرة العادية (۱)، كمن يتوكل على أمير أو سلطان فيها جعله الله بيده من الرزق أو دفع الأذى ونحو ذلك، فهذا نوع شرك خفي، والوكالة الجائزة (۲) هي توكل الإنسان في فعل مقدور عليه، ولكن ليس له أن يتوكل عليه وإن وكله بل يتوكل على الله ويعتمد عليه في تيسير ما وكله فيه كها قرره شيخ الإسلام.



<sup>(</sup>١) زيادة على رجائه الحسيّ بل يكون فيه إليه ميل قلبي، أما الرجاء في الأسباب الظاهرة بدون ميل القلب فلا بأس به.

<sup>(</sup>٢) فهي وكالة لا توكلاً وتسميتها توكلاً تسامح في اللفظ.

وَقُولُهُ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ,زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (آ) ﴿ (الأنفال: ٢).

قال: «وقوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾».

قال ابن عباس في الآية: المنافقون لا يدخل قلوبهم شيء من ذكر الله عند أداء فرائضه، ولا يؤمنون بشيء من آيات الله، ولا يتوكلون على الله، ولا يصلون إذا غابوا، ولا يؤدون زكاة أموالهم، فأخبر الله أنهم ليسوا بمؤمنين، ثم وصف المؤمنين فقال: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُم ﴿ (1) فأدوا فرائضه، رواه ابن جرير وابن أبي حاتم، وهذه صفة المؤمن الذي إذا ذكر الله وجل قلبه. أي خاف من الله ففعل أوامره، وترك زواجره، فإن وجل القلب من الله يستلزم القيام بفعل المأمور، وترك المحظور، كها قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ بفعل المأمور، وترك المحظور، كها قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الله فيجل المأمور، وترك المحظور، كها قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الله فيجل المُور في قوله: ﴿ وَاللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُم ﴾ هو الرجل يريد أن يظلم، أو قال يهم بمعصية، فيقال له: اتق الله فيجل قلبه. رواه ابن أبي شيبة، وابن جرير، وابن أبي حاتم.

وقوله: ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمَ ءَايَنتُهُ,زَادَتُهُمْ إِيمَننًا ﴾ قد استدل الصحابة والتابعون ومن تبعهم بهذه الآية وأمثالها على زيادة الإيهان ونقصانه. قال عمر بن حبيب الصحابي: إن الإيهان يزيد وينقص فقيل له: وما زيادته وما نقصانه؟ قال: إذا ذكرنا الله وخشيناه فذلك زيادته، وإذا غفلنا ونسينا وضيّعنا فذلك نقصانه. رواه ابن سعد. وقال مجاهد في هذه الآية: الإيهان يزيد وينقص (٢)، وهو قول وعمل (١). رواه

<sup>(</sup>١) فلولا أن الخوف يستلزم أداء الفرائض وترك المحارم لما وعد صاحبه بالجنة.

<sup>(</sup>٢) بهذا انفصلت الخوارج والمعتزلة فقالوا: الإيمان يذهب كله أو يبقى كله.

ابن أبي حاتم، وحكى الإجماع على ذلك الشافعي وأحمد وأبو عبيد(٢) وغيرهم.

وقوله: ﴿وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ أَنَ يَعْتَمَدُونَ عَلَيْهُ بَقَلُوبَهُمْ مَفُوضِينَ إِلَيْهُ أُمُورِهُمْ وَحَدُهُ لَا شَرِيكُ لَهُ، فلا يرجون سواه، ولا يقصدون إلا إياه، ولا يرغبون إلا إليه، يعلمون أن ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنه المتصرف في الملك وحده لا شريك له، وفي الآية وصف المؤمنين حقاً بثلاث مقامات من مقامات الإحسان وهي الخوف، وزيادة الإيهان، والتوكل على الله وحده.

فإن قيل إذا كان المؤمن حقاً هو الذي فعل المأمور وترك المحظور فلهاذا لم يذكر إلا خمسة أشياء؟

قيل: لأن ما ذُكر مستلزم لما تُرك، فإنه ذكر وجل القلوب إذا ذكر الله، وزيادة إيهانهم إذا تُليت عليهم آياته، مع التوكل عليه، وإقام الصلاة على الوجه المأمور به باطناً وظاهراً، والإنفاق من المال والمنافع فكان مستلزماً للباقي فإن وجل القلب عند ذكر الله يقتضي خشيته والخوف منه؛ وذلك يدعو صاحبه إلى فعل المأمور وترك المحظور، وكذلك زيادة الإيهان عند تلاوة آيات الله يقتضي زيادته علماً وعملاً، ثم لا بد من التوكل على الله فيها لا يقدر عليه إلا الله ومن طاعة الله فيها يقدر عليه وأصل ذلك الصلاة، والزكاة فمن قام بهذه الخمس كما أمر لزم أن يأتي بسائر الواجبات، بل الصلاة نفسها إذا فعلها كما أمر فهي تنهى عن الفحشاء والمنكر. ذكر ذلك شيخ الإسلام (٣).



<sup>(</sup>١) بهذا دخلت الخوارج والمعتزلة مع أهل السنة فقالوا الإيمان قول وعمل.

<sup>(</sup>٢) هو القاسم بن سلام صاحب كتاب «الأموال» من شيوخ أحمد.

<sup>(</sup>٣) وكذلك الزكاة والحج والصيام إذا فعلها كما أمر دعته إلى أن يأتي بسائر الواجبات.

# وَقُولُهُ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ ﴾ (الأنفال: ٦٤) الآية.

قال: «وقوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ ﴾. قال ابن القيم: أي: الله وحده كافيك وكافي أتباعك(١) فلا تحتاجون معه إلى أحد، وقيل: المعنى حسبك الله وحسبك المؤمنون. قال ابن القيم: وهذا خطأ محض لا يجوز حمل الآية عليه (٢٠)؛ فإن الحسب والكفاية لله وحده كالتوكل والتقوى والعبادة. قال تعالى: ﴿ وَإِن يُرِيدُوا أَن يَغَدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ أَلِلَهُ ۚ هُوَ ٱلَّذِىٓ أَيَّدُكَ بِنَصْرِهِ وَبِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللّ ففرق بين الحسب والتأييد؛ فجعل الحسب له وحده، وجعل التأييد له بنصره وبعباده، وأثنى على أهل التوحيد من عباده حيث أفردوه بالحسب فقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا اَللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ اللَّهِ عَمِرَانَ: ١٧٣) ولم يقولوا حسبنا الله ورسوله، فإذا كان هذا قولهم ومدح الرب تعالى لهم بذلك فكيف يقول لرسوله: الله وأتباعك حسبك؟ وأتباعه قد أفردوا الرب تعالى بالحسب، ولم يشركوا بينه وبين رسوله، فكيف يشرك بينه وبينهم في حسب رسوله ﷺ؟ هذا من أمحل المحال وأبطل الباطل، ونظير هذا قوله سبحانه: ﴿وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ سَيُؤْتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ، وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ زَغِبُونَ ٥٠ (التوبة: ٥٥) تأمل كيف جعل الإيتاء لله والرسول كما قال: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ لُوهُ ﴾ (الحشر: ٧) وجعل الحسب له، فلم يقل: وقالوا حسبنا الله ورسوله، بل جعله خالص حقه، كما قال: ﴿ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على الرغبة إليه وحده، كما

<sup>(</sup>١) فيكون قوله: ﴿ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ ﴾ عطف على الكاف في ﴿ حَسْبُكَ ﴾ وهذا هو الصواب.

<sup>(</sup>٢) فيكون قوله: ﴿وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ ﴾ عطف على لفظ الجلالة «الله» وهذا خطأ.

قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَبِ ﴾ (الشرح: ٨) فالرغبة والتوكل والإنابة والحسب لله وحده، كما أن العبادة والتقوى والسجود والنذر والحلف لا يكون إلا له سبحانه وتعالى. انتهى كلامه.

وبهذا يتبين مطابقة الآية للترجمة لأن الله تعالى أخبر أنه حسب رسوله، وحسب أتباعه، أي كافيهم وناصرهم، فنعم المولى ونعم النصير، وفي ضمن ذلك أمر لهم بإفراده تعالى بالحسب، استكفاء بكفايته تبارك وتعالى وذلك هو التوكل.



# وَقُولُهُ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوكَ حَسْبُهُ وَ ﴿ الطلاق: ٣).

قال: «وقوله: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُو حَسَّبُهُو ﴾. قال ابن القيم: أي كافيه، ومن كان الله كافيه وواقيه؛ فلا مطمع فيه لعدوه، ولا يضره إلا أذى لا بد منه كالحر والبرد والجوع والعطش، وأما أن يضره بها يبلغ به مراده فلا يكون أبداً؛ وفرق بين الأذى الذي هو في الظاهر إيذاءً، وهو في الحقيقة إحسان إليه، و(١) إضرار بنفسه وبين الضرر الذي يشتفى به منه. قال بعض السلف: جعل الله لكل عمل جزاء من نفسه، وجعل جزاء التوكل عليه نفس كفايته فقال: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى عَمل جَزاء من نفسه، وجعل جزاء التوكل عليه نفس كفايته فقال: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ عَل الله عَل الله عَل الله عَل عَل عَل عَل عَل عَل عَل عَل الله عَل ا

وفي أثر رواه أحمد في «الزهد» عن وهب بن منبه قال الله عز وجل في بعض كتبه: «بعزي إنه من اعتصم بي فإن كادته السهاوات ومن فيهن، والأرضون بمن فيهن؛ فإني أجعل له بذلك مخرجاً، ومن لم يعتصم بي؛ فإني أقطع يديه من أسباب السهاء وأخسف من تحت قدميه الأرض؛ فأجعله في الهواء ثم أكله إلى نفسه، كفى بي لعبدي مآلاً، إذا كان عبدي في طاعتي أعطيه قبل أن يسألني، وأستجيب له قبل أن يدعوني، فأنا أعلم بحاجته التي ترفق به منه»، وفي الآية دليل على فضل التوكل، وأنه أعظم الأسباب في جلب المنافع، ودفع المضار؛ لأن الله علق الجملة الأخيرة (٢)

<sup>(</sup>١) أي وإن كان.

<sup>(</sup>٢) فهو حسبه.

على الأولى (١) تعليق الجزاء على الشرط فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه؛ لأنه تعالى رتَّب الحكم على الوصف المناسب له، فعلم أن توكله هو سبب كون الله حسباً له. ذكره شيخ الإسلام.

وفيها تنبيه على القيام بالأسباب مع التوكل؛ لأنه تبارك وتعالى ذكر التقوى، ثم ذكر التوكل كما قال: ﴿وَاتَقُوا اللّهَ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَعَلَى اللهِ اللهُ وَعَلَى اللهِ اللهُ وَحَلَى اللهِ اللهُ وَحَلَى اللهِ اللهُ وَحَلَى اللهُ فَعَلَى اللهُ فَعَلَى اللهُ فَعَلَى اللهُ فَعَلَى اللهُ فَعَلَى اللهُ فَعَلَى اللهُ وَحَسِبه، فالتوكل بدون القيام بالأسباب المأمور بها عجز محض، وإن كان مشوباً بنوع من التوكل ، فلا ينبغي للعبد أن يجعل توكله عجزاً (٢)، ولا عجزه توكلاً (٣)، بل يجعل توكله من جملة الأسباب التي لا يتم المقصود إلا بها كلها. ذكر معناه ابن القيم.



<sup>(</sup>١) يتوكل على الله.

<sup>(</sup>٢) بأن يترك الأسباب.

<sup>(</sup>٣) بأن يتوكل إذا عجز عن الأسباب بل يتوكل قبل فعل الأسباب وبعدها.

وَعَن ابنِ عَبَّاسٍ قَالَ: ﴿ حَسْبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ آَنَ هَا لَهَا إِبرَاهِيمُ وَعَن ابنِ عَبَّاسٍ قَالَ: ﴿ وَقَالَهَا مُحَمَّدٌ عَلَيْ حِينَ قَالُوا لَهُ: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ آَنَ عَمران: اللّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ آَنَ عَمران: اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ آَنَ عَمران: اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ آَنَ عَمران: اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

قوله: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ ﴾. أي: كافينا فلا نتوكل إلا عليه، كما قال: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ ﴾ (الطلاق: ٣). أي: كافيه، كما قال: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ (الطلاق: ٣). أي: كافيه، كما قال: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ (الزمر: ٣٦).

قوله: ﴿وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ اَي: نعم الموكل إليه المتوكل عليه، كما قال تبارك وتعالى: ﴿وَأَعْتَصِمُواْ بِاللّهِ هُو مَوْلَكُورٌ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلِى وَنِعْمَ ٱلنّصِيرُ ﴿ الحج: ٧٧) فقد تضمنت هذه الكلمة العظيمة التوكل على الله والالتجاء إليه، قال ابن القيم: وهو حسب من توكل عليه، وكافي من لجأ إليه، وهو الذي يؤمن خوف الخائف، ويجير المستجير، وهو نعم المولى ونعم النصير، فمن تولاه ، واستنصر به، وتوكل عليه، وانقطع بكليته إليه، تولاه، وحفظه وحرسه، وصانه، ومن خافه واتقاه أمّنه عليه في يخذر، وجلب إليه كل ما يحتاج إليه من المنافع.

قوله: «قالها إبراهيم على حين ألقي في النار». وفي رواية عن ابن عباس: «قال: كان آخر قول إبراهيم عليه السلام- حين ألقي في النار: ﴿حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ اللهُ ﴾ رواه البخاري، وقد ذكر الله القصة في سورة الأنبياء -عليهم السلام-.

قوله: «وقالها محمد ﷺ» إلى آخره. وذلك بعد ما كان من أمر أحد ما كان. بلغ النبي ﷺ وأصحابه أن أبا سفيان ومن معه قد أجمعوا الكرة عليهم فخرج النبي ﷺ،

ومعه أبو بكر وعمر وعثمان وعلي، والزبير، وطلحة، وعبدالرحمن بن عوف، وحذيفة بن اليهان، وعبدالله بن مسعود، وأبو عبيدة بن الجراح في سبعين راكباً حتى انتهى إلى حمراء الأسد، وهي من المدينة على ثلاثة أميال -ثم ألقى الله الرعب في قلب أبي سفيان - فرجع إلى مكة، ومر به ركب من عبد القيس فقال: أين تريدون؟ فقالوا: نريد المدينة، قال: فهل أنتم مبلغون عني محمداً رسالة أرسلكم بها إليه؟ قالوا: نعم قال: فإذا وافيتموه فأخبروه أنا قد أجمعنا السير إليه وإلى أصحابه لنستأصل بقيتهم، فمر الركب برسول الله على وهو بحمراء الأسد فأخبروه بالذي قال أبو سفيان وأصحابه، فقال: ﴿ صَلَّبُنَا ٱلله وَيَعْمَ الله عَلَيْ وهو بحمراء الأسد فأخبروه بالذي قال أبو سفيان وأصحابه، فقال: ﴿ صَلَّبُنَا ٱلله وَيَعْمَ السير والتفاسير.

ففي هاتين القصتين فضل هذه الكلمة وأنها قول إبراهيم ومحمد -عليهما الصلاة والسلام- في الشدائد؛ ولهذا جاء في الحديث: «إذا وقعتم في الأمر العظيم فقولوا حسبنا الله ونعم الوكيل» رواه ابن مردويه وأن القيام بالأسباب مع التوكل على الله لا يتنافيان، بل يجب على العبد القيام بهما، كما فعل الخليلان -عليهما الصلاة والسلام-؛ ولهذا جاء في الحديث الصحيح الذي رواه الإمام أحمد وأبو داود والنسائي عن عوف بن مالك أن النبي على قضى بين رجلين فقال المقضي عليه لما أدبر: حسبي الله ونعم الوكيل فقال رسول الله على: «ردوا على الرجل فقال ما قلت؟» قال: قلت: حسبي الله ونعم الوكيل، فقال رسول الله على العجز (۱)، ولكن عليك بالكيس، فإذا غلبك أمر، فقل: حسبى الله ونعم

<sup>(</sup>۱) وهو القعود عن فعل الأسباب، فمثلاً لو فرط شخص في حقه ودينه الذي له عليه فلم يُشهد ثم أنكر من عليه الحق فطلب منه الحاكم أن يحلف فحلف فقال المقضي: ﴿حَسَّبُنَا ٱللهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ اللهُ وَعَلَى عَجْزه وإهماله بخلاف ما لو أشهد وكتب ثم ضاعت الوثيقة أو مات الشهود فقال هذه الكلمة فيكون قد قالها بحقيقتها ومعناها وفي محلها ولا يلام لعدم تفريطه.

الوكيل»، وفي الآية دليل على أن الإيهان يزيد وينقص. قال مجاهد في قوله: ﴿ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا ﴾ قال: الإيهان يزيد وينقص، وعلى أن ما يكرهه الإنسان قد يكون خيراً له، وأن التوكل أعظم الأسباب في حصول الخير ودفع الشر في الدنيا والآخرة.



#### باب

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَفَ أَمِنُواْ مَكَرَ اللَّهِ ۚ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّاعِرَافِ: ٩٩).

## الشِّجُجُ :

المراد بهذه الترجمة التنبيه على الجمع بين الرجاء والخوف، ولذلك ذكر بعد هذه الآية قوله تعالى: ﴿وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ } إِلَّا ٱلضَّآلُونَ ﴿ ﴿ ﴿ الحجر: ٥٦) وهذا هو مقام الأنبياء والصديقين كما قال تعالى: ﴿ أُولَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْذُورًا ﴿ ﴿ ﴾ (الإسراء: ٥٧) فابتغاء الوسيلة هو التقرب بحبه وطاعته، ثم ذكر الرجاء والخوف وهذه أركان الإيمان(١١)، وقال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا لَيُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ۞ ﴿ (الأنبياء: ٩٠)، وقال تعالى عن إبراهيم -عليه السلام-: ﴿وَلَآ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ ۚ إِلَّا أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴿ ﴿ الْأَنعَامِ: ٨٠)، وقال عن شعيب: ﴿ قَدِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّئِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّنَنَا ٱللَّهُ مِنْهَا ۚ وَمَا يَكُونُ لَنَاَ أَن نَعُودَ فِيهَآ إِلَّآ أَن يَشَآءَأَللَّهُ رَبُّناً ﴾ (الأعراف: ٨٩) فوكَّلا الأمر إلى مالكه، وقال تعالى عن الملائكة -عليهم السلام-: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ٥٠٠ (النحل: ٥٠)، وقال النبي ﷺ: «إني لأعلمكم بالله وأشدكم له خشية»(٢) وكلما قوي إيهان العبد ويقينه قوي خوفه ورجاؤه مطلقاً، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ

<sup>(</sup>١) المحبة والرجاء والخوف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، والذي رواه صهيب.

عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰ وَأُ ۚ ﴿ وَاطْرَ: ٢٨)، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةٍ رَبِّهِم ثُمشْفِقُونَ ﴿ ۖ وَٱلَّذِينَ هُم بِئَايَتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْثُونَ مَآ ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴿ اللَّهُ مِنونَ: ٥٧-٢٠) قالت عائشة يا رسول الله هو الرجل يزني ويسرق ويخاف أن يعاقب؟ قال: «لا يا بنت الصديق هو الرجل يصلى ويصوم ويتصدق ويخاف أن لا يقبل منه» رواه الإمام أحمد والترمذي وابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم وصححه. قال ابن القيم (١<sup>)</sup>: الخوف من أجل منازل الطريق، وخوف الخاصة أعظم من خوف العامة، وهم إليه أحوج، وهم به أليق وله ألزم؛ فإن العبد إما أن يكون مستقيهاً أو مائلاً عن الاستقامة. فإن كان مائلاً عن الاستقامة فخوفه من العقوبة على ميله، ولا يصح الإيمان إلا بهذا الخوف، وهو ينشأ من ثلاثة أمور؛ أحدها: معرفته بالجناية وقبحها، والثاني: تصديق الوعيد وأن الله رتّب على المعصية عقوبتها، الثالث: أنه لا يعلم أنه يمنع من التوبة (٢) ويحال بينه وبينها إذا ارتكب الذنب فبهذه الأمور الثلاثة يتم له الخوف، ويحسب قوتها وضعفها يكون قوة الخوف، وضعفه، هذا قبل الذنب، فإذا عمله كان خوفه أشد، وبالجملة فمن استقر في قلبه ذكر الدار الآخرة وجزائها، وذكر المعصية والتوعد عليها، وعدم الوثوق بإتيانه بالتوبة النصوح؛ هاج من قلبه من الخوف ما لا يملكه، ولا يفارقه حتى ينجو، وأما إن كان مستقيماً مع الله؛ فخوفه يكون من جريان الأنفاس لعلمه بأن الله مقلب القلوب وما من قلب إلا وهو بين إصْبَعَينِ مِنْ أصابع الرحمن عز وجل فإن شاء أن يقيمه أقامه، وإن شاء أن يزيغه أزاغه كما ثبت عن النبي على وكانت أكثر يمينه: «لا ومقلب القلوب» ويكفى في هذا قوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَتَ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ } (الأنفال: ٢٤) فأي قرار لمن هذه حاله ومن أحق بالخوف منه، بل خوفه لازم له في كل حال، وإن

<sup>(</sup>١) هذا البحث في «طريق الهجرتين».

<sup>(</sup>٢) العبارة في «طريق الهجرتين» لعله يمنع من التوبة.

توارى عنه بغلبة حال أخرى عليه، فالخوف حشو قلبه، ولكن توارى عنه بغلبة غيره، فوجود الشيء غير العلم به، فالخوف الأول ثمرة العلم بالوعد والوعيد، وهذا الخوف ثمرة العلم بقدرة الله عز وجل وعزته وجلاله، وأنه الفعال لما يريد، وأنه المحرك للقلب المصرِّف له كيف يشاء، لا إله إلا هو العزيز الحكيم. انتهى. فهذا الخوف الثاني هو من خوف المكر.

إذا علمت هذا، فمعنى الآية المترجم لها أن الله تبارك وتعالى لما ذكر حال أهل القرى المكذبين للرسل، بيَّن أن الذي حملهم على ذلك هو الأمن من عذاب الله، وعدم الخوف منه، كما قال: ﴿ أَفَا مِن أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا بَيْنَا وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ الْعَرَافَ بَاللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ ال

فدل على وجوب الخوف من مكر الله، قال الحسن: من وسِّع عليه فلم ير أنه يُمكر به فلا رأي له، ومن قُتِّ عليه، فلم ير أنه ينظر له فلا رأي له. وقال قتادة: بغت القوم أمر الله، وما أخذ الله قوماً قط إلا عند سلوتهم وغرتهم ونعمتهم، فلا تغتروا بالله إنه لا يغتر به إلا القوم الفاسقون. رواهما ابن أبي حاتم.

وفي الحديث: «إذا رأيت الله يعطي العبد من الدنيا على معاصيه ما يحب ، فإنها هو استدراج» رواه أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم. وقال إسهاعيل بن رافع: من الأمن من مكر الله إقامة العبد على الذنب يتمنى على الله المغفرة. رواه ابن أبي حاتم.

# وَقُولُهُ: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ } إِلَّا ٱلضَّآ أُونِ فَ اللَّهِ اللَّهِ ١٤٥).

قَـال: «وقوله: ﴿وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّخْمَةِ رَبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلظَّآلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ». نبه المصنف -رحمه الله- بهذه الآية على الجمع بين الرجاء والخوف، فإذا خاف فلا يقنط من رحمة الله، بل يرجوها مع العمل الصالح كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ۚ وَٱللَّهُ غَفُورٌ ۖ رَّجِيعٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا ٢١٨) فذكر سبحانه أنهم يرجون رحمة الله مع الاجتهاد في الأعمال الصالحة فأما الرجاء مع الإصرار على المعاصي، فذاك من غرور الشيطان؛ إذا تبين ذلك فقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ ﴾ حكاية قول إبراهيم -عليه السلام- لما بشرته الملائكة بولده إسحاق -عليه السلام- فقال: ﴿ أَبَشَّرْتُمُونِي عَلَىٰ أَن مَّسَّنِيَ ٱلْكِبَرُ فَبِمَ تُبَيِّرُونَ ﴿ ﴿ ﴿ الْحَجْرِ: ٥٥) استبعاداً لوقوع هذا في العادة مع كبر السن منه ومن زوجته قالوا: ﴿بَشَّرْنَكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ (الحجر: ٥٥) أي: الذي لا ريب فيه ولا مثنوية (١) بل هو أمر الذي ﴿إِذَآ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ﴿ اللَّهُ ﴾ (بس: ٨٢) وإن بعد مثله في العادة التي أجراها فإن ذلك عليه يسير؛ إذا أراده، فلا تكن من القانطين، أي لا تيأس من رحمة الله، قال إبراهيم -عليه السلام-: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا ٱلضَّالُّونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ ولكن يرجو من الله الولد، وإن كان قد كَبر (٢)، وأسنَّتْ امرأته، فإنه يعلم من قدرة الله ورحمته ما هو أبلغ من ذلك. قال السدي: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ عَ ﴾ قال:

<sup>(</sup>١) أي: لا استثناء.

<sup>(</sup>٢) بكسر الباء الموحدة.

من ييأس من رحمة ربه. رواه ابن أبي حاتم. ﴿ إِلَّا ٱلضَّالُونَ ﴿ وَالْكَافُرُونَ وَاللَّهُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَلُورُونَ وَاللَّهُ وَلَا يَاللُّهُ إِلَّا ٱللَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ اللَّهُ أَلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ أَلَى مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَى مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَقُرْبُ مِنْهَا مِن العابد القائط اللهُ رواه الحكيم الترمذي والحاكم في «تاريخه».

<sup>(</sup>۱) فالضالون هم الكافرون بدليل الآية الأخرى: ﴿إِنَّهُۥ لَا يَأْتِضُنُ مِن رَقِح اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْأَولَى بأن المراد به الكفر، وهذا وإن كان من قول يعقوب إلا أن الله حكاه عنه مقراً له على ذلك والنبي ﷺ أقر ذلك ولم ينكره فدل على أن القانط كافر.

<sup>(</sup>٢) في نسخة الفاجر بدل العاجز.

وعَن ابنِ عَبَّاسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُما- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ سُئِلَ عَنِ الكَبَائِرِ؟ قَالَ: «الشِّركُ بِالله، وَاليَأْسُ مِن رَوْحِ الله، وَالأَمنُ مِن مَكْرِ الله».

هذا الحديث رواه البزار وابن أبي حاتم من طريق شبيب بن بشر عن عكرمة، عن ابن عباس أن رسول الله على كان متكئاً، فدخل عليه رجل فقال: ما الكبائر؟ فقال: «الشرك بالله» وذكر الحديث، ورجاله ثقات إلا شبيب بن بشر فقال ابن معين: ثقة، وليّنه ابن أبي حاتم، ومثل هذا يكون حسناً (۱)، وقال ابن كثير: في إسناده نظر، والأشبه أن يكون موقوفاً (۲).

قوله: «الشرك بالله»: هو أكبر الكبائر، إذ مضمونه تنقيص رب العالمين وإلههم ومالكهم وخالقهم الذي لا إله إلا هو، وعدل غيره به، كما قال: ﴿ ثُمَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ كَ الله الانعام: ١) فهو أظلم الظلم، وأقبح القبيح، ولهذا لا يُغفر إن لم يتب منه، بخلاف غيره من الذنوب، ففي مشيئة الله إن شاء غفرها، وإن شاء عذب بها.

قوله: «واليأس من روح الله»: أي: قطع الرجاء والأمل من الله فيها يرومه ويقصده، قال تعالى: ﴿وَلَا تَأْتَكُونُ مِن رَوْج اللّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الله ورحمته وجوده ومغفرته.

اَلْكَنفِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (بوسف: ٨٧) وذلك إساءة ظن بكرم الله ورحمته وجوده ومغفرته.

قوله: «والأمن من مكر الله»: أي: من استدراجه للعبد أو سلبه ما أعطاه من الإيهان -نعوذ بالله من غضبه- وذلك جهلٌ بالله وبقدرته، وثقة بالنفس وعُجْبٌ

<sup>(</sup>١) لأنه اختلف في توثيق بعض رواته، وله شواهد من الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>٢) ولكنه وإن كان موقوفاً فله حكم المرفوع لأن مثل هذا لا يقال بالرأي، لأنه مما لا مجال للرأي فيه، وتشهد له نصوص الكتاب والسنة.

بها، واعلم أن هذا الحديث لم يُرِدْ فيه حصر الكبائر فيها ذكر (١)، بل الكبائر كثيرة، ولكن ذكر ما هو أكبرها، أو من أكبرها، ولهذا قال ابن عباس: هي إلى السبعين أقرب منها إلى السبع، رواه ابن جرير وابن أبي حاتم، وفي رواية هي إلى سبعمئة أقرب منها إلى سبع، غير أنه لا كبيرة مع استغفار (٢)، ولا صغيرة مع إصرار.



<sup>(</sup>١) لأن مفهوم العدد لا يفيد الحصر.

<sup>(</sup>٢) المقرون بالتوبة.

وَعَن ابنِ مَسعُودٍ قَالَ: «أَكبَرُ الكَبَائِرِ: الإِشرَاكُ بِالله، وَالأَمنُ مِن مَكرِ الله، وَالأَمنُ مِن مَكرِ الله، وَالتَأْسُ مِن رَوْح الله» [رَوَاهُ عَبدُالرَّزَّاقِ].

هذا الأثر رواه ابن جرير بأسانيد صحاح عن ابن مسعود، قال ابن كثير: وهو صحيح بلا شك، ورواه الطبراني أيضاً.

وقوله: «أكبر الكبائر الإشراك بالله»: أي في ربوبيته أو عبادته وهذا بالإجماع. وقوله: «والقنوط من رحمة الله»: قال أبو السعادات: هو أشد اليأس من الشيء.

قلت: فعلى هذا يكون الفرق بينه وبين اليأس كالفرق<sup>(۱)</sup> بين الاستغاثة والدعاء، فيكون القنوط من اليأس، وظاهر القرآن أن اليأس أشد لأنه حكم لأهله بالكفر، ولأهل القنوط بالضلال، وفيه التنبيه على الجمع بين الرجاء والخوف، فإذا خاف فلا يقنط ولا ييأس، وكان السلف يستحبون أن يقوى في الصحة الخوف، وفي المرض الرجاء، هذه طريقة أبي سليمان وغيره، قال: وينبغي للقلب أن يكون الغالب عليه الخوف<sup>(۱)</sup> فإذا كان الغالب عليه الرجاء فسد، فنسأل الله تعالى أن يرزقنا خشيته في الغيب والشهادة إنه على كل شيء قدير.

### **\$\$**

<sup>(</sup>١) أي بالعموم والخصوص، فالدعاء أعم من الاستغاثة، لأنها من المكروب خاصة، والقنوط أخص من اليأس.

<sup>(</sup>٢) فالخوف أصلح للعبد في الدنيا لأنه يحمله على العمل الصالح وترك القبائح والآثام، وأما الرجاء فهو أصلح للمريض لأنه يحمله على حسن الظن، ولا بد من الخوف والرجاء في سير العبد إلى ربه ولا بد للرجاء من عمل كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُوا في سَبِيلِ اللّهِ أُوْلَتِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ ﴾، وكما في قوله: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْشُمُمُ اللّهُ وَيُقِيمُونَ وَيُوْتُونَ وَيَقْتِمُونَ الرّحة بالعمل.



## باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله

الشِّخُجُ :

لما كان الله ببديع حكمته، ولطيف رحمته قضى أن يبتلي النوع الإنساني بالأوامر والنواهي والمصائب التي قدرها عليهم، أمرهم بالصبر على ذلك، وافترضه عليهم تسلية لهم وتقوية على ذلك، ووعدهم عليه الثواب بغير حساب كها قال: ﴿إِنَّمَا يُوقَى الصَّيْرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابِ ﴿ الْحَلَور ، ١٠ ) فعلى هذا يكون الصبر ثلاثة أنواع: صبر على المأمور، وصبر عن المحظور، وصبر على المقدور (١) ويشملها قوله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ صَبَرُواْ اَبْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِم ﴾ (الرعد: ٢٢)، وقوله تعالى: ﴿ اَلَذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَى رَبِّهِم ﴾ (النحل: ٢٢)، وقوله تعالى: ﴿ اَلَذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَى الله كما قال: ﴿ وَاَصِيرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا لِلَّهِ الله كما السبر لا يحصل إلا بالله كما قال: ﴿ وَاَصِيرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا لِلَّهِ الله إلى الجمع بينها، وقال تعالى: ﴿ وَاصِيرُ وَمَاصَبُرُكَ إِلَّا لِلَّهِ الله عَلَى الله والسبر في تسعين موضعاً، وقال النبي ﷺ: «والصبر ضياء» رواه أحمد ومسلم، الصبر في تسعين موضعاً، وقال النبي ﷺ: «والصبر ضياء» رواه أحمد ومسلم،

<sup>(</sup>١) وذكر المؤلف في هذا الباب النوع الثالث لأن الإنسان قد يجزع ولا يصبر عند المصائب، أما الأول والثاني فالكتاب كله فيها.

فائدة: إذا أصاب الإنسان مصيبة فللإنسان ثلاث حالات ودرجات؛ أحدها: أن يعتبرها مصيبة فيصبر عليها، ولكن لا ينشرح صدره للرضا بها، الثانية: أن يصبر عليها ويرضى بها لما يعلم له في ذلك من الأجر والثواب، والثالثة: أن يصبر عليها ويرضى بها ويعتبرها نعمة فيشكر الله عليها لعلمه بالثواب المترتب على ذلك، فيصبر ويرضى ويشكر عليها، والثاني يصبر ويرضى بها، والأول يصبر عليها فقط وقد لا يرضى بها بل يعتبرها مصيبة تستوجب الصبر فقط وهي درجات ثلاث في الكهال والفضل.

وقال -عليه السلام-: «ما أعطي أحد عطاءً خيراً وأوسع من الصبر» رواه البخاري ومسلم، وفي حديث آخر: «الصبر نصف الإيمان» رواه أبو نعيم والبيهقي في «الشعب» وقال عمر: وجدنا خير عيشنا بالصبر. رواه البخاري، وقال علي بن أبي طالب: ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا قطع الرأس بان الجسد، ثم رفع صوته فقال: ألا لا إيمان لمن لا صبر له، والأحاديث والآثار في ذلك كثيرة واشتقاقه من صبر إذا حبس ومُنِع، فالصبر (۱) حبس النفس عن الجزع، واللسان عن التشكي والسخط، والجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب ونحوهما. ذكره ابن القيم.



<sup>(</sup>١) هذا تعريف الصبر.

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ۚ ﴾ (التغابن: ١١).

قَـال: «وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ۚ ﴾. أول الآية: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ أَو وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ (التغابن: ١١): أخبر تعالى أن ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في الأنفس إلا بإذن الله، أي: بقدره وأمره كما قال في الآية الأخرى: ﴿إِلَّا فِي كِتَنْبِ مِن قَبْـلِ أَن نَّبْرَأُهَـٱ ۚ إِنَّا ذَالِكَ عَلَى أَلِيَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ الْحَديد: ٢٢) قال ابن عباس في قوله: ﴿ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (١) إلا بأمر الله، يعنى: من قدره ومشيئته ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأُللِّهِ يَهْدِ قَلْبَهُمْ ﴾ أي: ومن أصابته مصيبة فعلم أنها بقضاء الله وقدره، فصبر واحتسب واستسلم لقضاء الله جازاه الله تعالى بهداية قلبه التي هي أصل كل سعادة وخير في الدنيا والآخرة، وقد يخلف عليه أيضاً في الدنيا ما أخذه منه أو خيراً منه كما قال: ﴿وَبَشِرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ ۖ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَكِتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّآ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أُوْلَيَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِّن زَيِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ مَا ١٥٥ -١٥٧ ) قال ابن عباس: يهد قلبه اليقين فيعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، وفي الحديث الصحيح: «عجباً للمؤمن لا يقضي الله له قضاءً إلا كان خيراً له، إن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له، وإن أصابته سراء فشكر كان خيراً له وليس لأحد إلا للمؤمن».

تيسيرالعزيز الحميد

وقوله: ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى أَن ذَلَكَ صَادَرَ عَن عَلَمُهُ المَّتَضَمَنُ الْحَكَمَةِ، وذَلَكَ يُوجِب الصبر والرضى.



قَالَ عَلَقَمَةُ: «هُوَ الرَّجُلُ تُصِيبُهُ المُصِيبَةُ فَيَعلَمُ أَنَّهَا مِن عِندِ الله: فَيَرضَى وَيُسَلِّم».

هذا الأثر رواه ابن جرير وابن أبي حاتم عن علقمة وهو صحيح، وعلقمة هو ابن قيس بن عبدالله النخعي الكوفي ولد في حياة النبي على وسمع من أبي بكر وعمر وعثمان وعلي وسعد وابن مسعود وعائشة وغيرهم، وهو من كبار التابعين وأجلائهم وعلمائهم وثقاتهم. مات بعد الستين.

قوله: «هو الرجل تصيبه المصيبة» إلى آخره: هذا التفسير للإيهان المذكور في الآية تفسير باللازم وهو صحيح؛ لأن هذا لازم الإيهان الراسخ في القلب، وقريب منه تفسير سعيد بن جبير، ومن يؤمن بالله يهد قلبه يعني يسترجع يقول: إنا لله وإنا إليه راجعون، وفي الآية: أن الصبر سبب لهداية القلب، وأن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها، وأن الأعمال من الإيهان، وفيها إثبات القدر.



وَفِي «صَحِيحٍ مُسلِمٍ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ: الطَّعْنُ فِي النَّسَب، وَالنِّيَاحَةُ عَلَى المَيِّتِ».

قوله: «هما»: أي الاثنتان.

قوله: «بهم كفر». أي: هما بالناس، أي: فيهم كفر. قال شيخ الإسلام: أي هاتان الخصلتان هما كفر قائم بالناس فنفس الخصلتين كفر حيث كانتا في أعمال الكفار (۱)، وهما قائمتان بالناس، لكن ليس من قام به شعبة من شعب الكفر يصير كافراً الكفر المطلق، حتى تقوم به حقيقة الكفر، كما أنه ليس من قام به شعبة من شعب الإيمان يصير مؤمناً حتى يقوم به أصل الإيمان، وفرق بين الكفر المعرف باللام كما في قوله: «ليس بين العبد وبين الكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة (۱)» وبين كفر منكّر في الإثبات.

قوله: «الطعن في النسب»: أي عيبه، ويدخل فيه أن يقال: هذا ليس ابن فلان مع ثبوت نسبه في ظاهر الشرع. ذكره بعضهم.

قوله: «والنياحة على الميت»: أي: رفع الصوت بالندب بتعديد شمائله لما في ذلك من التسخط على القدر والجزع المنافي للصبر، وذلك كقول النائحة: واعضداه، وناصراه، واكاسياه ونحو ذلك، وفيه دليل على أن الصبر واجب لأن النياحة منافية له، فإذا حَرُّمت دلّ على وجوبه، وفيه أن من الكفر ما لا ينقل عن الملة.

### 

<sup>(</sup>١) لكنه كفر أصغر عملي لأنه منكَّر.

<sup>(</sup>٢) فهو كفر أكبر عند المحققين ولو تركها كسلاً وتهاوناً ويدل على ذلك قوله عنها: "وعموده -أي الإسلام- الصلاة»، وقال: "العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر» فأطلق، وقد ذكر الأدلة ابن القيم في رسالة "الصلاة» وذكرها غيره، وذهب الأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأبو حنيفة ورواية عن أحمد أن كفره كفراً أصغر وهو أعظم من الزنا والشرب، والأول أصح القولين.

[وَلَـهُمَا] عَن ابنِ مَسعُودٍ مَرفُوعاً: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ، وَشَقَّ الْجُيُوبَ، وَدَعَى بِدَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ».

قوله: «ليس منا»: هذا من نصوص الوعيد، وقد جاء عن سفيان الثوري وأحمد كراهة تأويلها ليكون أوقع في النفوس<sup>(۱)</sup> وأبلغ في الزجر، وقيل: أي ليس من أهل سنتنا وطريقتنا؛ لأن الفاعل لذلك ارتكب محرماً، وترك واجباً، وليس المراد إخراجه من الإسلام بل المراد المبالغة في الردع عن الوقوع في ذلك، كما يقول الرجل لولده عند معاقبته (۱) لست مني ولست منك، فالمراد أن فاعل ذلك ليس من المؤمنين الذي قاموا بواجبات الإيهان.

قوله: «من ضرب الخدود»: قال الحافظ: خص الخد بذلك لكونه الغالب، وإلا فضرب بقية الوجه مثله.

قلت: بل ولو ضرب غير الوجه كالصدر (٢٥) فكما لو ضرب غير الخد فيدخل في معنى ضرب الخد إذ الكل جزع منافٍ للصبر فيحرم.

قوله: «وشق الجيوب»: جمع جيب وهو الذي يدخل فيه الرأس من الثوب، وكانوا يشقونه حزناً على الميت. قال الحافظ: والمراد إكمال فتحه إلى آخره.

قلت: الظاهر أن فتح بعضه كفتحه كله.

قوله: «ودعى بدعوى الجاهلية»: قال شيخ الإسلام: هو ندب الميت، وقال

<sup>(</sup>١) هذا مذهب السلف إمرارها لتكون أبلغ في الزجر ولكن في معرض الرد على الخوارج والمعتزلة يبيِّن لهم طلبة العلم أن المراد بها أن دينه ناقص وإيهانه ضعيف وليس المراد أنه يخرج عن الإسلام كها تدل على ذلك النصوص الأخرى بل هي من الكبائر ولا يخرج بها من الملة عند أهل السنة.

<sup>(</sup>٢) لعلها معاتبته.

<sup>(</sup>٣) كما تفعل الشيعة من ضربهم لصدورهم مما يدل على جزعهم وتسخطهم فهم أبعد الناس عن السنة والصواب.

غيره: هو الدعاء بالويل والثبور. وقال الحافظ: أي من النياحة ونحوها وكذا الندب به كقولهم: واجبلاه، وكذا الدعاء بالويل والثبور. وقال ابن القيم: الدعاء بدعوى الجاهلية كالدعاء إلى القبائل والعصبية للإنسان، ومثله التعصب للمذاهب والطوائف، والمشايخ وتفضيل بعض على بعض في الهوى والعصبية وكونه منتسباً إليه يدعو إلى ذلك، ويوالي عليه، ويعادي ويزن الناس به، فكل هذا من دعوى الجاهلية (۱).

قلت: والصحيح أن دعوى الجاهلية يعم ذلك كله وقد جاء لعن من فعل ما في هذا الحديث عن ابن ماجه، وصححه ابن حبان عن أبي أمامة أن رسول الله على الخامشة وجهها، والشاقة جيبها، والداعية بالويل والثبور» وهذا يدل على أن هذه الأمور من الكبائر لأنها مشتملة على التسخط على الرب وعدم الصبر الواجب، والإضرار بالنفس من لطم الوجه، وإتلاف المال؛ بشق الثياب وتمزيقها وذكر الميت بها ليس فيه، والدعاء بالويل والثبور والتظلم من الله تعالى وبدون هذا يثبت التحريم الشديد، فأما الكلمات اليسيرة إذا كانت صدقاً على وجه النوح والتسخط فلا تحرم، ولا تنافي الصبر الواجب. نص عليه أحمد لما رواه في «مسنده» عن أنس أن أبا بكر -رضي الله عنه - دخل على النبي على بعد وفاته فوضع فمه بين عينيه ووضع يديه على صدغيه وقال: «وانبياه واخليلاه واصفياه» وكذلك صح عن فاطمة -رضي الله عنها- أنها ندبت أباها على فقالت: «يا أبتاه وكذلك صح عن فاطمة -رضي الله عنها- أنها ندبت أباها على فقالت: «يا أبتاه أجاب رباً دعاه...» الحديث.

واعلم أن الحديث المشروح لا يدل على النهي عن البكاء أصلاً، وإنها يدل على النهي عها ذكر فيه فقط، وكذلك يدل على النهي عها في معناه كالبكاء برنّة، وحلّق الشعر، وخمْش الوجوه ونحو ذلك، أما البكاء على وجه الرحمة والرقة ونحو ذلك فيجوز، بل قال شيخ الإسلام: البكاء على الميت على وجه الرحمة حسن مستحب،

<sup>(</sup>١) والواجب أن يكون التفضيل بشيء من الشرع للعلماء وغيرهم.

ولا ينافي الرضى بقضاء الله، بخلاف البكاء عليه لفوات حظه منه.

قلت: ويدل لذلك قوله -عليه السلام- لما مات ابنه إبراهيم: «تدمع العين، ويجزن القلب، ولا نقول إلا ما يرضي الرب وإنا بك يا إبراهيم لمحزونون» وهو في «الصحيح» وفي «الصحيحين» عن أسامة بن زيد أن رسول الله على الطلق إلى أحد بناته ولها صبي في الموت فرفع إليه الصبي ونفسه تقعقع كأنها شن ففاضت عيناه فقال سعد: ما هذا يا رسول الله؟ قال: «هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده، وإنها يرحم الله من عباده الرحماء».



وَعَن أَنَسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «إِذَا أَرَادَ الله بِعَبْدِهِ الخَيْرَ، عَجَّلَ لَهُ العُقُوبَةِ فِي الدُّنْيَا، وَإِذَا أَرَادَ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ، أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ، حَتَّى يُوَافِي بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ».

هذا الأثر رواه الترمذي، والحاكم، وحسَّنه الترمذي، وفي إسناده سعد بن سنان. قال الذهبي في موضع: سعد ليس حجة، وفي آخر كأنه غير صحيح. وأخرجه الطبراني، والحاكم عن عبدالله بن مغفَّل، وأخرجه ابن عدي عن أبي هريرة، والطبراني عن عهار بن ياسر وحسَّنه السيوطي.

قوله: "إذا أراد الله بعبده الخير عجّل له العقوبة في الدنيا". قال شارح "الجامع الصغير": أي: يصب البلاء والمصائب عليه جزاء لما فرَّط من الذنوب منه، فيخرج منها وليس عليه ذنب يوافى به يوم القيامة، كما يعلم من مقابله الآتي، ومن فعل ذلك به فقد أعظم اللطف به، لأن من حوسب بعمله عاجلاً في الدنيا خفَّ جزاؤه عليه حتى يكفر بالشوكة التي يشاكها، حتى بالقلم يسقط من الكاتب، فيكفر عن المؤمن بكل ما يلحقه في دنياه حتى يموت على طهارة من دنسه.

قلت: وفي «الصحيح»: «لا يزال البلاء بالعبد حتى يمشي على الأرض وليس على الأرض وليس على الله يزال البلاء عليئة»، وفي «المسند» وغيره من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «لا يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في جسده وماله وفي ولده حتى يلقى الله وما عليه خطيئة».

قال شيخ الإسلام: المصائب نعمة، لأنها مكفرات للذنوب، ولأنها تدعو إلى الصبر، فيثاب عليها، ولأنها تقتضي الإنابة إلى الله والذل له، والإعراض عن الحلق، إلى غير ذلك من المصالح العظيمة فنفس البلاء يكفر الله به الخطايا، ومعلوم أن هذا من أعظم النعم، ولو كان رجل من أفجر الناس فإنه لا بد أن يُخفف الله عنه عذابه بمصائبه. فالمصائب رحمة ونعمة في حق عموم الخلق إلا أن

يدخل صاحبها بسببها في معاص أعظم مما كان قبل ذلك، فتكون شراً عليه من جهة ما أصابه في دينه، فإن من الناس من إذا ابتلي بفقر أو مرض أو جوع حصل له من الجزع والسخط والنفاق ومرض القلب، أو الكفر الظاهر، أو ترك بعض الواجبات وفعل بعض المحرمات ما يوجب له ضرراً في دينه بحسب ذلك.

فهذا كانت العافية خيراً له من جهة ما أورثته المصيبة، لا من جهة المصيبة، كما أن من أوجبت له المصيبة صبراً وطاعة كانت في حقه نعمة دينية، فهي بعينها فعل الرب عز وجل رحمة للخلق، والله تبارك وتعالى محمود عليها، فإن اقترن بها طاعة كان ذلك نعمة ثانية على صاحبها، وإن اقترن بها للمؤمن معصية، فهذا مما تتنوع فيه أحوال الناس كما تتنوع أحوالهم في العافية، فمن ابتلي فرزق الصبر كان الصبر عليه نعمة في دينه، وحصل له بعد ما كفر من خطاياه رحمة، وحصل له بثنائه على ربه صلاة ربه عليه حيث قال: ﴿ أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن زَيِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ مَلَى السيئات، ورفع الدرجات همُ أَلَمُهَ تَدُونَ ﴿ (البقرة: ١٥٧) فحصل له غفران السيئات، ورفع الدرجات وهذا من أعظم النعم. فالصبر واجب على كل مصاب، فمن قام بالصبر الواجب حصل له ذلك. انتهى ملخصاً.

قوله: «وإذا أراد بعبده شراً أمسك عنه». أي: أخَّر عنه العقوبة بذنبه.

قوله: «حتى يُوافَى به يوم القيامة». هو بضم الياء وكسر الفاء منصوباً بحتى مبنياً للفاعل. قال العزيزي: أي: لا يجازيه بذنبه في الدنيا حتى يجئ في الآخرة مستوفى الذنوب وافيها فيستوفى ما يستحقه من العقاب.

قلت: وهذا مما يزهِّد العبد في الصحة الدائمة خوفاً من أن تكون طيباته عُجِّلتْ له في الحياة الدنيا، والله تعالى لم يرض الدنيا لعقوبة أعدائه، كما لم يرضها لإثابة أوليائه بل جعل ثوابهم أن أسكنهم في جواره ورضي عنهم كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِي جَنَّتٍ وَنَهُم ِ ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُّقَنَدِرٍ ﴿ القمر: ١٥-٥٥)

لهذا لما ذكر النبي على الأسقام قال رجل: يا رسول الله وما الأسقام؟ والله ما مرضت قط قال: «قم عنا فلست منا» رواه أبو داود. وهذا الجملة هي آخر الحديث فأما قوله: وقال النبي على النبي على الجزاء» إلى آخره فهو أول حديث آخر لكن لما رواهما الترمذي بإسناد واحد عن صحابي واحد جعلهما المصنف كالحديث الواحد.

وفيه ومن الفوائد: أن البلاء للمؤمن من علامات الخير خلافاً لما يظنه كثير من الناس.

وفيه: الخوف من الصحة الدائمة أن تكون علامة شر.

وفيه: تنبيه على رجاء الله وحسن الظن به فيها يقضيه لك مما تكره.

وفيه: معنى قوله تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴿ (البقرة: ٢١٦).



وَقَالَ ﷺ: ﴿إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلاَءِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا، الْبَلاَءِ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا، الْبَلاَءُم، فَمَنْ رَضِيَ، فَلَهُ الرِّضَى، وَمَنْ سَخِطَ، فَلَهُ السَّخَطُ». [حَسَّنَهُ التَّرِمِذِيُّ]. التَّرِمِذِيُّ].

هذا الحديث رواه الترمذي ولفظه: حدثنا قتيبة، ثنا الليث عن يزيد بن أبي حبيب، عن سعد بن سنان، عن أنس قال: قال رسول الله عليه: "إذا أراد الله بعبده الخير» الحديث الذي قبل هذا، ثم قال: وبهذا الإسناد عن النبي عليه قال: "إن عظم الجزاء» الحديث ثم قال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه، ورواه ابن ماجه وصححه السيوطي، وروى الإمام أحمد عن محمود بن لبيد مرفوعاً: "إذا أحب الله قوماً ابتلاهم فمن صبر فله الصبر ومن جزع فله الجزع». قال المنذري: رواته ثقات.

قوله: «إن عظم الجزاء مع عظم البلاء»: بكسر المهملة وفتح الظاء فيهما ويجوز ضمها مع سكون الظاء أي من كان ابتلاؤه أعظم فجزاؤه أعظم، فعظمة الأجر وكثرة الثواب مع عظم البلاء كيفية وكمية جزاء وفاقاً.

قلت: ولما كان الأنبياء -عليهم السلام- أعظم الناس جزاء كانوا أشد الناس بلاء كما في حديث سعد سئل النبي على الناس أشد بلاء؟ قال: «الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يبتلى الرجل على حسب دينه فإن كان في دينه صلباً الشتد بلاؤه وإن كان في دينه رقة ابتلي على قدر دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض وما عليه خطيئة» رواه الدارمي، وابن ماجه، والترمذي وصححه. وقد يحتج بقوله: «إن عظم الجزاء مع عظم البلاء» من يقول إن المصائب والأسقام يثاب عليها غير تكفير الخطايا، ورجح ابن القيم وغيره أن ثوابها تكفير الخطايا

<sup>(</sup>١) في رواية أحمد والدارمي: «فإن كان في دينه صلابة».

فقط إلا إن كانت سبباً لعمل صالح كالتوبة، والاستغفار والصبر والرضى، فإنه حينئذٍ يثاب على ما تولد منها كها في حديث: «إذا سبقتْ للعبد من الله منزلة لم يبلغها -أو قال: لم ينلها- ابتلاه الله في جسده، أو في ولده، أو في ماله، ثم صبره حتى يبلغه المنزلة التي سبقت له من الله عز وجل» رواه أبو داود في رواية ابن داسة والبخاري في «تاريخه»، وأبو يعلى في «مسنده» وحسَّنه بعضهم. وعلى هذا فيجاب عن الأول: «إن عظم الجزاء مع عظم البلاء». أي: إذا صبر واحتسب.

قوله: «وإن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم». صريح في حصول الابتلاء لمن أحبه الله ولما كان الأنبياء -عليهم السلام- أفضل الأحباب كانوا أشد الناس بلاءً، وأصابهم من البلاء في الله ما لم يصب أحداً لينالوا بذلك الثواب العظيم والرضوان الأكبر وليأتسي بهم من بعدهم، ويعلموا أنهم بشر تصيبهم المحن والبلايا فلا يعبدونهم.

فإن قلت: كيف يبتلي الله أحبابه؟!

قيل: لما كان أحد لا يخلو من ذنب كان الابتلاء تطهيراً لهم كما صحت بذلك الأحاديث، وفي أثر إلهي: «أبتليهم بالمصائب لأطهّرهم من المعايب» ولأنه زيادة في درجاتهم لما يحصل مع المصيبة للمؤمن من الأعمال الصالحة كما تقدم في حديث: «إذا سبقت للعبد من الله منزلة» الحديث، ولأن ذلك يدعو إلى التوبة فإن الله تعالى يبتلي العباد بعذاب الدنيا ليتوبوا من الذنوب كما قال تعالى: ﴿لِيُدِيقَهُم بَعْضَ الَّذِي يَسِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرِّعِعُونَ ﴿ الروم: ١٤) فمن رزقه الله التوبة بسبب المصيبة كان ذلك من أعظم نعم الله عليه، ولأن ذلك يحصل به دعاء الله والتضرع إليه، ولهذا ذم الله من أعظم نعم الله عليه، ولا يتضرع عند حصول البأساء كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ مَن لا يستكين لربه، ولا يتضرع عند حصول البأساء كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ مَن لا يستكين لربه، ولا يتضرع عند حصول البأساء كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ اللهُ والتضرع إليه من أعظم النعم فهذه النعمة والتي قبلها من أعظم صلاح الدين،

فإن صلاح الدين في أن يعبد الله وحده، ويتوكل عليه، وأن لا تدعو مع الله إلها آخر لا دعاء عبادة، ولا دعاء مسألة. فإذا حصلت لك التوبة التي مضمونها أن تعبد الله وحده، وتطيع رسله بفعل المأمور، وترك المحظور، كنت ممن يعبد الله، وإذا حصل لك الدعاء الذي هو سؤال الله حاجاتك فتسأله ما تنتفع به وتستعيذ به مما تستضر به كان هذا من أعظم نعم الله عليك، وهذا كثيراً ما يحصل بالمصائب. وإذا كانت هذه النعم في المصائب فأولى الناس بها أحبابه، فعليهم حينئذ أن يشكروا الله. لخصت ذلك من كلام شيخ الإسلام -رحمه الله-.

قوله: «فمن رضي فله الرضى»: أي: من رضي بها قضاه الله وقدره عليه من الابتلاء فله الرضى من الله، جزاءً وفاقاً كها قال تعالى: ﴿رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (البينة: ٨) هذا دليل على فضيلة الرضى؛ وهو أن لا يعترض على الحكم ولا يتسخطه ولا يكرهه، وقد وصى النبي على رجلاً فقال: «لا تتهم الله في شيء قضاه لك» فإذا نظر المؤمن بالقضاء والقدر في حكمة الله ورحمته وأنه غير متهم في قضائه دعاه ذلك إلى الرضى. قال ابن مسعود: إن الله بقسطه وعلمه جعل الروح والفرح في اليقين والرضى، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط. وقال ابن عون: ارض بقضاء الله من عسر ويسر فإن ذلك أقل لهمك، وأبلغ فيها تطلب من أمر آخرتك، واعلم أن العبد لن يصيب حقيقة الرضى حتى يكون رضاه عند الفقر والبلاء كرضاه عند الغنى والرخاء كيف تستقضي الله في أمرك ثم تسخط إن رأيت قضاء كرضاه عند الغنى والرخاء كيف تستقضي الله في أمرك ثم تسخط إن رأيت قضاء غالفاً لهواك؟ ولعل ما هويت من ذلك لو وفق لك لكان فيه هلاكك، وترضى قضاءه إذا وافق هواك، وذلك لقلة علمك بالغيب، إذا كنت كذلك ما أنصفت من فسك، ولا أصبت باب الرضى. ذكره ابن رجب قال: وهذا كلام حسن.

قوله: «ومن سخط»: هو بكسر الخاء. قال أبو السعادات(١): السخط الكراهية

<sup>(</sup>١) ابن الأثير الجزري صاحب «النهاية».

للشيء وعدم الرضى به، أي: من سخط من أقدار الله فله السخط، أي: من الله وكفى بذلك عقوبة. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اُتَّبَعُوا مَا آسَخَطَ اللّه وَكَرِهُوا وَكَفَى بذلك عقوبة. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا آسَخَط اللّه وَكَر الكبائر، رضَع بَنَا أَعْمَلُهُم ﴿ الكبائر، وعمد: ٢٨)، فيه دليل أن السخط من أكبر الكبائر، وقد يستدل به على إيجاب الرضى كما هو اختيار ابن عقيل، واختار القاضي عدم الوجوب ورجحه شيخ الإسلام، وابن القيم. قال شيخ الإسلام: ولم يجيء الأمر به كما جاء الأمر بالصبر. وإنها جاء الثناء على أصحابه ومدحهم قال وأما ما جاء من الأثر: «من لم يصبر على بلائي، ولم يرض بقضائي فليتخذ رباً سواي» فهذا إسرائيلي ليس يصح عن النبي عليه .

قلت: قد روى الطبراني في «الأوسط» معناه عن أنس بن مالك -رضي الله عنه مرفوعاً: «من لم يرض بقضاء الله ويؤمن بقدر الله فليلتمس إلهاً غير الله». قال الهيثمي: فيه حزم بن أبي حزم وثقه ابن معين وضعفه جمع وبقية رجاله ثقات فإن ثبت هذا دل على وجوبه.

قال شيخ الإسلام: وأعلى من ذلك أي: من الرضى أن يشكر الله على المصيبة لما يرى من إنعام الله تعالى عليه بها. انتهى.

واعلم أنه لا تنافي بين الرضى وبين الإحساس بالألم فكثير ممن له أنين من وجع وشدة مرض قلبه مشحون من الرضى والتسليم لأمر الله.

فإن قيل: ما الفرق بين الرضى والصبر؟

فالجواب: قال طائفة من السلف منهم عمر بن عبدالعزيز، والفضيل، وأبو سليمان، وابن المبارك، وغيرهم: إن الراضي لا يتمنى غير حاله التي هو عليها بخلاف الصابر، وقال الخواص: الصبر دون الرضى، الرضى أن يكون الرجل قبل نزول المصيبة راض بأي ذاك كان، والصبر أن يكون بعد نزول المصيبة يصبر.

قلت: كلام الخوَّاص هذا عزْم على الرضى ليس هو الرضى فإنه -أي الرضى-

مرح العزيز الحميح تيسير العزيز الحميح

إنها يكون بعد القضاء كما في الحديث: «وأسألك الرضى بعد القضاء» لأن العبد قد يعزم على الرضى بالقضاء قبل وقوعه فإذا وقع انفسخت تلك العزيمة، فمن رضي بعد وقوع القضاء فهو الراضي حقيقة. قاله ابن رجب.



#### باب ما جاء في الرياء<sup>(١)</sup>

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرُ مِتْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ٓ أَنَّمَاۤ إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُ ۖ فَهَنكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ فَا اللَّهُ عَمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَحَدًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۗ أَحَدًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۗ أَحَدًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُ عَمَلًا صَلْلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۗ أَحَدًا اللَّهُ اللَّهُ عَمَلًا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْعُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا لَهُ اللَّهُ لِعِبَادَةً وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّلْمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

## الشِّنجُجُ:

قوله: «ما جاء في الرياء» أي: من الوعيد، ولما كان خلوص العمل من الشرك والرياء شرطاً في قبوله لمنافاة الشرك والرياء للتوحيد نبه المصنف على ذلك تحقيقاً للتوحيد.

والرياء: مصدر راءى يرائي مراءاة ورياء؛ وهو أن يري الناس أنه يعمل عملاً على صفة وهو يضمر في قلبه صفة أخرى، فلا اعتداد ولا ثواب إلا بها خلصت فيه النية لله تعالى. ذكره القاضي أبو بكر بمعناه، وقال الحافظ: هو مشتق من الرؤية والمراد به إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمد صاحبها. انتهى.

والفرق بينه وبين السمعة أن الرياء هو العمل لرؤية الناس لها، والسمعة لأجل سياعهم، فالرياء يتعلق بحاسة البصر، والسمعة بحاسة السمع، ويدخل فيه أن يخفى عمله ثم يحدِّث به الناس.

قال: «وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَمَاۤ إِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>١) الرياء قسمان:

١ - شرك أكبر وهو رياء المنافقين.

٢ - وشرك أصغر وهو رياء المؤمنين.

يقول تعالى لنبيه على وفضّلني بالرسالة وليس لي من الربوبية ولا من الإلهية شيء بل ولكن الله من علي وفضّلني بالرسالة وليس لي من الربوبية ولا من الإلهية شيء بل ذلك لله وحده لا شريك له، كما قال تعالى: ﴿ يُوحَى إِلَى اَنَمَا إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُ ﴾ أي: فلك لله وحده الذي أدعوكم إلى عبادته إله واحد لا شريك له فنكاكان يَزجُوالْقاء ويقد فسره أي: من كان يخاف لقاء الله يوم القيامة. قال شيخ الإسلام: أما اللقاء فقد فسره طائفة من السلف والخلف بها يتضمن المعاينة والمشاهدة بعد السلوك والسير وقالوا: إن لقاء الله يتضمن رؤيته سبحانه وتعالى وأطال في ذلك واحتج له، وقال سعيد بن جبير فَنكان يَحَوُلُوالِقاء وَرَبِهِ عَلَى من كان يخشى البعث في الآخرة. رواه ابن أبي حاتم. فَالَيْعَمُلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِهِ أَمَدًا ﴿ الله عَلَى العبادة له قال ابن القيم: كما أنه إله واحد لا إله سواه فكذلك ينبغي أن تكون العبادة له وحده لا شريك له فكما تفرّد بالإلهية يجب أن يفرد بالعبودية، فالعمل الصالح هو الخالص من الرياء المقيد بالسنة. انتهى.

وهذان ركنا (۱) العمل المتقبل لا بد أن يكون صواباً خالصاً فالصواب أن يكون على السنة وإليه الإشارة بقوله: ﴿ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ والخالص أن يخلص من الشرك الجلي والخفي وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اَحَدا الله من الشرك الجلي والخفي وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اَحَدا الله والحاكم عن روى عبدالرزاق وابن أبي الدنيا في كتاب «الإخلاص» وابن أبي حاتم والحاكم عن طاوس قال: قال رجل يا نبي الله إني أقف المواقف أبتغي وجه الله وأحب أن يرى موطني فلم يرد عليه شيئاً حتى نزلت هذه الآية: ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلَّا عَلَى الله الله الله وأحده موصولاً عن طاوس، عن ابن عباس، وفي الآية دليل على الشهادتين، وأن الله تعالى فرض عن طاوس، عن ابن عباس، وفي الآية دليل على الشهادتين، وأن الله تعالى فرض

<sup>(</sup>١) ركنان أو شرطان، والمشهور أنها شرطان.

على نبينا على أن يخبرنا بتوحيد الإلهية، وإلا فتوحيد الربوبية لم ينكره الكفار الذين كذبوه وقاتلوه. ذكره المصنف. وفيها تسمية الرياء شركاً (۱)، وفيها أن من شروط الإيهان بالله واليوم الآخر أن لا يشرك بعبادة ربه أحداً. ففيه التصريح بأن الشرك الواقع من المشركين إنها هو في العبادة لا في الربوبية، وفيها الرد على من قال: أولئك يتشفعون بالأصنام ونحن نتشفع بصالح لأنه قال: ﴿وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ آحَدًا ولئك يتشفعون بالأصنام ونحن نتشفع بصالح لأنه قال: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ آحَدًا الله وسيلة أي براءته من الإلهية وختمها بقوله: أحداً.

واعلم رحمك الله أن هذه الآية لا ينتفع بها إلا من ميّز بين توحيد الربويية وبين توحيد الإلهية تمييزاً تاماً وعرف ما عليه غالب الناس إما طواغيت ينازعون الله في توحيد الربوبية الذي لم يصل إليه شرك المشركين، وإما مصدِّق لهم تابع لهم، وإما شاك لا يدري ما أنزل الله على رسوله، ولا يميِّز بين دين الرسول على وبين دين النصارى. ذكره المصنف، وفيها أن أصل دين الرسول الذي بعث به هو الإخلاص كما في هذه الآية، وقوله: ﴿كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنْكُهُ ثُمُ فُصِّلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمِ الرسل كما في هذه الآية، وقوله: ﴿كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنْكُهُ ثُمُ فُصِّلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ الرسل من أولهم إلى آخرهم كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلّا لَهُ مَن أُولِهُم إِلَى آخرهم كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا لَهُ مَن أهلها بمنه وكرمه.

#### **\$ \$**

<sup>(</sup>١) يدخل الشرك بالرياء في عمومهما في قوله: ﴿وَلَا يُشْرِكُ ﴾ فعلى النص يعم كل شرك، و ﴿أَمَدَا ﴾ نكرة في سياق النفي تعم كل أحد.

<sup>(</sup>٢) في قوله: ﴿إِنَّمَاۤ أَنَا بَشَرُّ مِثْلُكُمْ ﴾.

وعَن أَبِي هُرَيرَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- مَرفُوعاً: «قَالَ اللهُ تَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّركِة، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ مَعِي فِيهِ غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ». [رَوَاهُ مُسلِمٌ].

قوله: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك». لما كان المرائي قاصدا بعمله الله تعالى وغيره، كان قد جعل الله تعالى شريكاً، فإذا كان كذلك، فالله تعالى هو الغني على الإطلاق، والشركاء بل جميع الخلق فقراء إليه بكل اعتبار، فلا يليق بكرمه وغناه التام أن يقبل العمل الذي جعل له فيه شريك، فإن كهاله تبارك وتعالى وكرمه وغناه يوجب أن لا يقبل ذلك ولا يلزم من اسم التفضيل إثبات غنى للشركاء، فقد تقع المفاضلة بين الشيئين وإن كان أحدهما لا فضل فيه كقوله تعالى: ﴿ أَمَّ عَنَى لَلْهُ مَنِ اللهِ عَنَى لَلْهُ مَنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

قوله: «من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري». أي: من قصد بذلك العمل الذي يعمله لوجهي غيري من المخلوقين «تركته وشركه»، وفي رواية عند ابن ماجه وغيره: «فأنا منه برئ وهو للذي أشرك». قال الطيبي: الضمير المنصوب في «تركته» يجوز أن يرجع إلى العمل والمراد من الشرك الشريك.

قال ابن رجب: واعلم أن العمل لغير الله أقسام فتارة يكون رياءً محضاً فلا يراد به سوى مراءاة المخلوقين لغرض دنيوي، كحال المنافقين في صلاتهم كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ النَّاسَ ﴾ (النساء: ١٤٢)، وكذلك وصف الله الكفار بالرياء في قوله: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَسِهِم بَطَرًا وَرِيَاآءَ النَّاسِ ﴾ (الانفال: ٤٧) وهذا الرياء المحض لا يكاد يصدر من مؤمن في فرض

الصلاة والصيام، وقد يصدر في الصدقة الواجبة، أو الحج أو غيرهما من الأعمال الظاهرة أو التي يتعدى نفعها، فإن الإخلاص فيها عزيز، وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط، وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة، وتارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء، فإن شاركه من أصله، فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه، ثم ذكر أحاديث تدل على ذلك، منها الحديث الذي ذكره المصنف، وحديث شداد بن أوس مرفوعاً: «من صلى يرائي فقد أشرك، ومن صام يرائي فقد أشرك، ومن تصدق يرائى فقد أشرك، وإن الله عز وجل يقول: أنا خير قسيم لمن أشرك بي فمن أشرك بي شيئاً فإن حشده وعمله قليله وكثيره لشريكه الذي أشرك به أنا عنه غنى» رواه أحمد. وحديث الضحاك بن قيس مرفوعاً: «إن الله عز وجل يقول: أنا خير شريك فمن أشرك معى شريكاً فهو لشريكي، يا أيها الناس أخلصوا أعمالكم لله عز وجل فإن الله لا يقبل من الأعمال إلا ما خلص له ولا تقولوا: هذا لله والرحم فإنها للرحم وليس لله منه شيء ولا تقولوا هذا لله ولوجوهكم فإنه لوجوهكم وليس لله منه شيء » رواه البزار وابن مردويه والبيهقي بسند قال المنذري: لا بأس به، وحديث أبي أمامة الباهلي أن رجلاً جاء إلى رسول الله ﷺ، فقال يا رسول الله أرأيت رجلاً غزا يلتمس الأجر والذكر ما له؟ فقال رسول الله علي «لا شيء له» فأعادها عليه ثلاث مرات يقول له رسول الله عليه: «لا شيء له»، ثم قال: «إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصاً وابتغى به وجهه» رواه أبو داود والنسائي بإسناد جيد، ثم قال: فإن خالط نية الجهاد مثلاً نية غير الرياء مثل أخذ أجرة للخدمة، أو أخذ شيء من الغنيمة أو التجارة، نقص بذلك أجر جهادهم ولم يبطل بالكلية، وفي «صحيح مسلم» عن عبدالله بن عمرو، عن النبي عليه: «إن الغزاة إذا غنموا غنيمة تعجلوا ثلثي أجرهم، فإن لم يغنموا شيئاً تم لهم أجرهم».

قلت: هذا لا يدل على أنهم غزوا لأجلها فلا يدل على ثبوت الأجر لمن غزا

يلتمس عرضاً. قال: وقد ذكرنا فيها مضى أحاديث تدل على أن من أراد بجهاده عرضاً من الدنيا أنه لا أجر له وهي محمولة على أنه لم يكن له غرض في الجهاد إلا الدنيا.

قلت: ظاهر حديث أبي هريرة أن رجلاً قال: يا رسول الله رجل يريد الجهاد وهي يبتغي عرضاً من عرض الدنيا فقال رسول الله على أن نية الجهاد إذا ثلاثاً والنبي على يقول: «لا أجر له» رواه أبو داود. يدل على أن نية الجهاد إذا خالطها نية أجرة الخدمة (۱) أو أخذ شيء من الغنيمة أو التجارة لم يكن له أجر، ويحتمل أن يكون معنى يريد الجهاد أي: يريد سفر الجهاد ولم ينو الجهاد إنها نوى عرض الدنيا. قال ابن رجب، وقال الإمام أحمد: التاجر والمستأجر والمكاري أجرهم على قدر ما يخلص من نيتهم في غزواتهم، ولا يكونون مثل من جاهد بنفسه وماله لا يخلط به غيره، وقال أيضاً: فمن يأخذ جعلاً على الجهاد إذا لم يخرج بنفسه وماله لا يخلط به غيره، وقال أيضاً: فمن يأخذ جعلاً على الجهاد إذا لم يخرج عبدالله بن عمرو قال: إذا أجمع أحدكم على الغزو فعوضه الله رزقاً فلا بأس بذلك وأما أن أحدكم إن أعطى درهماً لم يغز فلا خير في ذلك.

قلت: هذا يدل على الفرق بين ما كانت نية الدنيا محالطة له من أول مرة بحيث تكون هي الباعث له على العمل، أو من جملة ما يبعث عليه، كالذي يلتمس الأجر والذكر، فهذا لا أجر له وبين ما كانت النية خالصة لله من أول مرة، ثم عرض له أمر من الدنيا لا يبالي به، سواء حصل له أو لم يحصل، كالذي أجمع على الغزو سواء أعطي أو لم يعط، فهذا لا يضره ونحوه التجارة في الحج كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ مُّ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضَالًا مِن رَّيِكُمْ مَ وعلى هذا ينزل ما روي عن عَلَيْكَمُ مُ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضَالًا وحج الأجير وحج التاجر: هو تام لا ينقص من أجورهم شيء أي: لأن قصدهم الأصلي كان هو الحج دون التكسب قال: وأما إن

<sup>(</sup>١) فيخشى على من نوى بعمله شيئاً آخر سوى الله أن يكون عمله حابطاً ولا ثواب له فيه.

كان أصل العمل لله، ثم طرأ عليه نية الرياء، فإن كان خاطراً ودفعه؛ فلا يضره بغير خلاف، وإن استرسل معه فهل يحبط عمله أم لا يضره ذلك، ويجازى على أصل نيته؟ في ذلك اختلاف بين العلماء من السلف، حكاه الإمام أحمد وابن جرير الطبري، ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك، وأنه يُجازى بنيته الأولى، وهو مروي عن الحسن البصري وغيره. ويستدل لهذا القول بها أخرجه أبو داود في «مراسيله» عن عطاء الخراساني أن رجلاً قال: يا رسول الله إن بني سلمة كلهم يقاتل، فمنهم من يقاتل للدنيا، ومنهم من يقاتل نجدة، ومنهم من يقاتل ابتغاء وجه الله، قال: «كلهم إذا كان أصل أمره أن تكون كلمة الله هي العليا» وذكر ابن جرير أن هذا الاختلاف إنها هو في عمل مرتبط آخره بأوله، كالصلاة والصيام والحج، فأما ما لا ارتباط فيه، كالقراءة والذكر، وإنفاق المال ونشر العلم، فإنه ينقطع بنية الرياء الطارئة عليه، ويحتاج إلى تجديد نية. فأما إذا عمل العمل لله خالصاً، ثم ألقى الله له الثناء الحسن في قلوب المؤمنين، ففرح بفضل الله ورحمته واستبشر بذلك لم يضره.

وهذا المعنى جاء في حديث أبي ذر عن النبي ﷺ أنه سئل عن رجل يعمل العمل من الخير، يحمده الناس عليه، فقال: «تلك عاجل بشرى المؤمن» رواه مسلم. انتهى ملخصاً.

إذا تبيَّن هذا، فقد دلَّ الكتاب والسنة على حبوط العمل بالرياء، وجاء الوعيد بالعذاب عليه، قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَكُمَا نُوفِ إِلَيْهِمَ أَعْمَلَهُمْ بِالعذاب عليه، قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنِيَا وَوَى مسلم في «صحيحه» فيها وَهُو فِيهَا لاَ يُتُخسُونَ ﴿ وَ هُود: ١٥)، والآية بعدها، وروى مسلم في «صحيحه» حديث الثلاثة الذين هم أول من تُسعَّر بهم النار، المقاتل ليقال جرئ، والمتعلم ليقال علم، والمتصدق ليقال جواد. فأما ما رواه البزار وابن منده والبيهقي عن معاذ بن جبل مرفوعاً: «من عمل رياءً لا يكتب لا له، ولا عليه» ذكره السيوطي في «الدر» ولم أقف على إسناده فها أظنه يثبت، والكتاب والسنة يدلان على خلافه، بل هو موضوع.

وَعَن أَبِي سَعِيدٍ مَرفُوعاً: «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِهَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ؟» قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «الشِّرْكُ الخَفِيُّ، يَقُومَ الرَّجُلُ فَيُصَلِّي فَيُزَيِّنُ صَلاَتَهُ لِها يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلِ». [رَوَاهُ أَحَمُدُ].

هذا الحديث رواه أحمد كها قال المصنف، ورواه ابن ماجه، وابن أبي حاتم والبيهقي، وفيه قصة، ولفظ ابن ماجه والبيهقي: خرج علينا رسول الله على، ونحن نتذاكر المسيح الدجال فقال: «ألا أخبركم» الحديث وفي سنده ضعف، ومعناه صحيح. وروى ابن خزيمة في «صحيحه» معناه عن محمود بن لبيد قال: خرج النبي على فقال: «أيها الناس إياكم وشرك السرائر» قالوا: يا رسول الله وما شرك السرائر؟ قال: «يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته جاهداً لما يرى من نظر الرجل إليه، فذلك شرك السرائر».

قوله: «عن أبي سعيد». هو الخدري تقدمت ترجمته.

قوله: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم من المسيح الدجال». إنها كان الرياء كذلك، لخفائه وقوة الداعي إليه، وعسر التخلص منه لما يزينه الشيطان، والنفس الأمارة في قلب صاحبه.

قوله: «قالوا: بلى». فيه الحرص على العلم، وأن من عرض عليك أن يخبرك بما فيك فلا ينبغي لك رده، بل قابله بالقبول والتعلم.

قوله: «قال: الشرك الخفي». سمي الرياء شركاً خفياً؛ لأن صاحبه يظهر أن عمله لله، ويخفي في قلبه أنه لغيره، وإنها تزيَّن بإظهاره أنه لله بخلاف الشرك الجلي. وفي حديث محمود بن لبيد الذي تقدم في باب الخوف من الشرك تسميته بالشرك الأصغر. وعن شداد بن أوس قال: كنا نعد الرياء على عهد رسول الله على الأصغر. رواه ابن أبي الدنيا في كتاب «الإخلاص»، وابن جرير في «التهذيب»

والطبراني والحاكم وصححه. فظاهره أنه من الأصغر مطلقاً وهو ظاهر قول الجمهور. وقال ابن القيم: وأما الشرك الأصغر فكيسير الرياء والتصنع للخلق والحلف بغير الله، وقول الرجل للرجل ما شاء الله وشئت، وهذا من الله ومنك، وأنا بالله وبك، ومالي إلا الله وأنت، وأنا متوكل على الله وعليك، ولولا الله وأنت لم يكن كذا وكذا، وقد يكون هذا شركاً أكبر بحسب حال قائله ومقصده. انتهى.

قوله: "فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل": فسّر الشرك الخفي بهذا أن يعمل الرجل العمل لله، لكن يزيد فيه صفة كتحسينه وتطويله ونحو ذلك لما يرى من نظر رجل فهذا هو الشرك الخفي، وهو الرياء، والحامل له على ذلك هو حب الرياسة، والجاه عند الناس. قال الطيبي: وهو من أضر غوائل النفس، وبواطن مكائدها، يبتلى به العلماء والعُبَّاد، والمشمِّرون عن ساق الجد لسلوك طريق الآخرة، فإنهم مها قهروا أنفسهم، وفطموها عن الشهوات، وصانوها عن الشبهات؛ عجزت نفوسهم عن الطمع في المعاصي الظاهرة الواقعة على الجوارح فطلبت الاستراحة إلى التظاهر بالخير، وإظهار العلم والعمل، فوجدت مخلصاً من فطلبت الاستراحة إلى التظاهر بالخير، وإظهار العلم والعمل، فوجدت مخلصاً من

<sup>(</sup>١) الظاهر أن مراد ابن القيم -رحمه الله - التحرز من رياء المنافقين لأنه شرك أكبر. (شيخنا).

مشقة المجاهدة إلى لذة القبول عند الخلق ولم يقتنع باطلاع الخالق تبارك وتعالى، وفرحت بحمد الناس، ولم تقنع بحمد الله وحده، فأحبّت مدحهم، وتبركهم بمشاهدته وخدمته وإكرامه وتقديمه في المحافل فأصابت النفس في ذلك أعظم اللذات، وأعظم الشهوات وهو يظن أن حياته بالله تعالى وبعباداته، وإنها حياته هذه الشهوة الخفية التي تعمى عن دركها العقول النافذة، قد أثبت اسمه عند الله من المنافقين، وهو يظن أنه عند الله من عباده المقربين وهذه مكيدة للنفس لا يسلم منها إلا الصديقون، ولذلك قيل آخر ما يخرج من رؤوس الصديقين حب الرياسة. انتهى كلامه (۱).

وفي الحديث من الفوائد شفقته على أمته ونصحه لهم، وأن الرياء أخوف على الصالحين من فتنة الدجال، والحذر من الرياء ومن الشرك الأكبر، إذ كان على الصالحين على أصحابه مع علمهم وفضلهم، فغيرهم أولى بالخوف (٢).



<sup>(</sup>١) كلام الطيبي كلام جيد، ولكن على الإنسان الضراعة إلى الله والالتجاء إليه وسؤاله العافية والإخلاص في الأعمال والقبول والعمل الصالح والاستعاذة به من الشرك الخفي والجلي.

<sup>(</sup>٢) أي عليه من الشرك الأصغر والأكبر.

#### باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا<sup>(۱)</sup>

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَلَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَتَهِكَ ٱلَذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِى ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ وَحَيِطَ مَا صَنعُولُ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُولَتِهِكَ ٱلَذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِى ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ وَحَيِطَ مَا صَنعُولُ فِيهَا وَبِسَطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ (هود: ١٥-١١).

# الشِّجُجُجُ :

قد ظن بعض الناس أن هذا الباب داخل في الرياء، وأن هذا مجرد تكرير فأخطأ، بل المراد بهذا أن يعمل الإنسان عملاً صالحاً يريد به الدنيا كالذي يجاهد للقطيفة والحميلة، ونحو ذلك، ولهذا سهاه النبي على عبداً لذلك بخلاف المرائي فإنه إنها يعمل ليراه الناس ويعظموه، والذي يعمل لأجل الدراهم والقطيفة ونحو ذلك أعقل من المرائي؛ لأن ذلك عمل الدنيا يصيبها والمرائي عمل لأجل المدح والجلالة في أعين الناس، وكلاهما خاسر نعوذ بالله من موجبات غضبه، وأليم عقابه.

قال: «وقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَاهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فَهَا﴾» الآية.

<sup>(</sup>١) وهؤلاء على طبقتين:

الأولى: المنافقون الذين أسلموا لأجل الدنيا فهؤلاء أشركوا شركاً أكبر.

الثانية: مؤمنون مصدقون عملوا عملاً صالحاً أرادوا به الدنيا فهؤلاء أشركوا شركاً أصغر (شيخنا عبدالعزيز).

فالخلاصة أن إرادة الإنسان بعمله الدنيا قسمان:

١- شرك أكبر وهو ما صدر من المنافقين الذين أسلموا لأجل الدُّنيا.

٢- شرك أصغر وهو ما صدر من المؤمنين بمن يعمل عملاً صالحاً لأجل الدنيا.

قال ابن عباس: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْمَ ٱلدُّنْيَا ﴾ أي: ثوابها، أي: مآلها وزينتها نوف إليهم: نوفر لهم ثواب أعمالهم بالصحة والسرور في الأهل والمال والولد، وهم فيها لا يبخسون لا ينقصون، ثم نسختها ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاء لِمَن نُرِيد ﴾ (الإسراء: ١٨)(١)، الآية رواه النحاس في «ناسخه»، وقوله: ثم نسختها أي: قيدتها أو خصصتها، فإن السلف كانوا يسمون التقييد والتخصيص نسخاً، وإلا فالآية محكمة، وقال الضحاك: من عمل صالحاً من أهل الإيمان من غير تقوى؛ عجل له ثواب عمله في الدنيا، واختاره الفراء. قال ابن القيم: وهذا القول أرجح ومعنى الآية على هذا: من كان يريد بعمله الحياة الدنيا وزينتها، وقالت طائفة: هذه الآية في حق الكفار بدليل قوله: ﴿ أُوْلَنَبِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُّ ﴾ (هود: ١٦) أي: أنهم لم يعملوا إلا للحياة الدنيا وزينتها ﴿وَحَبِطُ مَاصَىنَعُواْفِيهَا﴾ قال بعض المفسرين: أي وحبط في الآخرة، ما صنعوه أو صينعهم يعني: لم يكن لهم ثواب لأنهم لم يريدوا به الآخرة؛ إنها أرادوا به الدنيا، وقد وفي إليهم ما أرادوا ﴿ وَبَنْطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٣٥ ﴾ (الأعراف: ١٣٩) أي: كان عمله في نفسه باطلاً؛ لأنه لم يعمل لوجه صحيح، والعمل الباطل لا ثواب له. انتهى.

فإن قيل: الآية على القول الأول تقتضي تخليد المؤمن من المريد بعمله الدنيا في النار.

قيل: إن الله سبحانه ذكر جزاء من يريد بعمله الحياة الدنيا وزينتها، وهو النار، وأخبر بحبوط عمله وبطلانه، فإذا أحبط ما ينجو به وبطل؛ لم يبق معه ما ينجيه، فإن كان معه إيهان لم يرد به الحياة الدنيا وزينتها، بل أراد به الله والدار الآخرة، لم

<sup>(</sup>١) وآخر الآية: ﴿ وَمَنْ أَرَادَٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ أي عمل لها عملها مع الإيهان، ففيه اشتراط العمل مع الإيهان.

يدخل هذا الإيهان في العمل الذي حبط وبطل ونجاه هذا الإيهان من الخلود في النار، وإن دخلها بحبوط عمله الذي به النجاة المطلقة فالإيهان إيهانان؛ إيهان يمنع دخول النار، وهو الإيهان (١) الباعث على أن تكون الأعهال لله وحده يبتغى بها وجهه وثوابه، وإيهان يمنع الخلود في النار(٢)، فإن كان مع المرائي شيء منه، وإلا كان من أهل الخلود، فالآية لها حكم نظائرها من آيات الوعيد. ذكره ابن القيم، وقد سئل شيخ الإسلام المصنف عن معنى هذه الآية فأجاب بها مخلصه: ذكر عن السلف من أهل العلم فيها أنواع مما يفعله الناس اليوم ولا يعرفون معناه.

فمن ذلك العمل الصالح الذي يفعله كثير من الناس ابتغاء وجه الله من صدقة وصلاة وإحسان إلى الناس، وترك ظلم، ونحو ذلك مما يفعله الإنسان أو يتركه خالصاً لله، لكنه لا يريد ثوابه في الآخرة، إنها يريد أن يجازيه الله بحفظ ماله وتنميته أو حفظه أهله وعياله أو إدامة النعم عليهم، ولا همة له في طلب الجنة، والهرب من النار، فهذا يعطى ثواب عمله في الدنيا وليس له في الآخرة نصيب. وهذا النوع ذكره ابن عباس.

النوع الثاني: وهو أكبر من الأول وأخوف، وهو الذي ذكر مجاهد في الآية أنها نزلت فيه، وهو أن يعمل أعمالاً صالحة، ونيته رياء الناس لا طلب ثواب الآخرة.

النوع الثالث: أن يعمل أعمالاً صالحة يقصد بها مالاً مثل أن يحج لمال يأخذه، لا لله، أو يهاجر لدنيا يصيبها، أو امرأة يتزوجها، أو يجاهد لأجل المغنم، فقد ذكر أيضاً هذا النوع في تفسير هذه الآية وكما يتعلم الرجل لأجل مدرسة أهله أو مكسبهم أو رياستهم، أو يتعلم القرآن ويواظب على الصلاة لأجل وظيفة المسجد، كما هو واقع كثيراً، وهؤلاء أعقل من الذين قبلهم، لأنهم عملوا لمصلحة

<sup>(</sup>١) وهو الإيهان الكامل الذي يستلزم أداء الفرائض وترك المحارم.

<sup>(</sup>٢) وهو الإيمان الناقص الضعيف الذي قد يترك صاحبه بعض الواجبات وقد يفعل بعض المحرمات.

يحصِّلونها، والذين قبلهم عملوا من أجل المدح والجلالة في أعين الناس ولا يحصل لهم طائل، والنوع الأول أعقل من هؤلاء لأنهم عملوا لله وحده لا شريك له، لكن لم يطلبوا منه الخير الكثير الدائم وهو الجنة، ولم يهربوا من الشر العظيم وهو النار.

النوع الرابع: أن يعمل بطاعة الله مخلصاً في ذلك لله وحده لا شريك له، لكنه على عمل يكفّره كفراً يخرجه عن الإسلام (۱) مثل اليهود والنصارى إذ عبدوا الله أو تصدقوا أو صاموا ابتغاء وجه الله والدار الآخرة، ومثل كثير من هذه الأمة الذين فيهم كفر أو شرك أكبر يخرجهم من الإسلام بالكلية إذ أطاعوا الله طاعة خالصة يريدون بها ثواب الله في الدار الآخرة، لكنهم على أعمال تخرجهم من الإسلام وتمنع قبول أعماهم فهذا النوع أيضاً قد ذُكر في هذه الآية عن أنس بن مالك (۱) وغيره، وكان السلف يخافون منها، قال بعضهم: لو أعلم أن الله تقبل مني سجدة واحدة لتمنيت الموت؛ لأن الله يقول: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللّهُ مِن ٱلمُنّقِينَ (۱) ﴿ (المائدة: ۲۷) المتغاء وجه الله طالباً ثواب الآخرة، ثم بعد ذلك عمل أعمالاً قاصداً بها الدنيا مثل أن يحج فرضه لله، ثم يحج بعده لأجل الدنيا، كما هو واقع؛ فهو لما غلب عليه منها، وقد قال بعضهم: القرآن كثيراً ما يذكر أهل الجنة الخلّص، وأهل النار الخلّص،

<sup>(</sup>١) هذا النوع قد يقال إنه لا يدخل في العمل للدنيا لأنهم عملوا لله إلا أنهم فعلوا ناقضاً من نواقض الإسلام أفسد عملهم لكن قد يقال إن هذا الناقض للإسلام هو من أجل الدنيا فالذي حمل اليهود على الكفر وعدم الإيمان بمحمد على الأجل أن لا ينفي لهم رياستهم ومناصبهم ومآكلهم في الدنيا.

<sup>(</sup>٢) روى ابن جرير في «تفسيره» وابن أبي حاتم في «تفسيره» وفي «العلل» وحسنه أبو حاتم عن أنس -رضي الله عنه- في قوله ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَنَهَا ﴾ قال: نزلت في اليهود والنصاري.

<sup>(</sup>٣) هذا من باب شدة الخوف والحذر من الدنيا أن يعمل لها.

تيسيرالعزيز الحمي⇒ \_\_\_\_\_\_

ويسكت عن صاحب الشائبتين وهو هذا وأمثاله. انتهى.

وقد أجاد وأفاد -رحمه الله-، وفي الآية من الفوائد أن الشرك محبط للأعمال، وإن إرادة الدنيا وزينتها بالعمل كذلك، وأن الله يجازي الكافر بحسناته، وكذلك طالب الدنيا ثم يفضي إلى الآخرة وليس له حسنة، الخامسة شدة الوعيد على ذلك، السادسة، الفرق بين الحبوط والبطلان.



وفي «الصَّحِيحِ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «تَعِسَ عَبْدُ النِّينَارِ، وَتَعِسَ عَبْدُ الخَمِيطَةِ، إِنْ اللَّينَارِ، وَتَعِسَ عَبْدُ الخَمِيطَةِ، أَغْطِي رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ انْتَقَشَ، أَعْطِي رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ انْتَقَشَ، طُوبَى لِعَبْدِ آخِذٍ بِعِنَانِ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ الله، أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُغْبَرَّةً قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ، كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنِ اسْتَأْذَنَ، لَمْ فَي السَّاقَةِ، كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنِ اسْتَأْذَنَ، لَمْ يُؤذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ، لَمْ يُشَفَّعْ».

قوله: «في الصحيح»: أي «صحيح البخاري».

قوله: «تعس عبد الدينار»: هو بكسر العين، ويجوز الفتح أي: سقط، والمراد هنا: هلك. قاله الحافظ. وقال في موضع آخر: وهو ضد سعد أي: شقي، وقيل معنى التعس: الكُبَّة على الوجه. قال أبو السعادات: يقال: تعس يتعس، إذا عثر وانكب لوجهه، وهو دعاء عليه بالهلاك.

قوله: «تعس عبد الخميصة»: قال أبو السعادات: هو ثوب خز أو صوف معلم وقيل، لا تسمى خميصة إلا أن تكون سوداء معلمة، وكانت من لباس الناس قديماً، وجمعها الخمائص، والخميلة بفتح الخاء المعجمة. قال أبو السعادات: الخميل والخميلة: القطيفة، وهي ثوب له خمل من أي شيء كان، وقيل: الخميل الأسود من الثياب.

قوله: «تعس وانتكس»: قال الحافظ: هو بالمهملة: أي عاوده المرض. وقال أبو السعادات: أي: انقلب على رأسه، وهو دعاء عليه بالخيبة؛ لأن من انتكس في أمره فقد خاب وخسر، وقال الطيبي: وفيه الترقي بالدعاء عليه؛ لأنه إذا تعس انكب على وجهه، فإذا انتكس انقلب على رأسه بعد أن سقط.

قوله: «وإذا شيك»: أي: أصابته شوكة «فلا انتقش»: قال أبو السعادات: أي

إذا شاكته شوكة فلا يقدر على انتقاشها، وهو إخراجها بالمنقاش، وقال الحافظ: أي: إذا دخلت فيه شوكة لم يجد من يخرجها بالمنقاش، قال: وفي الدعاء عليه بذلك إشارة إلى عكس مقصوده؛ لأن من عثر فدخلت في رجله الشوكة فلم يجد من يخرجها يصير عاجزاً عن السعي والحركة في تحصيل مصالح الدنيا. وقال الطيبي: المعنى إنه إذا وقع في البلاء لا يترحم عليه، فإن من وقع في البلاء إذا ترحم له الناس ربها هان الخطب عليه، ويتسلى بعض التسلي، وهؤلاء بخلافه، بل يزيد غيظهم بفرح الأعداء أو شهاتتهم.

فإن قيل: لم سمّاه النبي عليه عبد الدينار والدرهم؟

قيل: لما كان ذلك هو مقصوده ومطلوبه الذي عمل له، وسعى في تحصيله بكل ممكن حتى صارت نيته مقصورة عليه يغضب ويرضى له صار عبداً له. قال شيخ الإسلام: فسهاه النبي على عبدالدينار والدرهم، وعبد القطيفة، وعبدالخميصة، وذكر فيها ما هو دعاء وخبر وهو قوله: «تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش» وهذا حال من أصابه شر لم يخرج منه ولم يفلح لكونه تعس وانتكس فلا نال المطلوب، ولا خلص من المكروه، وهذه حال من عبد المال، وقد وصف ذلك بأنه إن أُعطي رضي وإن مُنع سخط كها قال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِ الصَّدَقَتِ فَإِنّ أُعَطُواً مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمْ يُعْطَوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِ السَوبة: هُو ضاهم لغير الله، وسخطهم لغير الله (١) وهكذا حال من كان متعلقاً برئاسة أو بصورة، أو نحو ذلك من أهواء نفسه إن حصل له رضي، وإن لم يحصل له

<sup>(</sup>١) وهذا دليل على ضعف الإيهان لما قال تعالى عن ضعيف الإيهان: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرُفِّ ۚ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ أَطْمَأَنَّ بِهِ ۗ وَإِنْ أَصَابَلُهُ فِنْ نَةً انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ عَنَى اللَّهُ نَيَا وَٱلْآخِرَةً ﴾ فهو إن حصل له بعد دخوله في الدين مال وسلمت إبله ونها ماله قال هذا دين طيب، وإن نقص ماله أو ضاعت إبله أو هلكت قال هذا دين سوء فارتد عن دينه.

سخط، فهذا عبد ما يهواه من ذلك، وهو رقيق له، إذ الرق والعبودية في الحقيقة هو رق القلب وعبوديته، فها استرق القلب واستعبده، فهو عبده إلى أن قال: وهكذا أيضاً طالب المال فإن ذلك يسعبده ويسترقه.

وهذه الأمور نوعان، فمنها: ما يحتاج إليه العبد كما يحتاج إلى طعامه وشربه ومنكحه ومسكنه ونحو ذلك، فهذا يطلبه من الله ويرغب إليه فيه فيكون المال عنده، يستعمله في حاجته بمنزلة حماره الذي يركبه، وبساطه الذي يجلس عليه من غير أن يستعبدوه فيكون هلوعاً. ومنها: ما لا يحتاج إليه العبد، فهذه ينبغي أن لا يعلق قلبه بها، فإذا تعلق قلبه بها، صار مستعبداً لها وربها صار مستعبداً معتمداً على غير الله فيها، فلا يبقى معه حقيقة العبودية لله، ولا حقيقة التوكل عليه، بل فيه شعبة من العبادة لغير الله، وشعبة من التوكل على غير الله وهذا من أحق الناس بقوله على «تعس عبد الدينار وتعس عبد الخميصة، تعس عبد الخميلة» وهذا هو عبد لهذه الأمور، ولو طلبها من الله فإن الله إذا أعطاه إياه رضي، وإن منعه إياها سخط. وإنها عبد الله من يرضيه ما يرضي الله، ويسخط ما يسخط وإن منعه إياها سخط. وإنها عبد الله من يرضيه ما يرضي الله ورسوله، ويوالي أولياء الله، ويعادي أعداء الله فهذا الذي استكمل الإيهان. انتهى ملخصاً.

قوله: «طوبى لعبد». قال أبو السعادات: طوبى اسم الجنة، وقيل: هي شجرة فيها. قلت: قد روى ابن وهب عن عمرو بن الحارث أن دراجاً حدثه أن أبا الهيثم حدثه عن أبي سعيد في حديث فقال رجل: يا رسول الله وما طوبى؟ قال: «شجرة في الجنة مسيرة مئة سنة ثياب أهل الجنة تخرج من أكمامها» رواه حرملة عنه، ورواه أحمد في «مسنده» من حديث عتبة بن عبد السلمي جاء أعرابي إلى النبي على فسأله عن الحوض وذكر الجنة، ثم قال الأعرابي وفيها فاكهة، قال: «نعم وفيها شجرة تدعى طوبى» الحديث.

قال الزجاج: في قوله: «طوبى لهم» ومعناه: العيش الطيب، وقال ابن الأنباري الحال المستطابة لهم لأنه فعلى من الطيب وقيل: معناه هنيئاً بطيب العيش لهم، وهذه الأقوال ترجع إلى قول واحد(١).

قوله: «آخذ بعنان فرسه في سبيل الله»: أي: في طريق الجهاد.

قوله: «أشعث رأسه» هو بنصب أشعث صفة لعبد لأنه غير مصروف للصفة على وزن الفعل، ورأسه مرفوع على الفاعلية لأشعث وهو مغبر الرأس، وفيه فضل إصابة الغبار في سبيل الله.

وقوله: «مغبرة قدماه»: هو كأشعث في الإعراب والمراد به كثرة الغبار له في سبيل الله لكثرة جهاده ومصابرته.

قوله: «إن كان في الحراسة»: قال بعضهم: هو بكسر الحاء أي: حماية الجيش ومحافظتهم عن أن يهجم عليهم عدوهم.

قوله: «كان في الحراسة»: أي: امتثل غير مقصر فيها بالنوم والغفلة ونحوهما(٢).

قوله: «وإن كان في الساقة كان في الساقة»: أي: إن جعل في مؤخرة الجيش صار فيها ولزمها. وقال ابن الجوزي: المعنى أنه خامل الذكر لا يقصد السمو فأي موضع اتفق له كان فيه، وقال الخِلْخَالي: المعنى ائتماره لما أُمر وإقامته حيث أُقيم لا يفقد من مكانه، وإنها ذكر الحراسة والساقة لأنهها أشدُّ مشقة وأكثر آفة.

قلت: وفيه فضيلة الحرس في سبيل الله.

قوله: «إن استأذن لم يؤذن له»: أي إن استأذن على الأمراء ونحوهم لم يأذنوا

<sup>(</sup>١) وهو أن حالهم مستطاب وعيشهم طيب في دار طيبة وهي الجنة جزاء لهم على أقوالهم الطيبة وأفعالهم الطيبة في الدنيا.

<sup>(</sup>٢) أي فيها كينونة حقيقية بالامتثال والانتباه وعدم الغفلة.

له، لأنه ليس بذي جاه ولا يقصد بعمله الدنيا فيطلبها منهم، ويتردد إليهم لأجلها بل هو مخلص لله.

قوله: "وإن شفع": بفتح أوله وثانيه مبني للفاعل، ويُشفَّع بتشديد الفاء، مبني للمفعول، والمراد والله أعلم أنه لا يشفع عند الملوك ونحوهم لعدم جاهه عندهم وعلى تقدير شفاعته إن شفع لم يُشفّع بل يردون شفاعته. قال بعضهم: قيل: إن هذا إشارةٌ إلى عدم التفاته إلى الدنيا وأربابها بحيث لا يبتغي مالاً ولا جاهاً عند الناس، بل يكون عند الله وجيهاً ولم يقبل الناس شفاعته (۱) ويكون عند الله شفيعاً مشفعاً، كما في الحديث الذي رواه أحمد ومسلم عن أبي هريرة مرفوعاً: "رب أشعث مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبره"، وقال الحافظ: فيه ترك حب الرئاسة والشهرة، وفضل الخمول والتواضع.

قلت: وفيه أن هذه الأمور ونحوها لا تكون لهوان المؤمن على الله بل لكرامته، وفيه الثناء على المجاهد الموصوف بتلك الصفات. قاله المصنف.



<sup>(</sup>١) ولا يدخل في ذلك ما إذا قصد بشفاعته الإحسان إلى الناس ودفع الظلم وتخليص المظلوم وتخفيف الشر ما استطاع، فإذا كان له جاه وشفاعة ويؤذن له لأجل هذه الأمور لا لأجل الدنيا أو الشهرة أو المنصب والجاه فهذا ليس مذموماً بل هذا خير مع ما ادخر الله له في الآخرة من الكرامة فيكون حصل على خير الدنيا والآخرة.

باب(۱)

### من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله، أو تحليل ما حرمه الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

الشِّجُجُ :

لا كانت الطاعة من أنواع العبادة بل هي العبادة فإنها طاعة الله بامتثال ما أمر به على ألسنة رسله -عليهم السلام- نبه المصنف -رحمه الله تعالى- بهذه الترجمة على وجوب اختصاص الخالق تبارك وتعالى بها، وأنه لا يطاع أحد من الخلق إلا حيث كانت طاعته مندرجة تحت طاعة الله وإلا فلا تجب طاعة أحد من الخلق استقلالاً. والمقصود هنا الطاعة الخاصة في تحريم الحلال أو تحليل الحرام (٢)، فمن أطاع مخلوقاً في ذلك غير الرسول على فإنه لا ينطق عن الهوى فهو مشرك كها بينه الله تعالى في قوله: ﴿ أَتَحَارُهُمْ وَرُهُبَ نَهُمْ مَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) هذه الترجمة عظيمة وهي من أعظم تراجم الكتاب والمراد فيها أن تطيعه في التحليل والتحريم، أما من أطاعه في المعصية كقتل إنسان أو شرب واعتقاده بأنه محرم، لكن أطاعه خوفاً منه أو رجاءً له في حصول دنيا كعطية مثلاً فهو عاصٍ أو فاسق وكفره أصغر ولا يكفر كفراً أكبر فلا بد من الفرق بين الأمرين.

<sup>(</sup>٢) وينبغي أن يعلم أن هذه الآية: ﴿ اَتَخَكُواَ أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَنَهُمْ أَرْبَابًا ﴾ الآية، وآية: ﴿ وَلَيْ اَلْمَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشَرِكُونَ ﴿ اللَّهِ وَالمراد بهما إطاعتهم في تحليل الحرام أو تحريم الحلال ديناً وقربة فإنه قد أشرك في الربوبية وجعلهم مشرّعين للأحكام، أما إذا أطاعهم في المعصية أو حكم حاكم بغير ما أنزل الله مع اعترافه بأنه عاص ومخطئ وإنها فعل ذلك لحظ نفسه من مصلحة أو رئاسة أو غيرهما فإنه يكون عاصياً وكفره أصغر ولا يكفر الكفر الذي يخرج به من الإسلام.

<sup>(</sup>٣) بأن يستحل ذلك ويعتقد حله.

مِن دُونِ ٱللّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَكُمَ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوٓا إِلَاهَا وَحِدَا اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَكُمَ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوٓا إِلَاهُا وَحِدِدُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

فإن قيل: قد قال الله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرْ ﴾ (النساء: ٥٩) قيل: هم العلماء، وقيل: هم الأمراء، وهما روايتان عن أحمد.

قال ابن القيم: والتحقيق بأن الآية تعم الطائفتين.

قيل: إنها تجب طاعتهم إذا أمروا بطاعة الله وطاعة رسوله، فكان العلماء مبلغين لأمر الله وأمر رسوله والأمراء منفذين له فحينئذ تجب طاعتهم تبعاً لطاعة الله ورسوله كها قال على «لا طاعة لمخلوق في معصية، إنها الطاعة في المعروف»، وقال: «على المرء المسلم السمع والطاعة ما لم يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة» حديثان صحيحان فليس في هذه الآية ما يخالف آية براءة.



وَقَالَ ابنُ عَبَّاسٍ: «يُوشِكُ أَن تَنزِلَ عَلَيكُم حِجَارَةٌ مِنَ السَّمَاءِ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ، وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بَكِرٍ وَعُمَرُ؟».

قوله: «يوشك»: بضم أوله وكسر الشين المعجمة. قال أبو السعادات:أي: يقرُب ويدنو ويسرع، وهذا الكلام قاله ابن عباس لمن ناظره في متعة الحج، وكان ابن عباس يأمر بها فاحتج عليه المناظر بنهي أبي بكر وعمر (۱) عنها: أي هما أعلم منك وأحق بالاتباع فقال: هذا الكلام الصادر عن محض الإيهان وتجريد المتابعة للرسول على وإن خالفه من خالفه كائناً من كان قال الشافعي: أجمع العلماء على أن من استبانت له سنة رسول الله على لم يكن له أن يدعها لقول أحد (۱) فإذا كان هذا كلام ابن عباس لمن عارضه بأبي بكر وعمر وهما هما فهاذا تظنه يقول لمن يعارض سنن الرسول على بامامه وصاحب مذهبه الذي ينتسب إليه؟ ويجعل قوله عياراً على الكتاب والسنة فها وافقه قبله وما خالفه رده، أو تأوله فالله المستعان، وما أحسن ما قال بعض المتأخرين:

ليل موافقا لما كان للآباء إليه ذهاب لذا مؤول ويركب للتأويل فيه صعاب

فإن جاءهم فيه الدليل موافقًا رضوه وإلا قيـل: هـذا مـؤول

<sup>(</sup>۱) وكان أبو بكر وعمر وعثمان ينهون عن المتعة في الحج ليكثر العُمَّار والزُّوَّار للبيت في غير وقت الحج وتأولوا أن أمر النبي على بالمتعة كان لإبطال ما يعتقده أهل الجاهلية من أن المتعة في الحج من أفجر الفجور وبعد ما استقر ذلك وعُرف فإن الإفراد أفضل حتى يأتي العُمَّار والزُّوَّار في غير وقت الحج، وكان ابن عباس يفتي بالمتعة عملاً بأمر الرسول والصواب مع ابن عباس وأما فتوى الخلفاء الثلاثة فغايته أنه اجتهاد منهم، وهذه هي وصية الأئمة كلهم لأتباعهم مالك والشافعي وأحمد وأبو حنيفة.

<sup>(</sup>٢) وقد سئل ابن عمر عن مسألة فقال قال رسول الله كذا فسأله مرة أخرى فقال له مثل مقالته الأولى ثم سأله الثالثة كذلك فأجابه فقال السائل أرأيت إن كان عمر يقول بخلاف ذلك فقال ابن عمر: هل أنت مأمور باتباع عمر أو باتباع رسول الله فانقطع السائل وسكت.

ح.٠)

ولا ريب أن هذا داخل في قوله تعالى: ﴿ أَتَّحَٰ ذُوَّا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرُهُ اللَّهِ مُ التوبة: ٣١) الآية.



وَقَالَ الإِمَامُ أَحَمُهُ، عَجِبتُ لِقَومٍ عَرَفُوا الإِسنَادَ وَصِحَّتَهُ، وَيَذَهَبُونَ إِلَى رَأْيِ سُفيَانَ. والله تَعَالَى يَقُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِي سُفيَانَ. والله تَعَالَى يَقُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِي اللهِ تَنَةُ ﴾ (النور: ٦٣)، أَتَدرِي مَا الفِتنَةُ ؟ الفِتنَةُ: الشِّركُ، لَعَلَّهُ إِذَا رَدَّ بَعضَ قَولُهُ أَن يَقَعَ فِي قَلِيهِ شَيءٌ مِن الزَّيغِ فَيَهلَكَ.

هذا الكلام من أحمد رواه عنه الفضل بن زياد وأبو طالب، وقال الفضل عن أحمد: نظرت في المصحف فوجدت طاعة الرسول في ثلاثة وثلاثين موضعاً، ثم جعل يتلو ﴿ فَلْيَحْدَرِ اللَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِنْ نَهُ ﴾ الآية وجعل يكررها ويقول: وما الفتنة إلا الشرك لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الزيع فيزيغ قلبه؛ فيهلكه وجعل يتلو هذه الآية: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤمِّمُونَ كَتَى يُحَكِّمُوكَ فيريما شَجَرَ بَيّنهُم هُ ﴿ (النساء: ٥٥)، وقال أبو طالب عن أحمد وقيل له: إن قوما يدعون الحديث ويذهبون إلى رأي سفيان، فقال: عجبت لقوم سمعوا الحديث وعرفوا الإسناد وصحته يدعونه ويذهبون إلى رأي سفيان (١١) وغيره، قال الله: ﴿ فَلَيَحْدَرِ اللَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِنْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ اليحُونَ الله الله: ﴿ وَالْفِتْدَةُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ وتغلبهم أهواؤهم إلى الرأي. ذكر (البقرة: ٢١) فيدعون الحديث عن رسول الله على وتغلبهم أهواؤهم إلى الرأي. ذكر (البقرة: ٢١) فيدعون الحديث عن رسول الله على وتغلبهم أهواؤهم إلى الرأي. ذكر ذلك شيخ الإسلام.

قلت: وكلام أحمد في ذمه التقليد وإنكار تأليف كتب الرأي كثير مشهور. قوله: «عرفوا الإسناد»: أي: إسناد الحديث وصحته، أي: صحة الإسناد

<sup>(</sup>١) كان مولده في آخر القرن الأول سنة ثهان وتسعين ووفاته سنة مئة وإحدى وستين، وولد أحمد بعده بأربع سنين سنة مئة وأربع وستين، ووفاته سنة مئتين وإحدى وأربعين.

وصحته دليل على صحة الحديث.

قوله: «يذهبون إلى رأي سفيان»: أي سفيان الثوري الإمام الزاهد العابد الثقة الفقيه، وكان له أصحاب ومذهب مشهور فانقطع، ومراد أحمد الإنكار على من يعرف إسناد الحديث وصحته ثم بعد ذلك يقلد سفيان أو غيره، ويعتذر بالأعذار الباطلة إما بأن الأخذ بالحديث اجتهاد والاجتهاد انقطع منذ زمان، وإما بأن هذا الإمام الذي قلدته أعلم مني فهو لا يقول إلا بعلم، ولا يترك هذا الحديث مثلاً إلا عن علم، وإما بأن ذلك اجتهاد ويشترط في المجتهد أن يكون عالماً بكتاب الله عالماً بسنة رسول الله ﷺ، وناسخ ذلك ومنسوخه، وصحيح السنة وسقيمها، عالماً بوجوه الدلالات، عالماً بالعربية والنحو والأصول، ونحو ذلك من الشروط التي لعلها لا توجد تامة في أبي بكر وعمر -رضي الله عنها- كما قاله المصنف، فيقال له: هذا إن صح فمرادهم بذلك المجتهد المطلق، وأما أن يكون ذلك شرطاً في جواز العمل بالكتاب والسنة فكذب على الله، وعلى رسوله على وعلى أئمة العلماء، بل الفرض والحتم على المؤمن إذا بلغه كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وعلم معنى ذلك في أي شيء كان أن يعمل به ولو خالفه من خالفه؛ فبذلك أمرنا ربنا تبارك وتعالى ونبينا على أجمع على ذلك العلماء قاطبة إلا جهال المقلدين وجفاتهم، ومثل هؤلاء ليسوا من أهل العلم كما حكى الإجماع على أنهم ليسوا من أهل العلم، منهم أبو عمر ابن عبدالبر وغيره قال الله تعالى: ﴿ أَتَّبِعُواْ مَاۤ أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَّتِّكُمْ وَلَا تَنَّبِعُوا مِن دُونِهِ ٤ أَوْلِيَآءٌ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾ (الأعراف: ٣)، وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُواْ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَامُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ المألكة المُبِيثُ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الرسول على الهداية (١) وعند جفاة المقلدين أن من أطاعه على ليس بمهتدي إنها

<sup>(</sup>١) في الأعراف مثلها وهي قوله تعالى: ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأَتِمِيِّ ٱلَّذِي يُؤْمِثُ بِٱللَّهِ =

المهتدي من عصاه، وعدل عن أقواله، ورغِب عن سنته إلى مذهب أو شيخ ونحو ذلك(١)، وقع في هذا التقليد المحرم خلق كثير من ممن يدعى العلم والمعرفة بالعلوم ويصنف التصانيف في الحديث والسنن ثم بعد ذلك تجده جامداً على أحد هذه المذاهب ويرى الخروج عنها من العظائم وفي كلام أحمد إشارة إلى أن التقليد قبل بلوغ الحجة لا يذم، إنها المذموم المنكر الحرام الإقامة على ذلك بعد بلوغ الحجة، نعم ينكر الإعراض عن كتاب الله، وسنة رسوله ﷺ، والإقبال على تعلم الكتب المصنفة في الفقه استغناءً بها عن الكتاب والسنة، بل إن قرؤا شيئاً من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ فإنها يقرؤون تبركاً لا تعلماً وتفقهاً، أو لكون بعض الموقفين وقف على من قرأ البخاري مثلاً؛ فيقرؤونه لتحصيل الوظيفة لا لتحصيل الشريعة، فهؤلاء من أحق الناس بدخولهم في قول الله تعالى: ﴿ وَقَدْ ءَائَيْنَكَ مِن لَّدُنَّا ذِكْرًا اللهُ مَّنَ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ بَعْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وِزْرًا اللهِ خَلِدِينَ فِيدٍ وَسَاءَ لَمُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ حِمْلًا الله الله على وَنَحْشُ رُهُ. يَوْمَ ٱلْقِيَـٰ مَةِ أَعْمَىٰ ﴿ ﴿ وَلَهَ ٤٢٤ } إِلَى قُولُهُ: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ ٱشَدُّ وَأَبَقِيَ اللَّهِ ﴾ (طه: ١٢٧).

فإن قلت: فما يجوز للإنسان من قراءة هذه الكتب المصنفة في المذاهب؟ قيل: يجوز من ذلك قراءتها على سبيل الاستعانة بها على فهم الكتاب والسنة، وتصوير المسائل؛ فتكون من نوع الكتب الآلية (٢) أما أن تكون هي المقدمة على كتاب الله، وسنة رسوله على الحاكمة بين الناس فيما اختلفوا فيه، المدعو إلى التحاكم إليها دون التحاكم إلى الله والرسول على فلا ريب أن ذلك منافٍ للإيمان

<sup>=</sup> وَكَلِمَتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾.

<sup>(</sup>١) هذا لسان حالهم وصريح مقالهم وإن لم يقولوه بألسنتهم وقد يقوله بعض المتعصبين منهم.

<sup>(</sup>٢) أي آله تعين على فهم الكتاب والسنة كاللغة والنحو.

مضاد له كها قال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمّ لَا يَجِدُواْفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيّتَ وَيُسَلِمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ النساء: ١٥ فإذا كان التحاكم عند المشاجرة إليها دون الله، ورسوله، ثم إذا قضى الله ورسوله أمراً وجدت الحرج في نفسك، وإن قضى أهل الكتاب بأمر لم تجد حرجاً، ثم إذا قضى الرسول عَلَيْ بأمر لم تسلم وإذا قضوا بأمر سلمت له فقد أقسم الله تعالى سبحانه وهو أصدق القائلين بأجل مُقسَم به، وهو نفسه تبارك وتعالى أنك لست بمؤمن والحالة هذه وبعد ذلك؛ فقد قال الله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ عَبْصِيرَةٌ السّت بمؤمن والحالة هذه وبعد ذلك؛ فقد قال الله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ عَبْصِيرَةٌ اللهُ وَلَوْ اللّهُ مَعَاذِيرَهُ مُونَ اللهُ مَعَاذِيرَهُ مُونَ اللهُ الله

على أن الأئمة الأربعة وغيرهم من أهل العلم، قد نهوا عن تقليدهم مع ظهور السنة، فكلام أحمد الذي ذكره المصنف كافٍ عن تكثير النقل عنه. وقال أبو حنيفة: إذا جاء الحديث عن الرسول على الرأس والعين، وإذا جاء عن الصحابة فعلى الرأس والعين، وإذا جاء عن التابعين، فنحن رجال وهم رجال، وفي «روضة العلماء»: سئل أبو حنيفة إذا قلت قولاً وكتاب الله يخالفه؟ قالوا: اتركوا قولي لكتاب الله، قيل: إذا كان قول الرسول يخالفه؟ قال: اتركوا قولي لخبر الرسول على ، قيل: إذا كان قول الصحابة يخالفه؟ قال: اتركوا قولي لقول الصحابة، فلم يقل هذا الإمام ما يدعيه جفاة المقلدين له أنه لا يقول قولاً يخالف كتاب الله، حتى أنزلوه بمنزلة المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى.

وروى البيهقي في «السنن» عن الشافعي أنه قال: إذا قلت قولاً وكان عن النبي عَلَيْ خلاف قولي فها يصح من حديث رسول الله عَلَيْ أولى فلا تقلدوني. وقال الربيع: سمعت الشافعي يقول: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله عَلَيْ فقولوا بسنة رسول الله عَلَيْ، ودعوا ما قلت. وتواتر عنه أنه قال: إذا صح الحديث أي: بخلاف قولى فاضربوا بقولى الحائط.

وقال مالك: كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله على وكلام الأئمة مثل هذا كثير.. فخالف المقلدون ذلك، وجمدوا على ما وجدوه في الكتب المذهبية، سواء كان صواباً أم خطأ مع أن كثيراً من هذه الأقوال المنسوبة إلى الأئمة ليست أقوالاً لهم منصوصاً عليها، وإنها هي تفريعات ووجوه واحتهالات وقياس على أقوالهم، ولسنا نقول: إن الأئمة على خطأ، بل هم إن شاء الله على هدى من رجم، وقد قاموا بها أوجب الله عليهم من الإيهان بالرسول على ومتابعته، ولكن العصمة منتفية عن غير الرسول، فهو الذي ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴿ آلَ اللهُ وَمُنَّ يُوحَى اللهُ على هدى؟!

قوله: «لعله»: أي: لعل الإنسان الذي تصح عنده سنة رسول الله عَيْكَاتُهُ.

قوله: «إذا رد بعض قوله»: أي: قول النبي عَلَيْ .

قوله: «أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك»: هذا تنبيه على أن رد قول الرسول على النبية القلب الذي هو سبب الهلاك في الدنيا والآخرة، فإذا كانت إساءة الأدب معه في الخطاب سبباً لحبوط الأعمال كما قال تعالى: ﴿لَا نَرْفَعُوا الشَّوا لَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا بَحَهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَصُوا لَكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُهُونَ النَّ اللهِ الخيرات: ٢) فما ظنك برد أحكامه وسنته لقول أحد من الناس كائناً من كان؟

قال شيخ الإسلام: فإذا كان المخالف عن أمره قد حذر من الكفر والشرك، أو من العذاب الأليم، دل على أنه قد يكون مفضياً إلى الكفر والعذاب الأليم. ومعلوم أن إفضاؤه إلى العذاب هو مجرد فعل المعصية، فإفضاؤه إلى الكفر إنها هو لما يقترن به من استخفاف بحق الآمر كها فعل إبليس لعنه الله (۱). فإذا علمت أن

<sup>(</sup>١) فإنه استخف بأمر الله واستكبر عن الاستجابة له حين أمره بالسجود لآدم فطُرد ولُعن فليحذر المستخف بأمر الله أن يُطرد ويُعلن.

٦٠٦)

المخالفة عن أمره على سبب للفتنة التي هي الشرك والعذاب الأليم في الدنيا والآخرة علمت أن من ردّ قوله وخالف أمره لقول أبي حنيفة أو مالك أو غيرهما لهم النصيب الأكبر، والحظ الوافر من هذه الآية وهذا الوعيد على مخالفة أمره على وقد استدل بهذه الآية كثير من العلماء على أن أصل الأمر للوجوب حتى يقوم دليل على استحبابه.



هذا الحديث قد روي من طرق فرواه ابن سعد، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن جرير، وابن أبي حاتم، والطبراني، وأبو الشيخ، وابن مردويه، والبيهقي في «السنن» وفيه قصة اختصرها المصنف.

قوله: «عن عدي بن حاتم»: أي: الطائي المشهور، وهو ابن عبدالله بن سعد بن الحشرج بفتح المهملة وسكون المعجمة وآخره جيم، مات مشركاً وعدي يكنى أبا طريف بفتح المهملة صحابي شهير، حسن إسلامه. مات سنة ثمان وستين وله مئة وعشرون سنة.

قوله: «فقلت إنا لسنا نعبدهم»: ظن عدي أن العبادة المراد بها التقرب إليهم بأنواع العبادة من السجود والذبح والنذر ونحو ذلك فقال: «إنا لسنا نعبدهم».

قوله: «أليس يحرِّمون ما أحلّ الله فتحرمونه» إلى آخره: صرح النبي عَلَيْهِ في هذا الحديث بأن عبادة الأحبار والرهبان هي طاعتهم (٢) في تحريم الحلال وتحليل الحرام، وهو طاعتهم في خلاف ما حكم الله ورسوله. قال شيخ الإسلام: وهؤلاء

<sup>(</sup>١) الحديث في سنده بعض الشيء لكن الآية كافية وهي آية براءة ﴿ أَغَٰكَذُوۤا أَخَبَارَهُمۡ ...﴾ الآية.

<sup>(</sup>٢) يعني إذا استحل طاعتهم في المعصية وجعلها ديناً وقربة وشرعاً كما لو استحل الزنا أو الخمر أو الربا، أما إذا أطاعهم في المعصية من غير استحلال فلا يكون عبادة لهم بل يكون معصية.

الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله حيث أطاعوهم في تحليل ما حرّم الله وعكسه يكونون على وجهين؛ أحدهما: أنهم يعلمون أنهم بدلوا دين الله، فيتبعونهم على التبديل فيعتقدون تحليل ما حرّم الله، وتحريم ما أحلّ الله اتباعاً لرؤسائهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل فهذا كفر. وقد جعله الله ورسوله شركاً وإن لم يكونوا يُصلُّونَ لهم ويسجدون، الثاني: أن يكون اعتقادهم وإيهانهم بتحريم الحلال، وتحليل الحرام ثابتاً، لكنهم أطاعوهم في معصية الله كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاصي، فهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب كما ثبت في «الصحيحين» عن النبي عَلَيْكُ أنه قال: «إنما الطاعة في المعروف<sup>(١)</sup>» ثم نقول: اتباع هذا المحلِّل للحرام والمحرِّم للحلال وإن كان مجتهداً قصده اتباع الرسول ﷺ، لكن خفى عليه الحق في نفس الأمر وقد اتقى الله ما استطاع، فهذا لا يؤاخذه الله بخطئه بل يثيبه على اجتهاده الذي أطاع به ربه، ولكن من علم أن هذا الخطأ فيها جاء به رسول الله ﷺ، ثم اتبعه على خطئه وعدل عن قول الرسول عَلَيْكُ فله نصيب من الشرك الذي ذمّه الله، لا سيما إن اتبعه في ذلك لهواه ونصره باللسان، واليد مع علمه بأنه مخالف للرسول ﷺ، فهذا شرك يستحق صاحبه العقوبة عليه، ولهذا اتفق العلماء على أنه إذا عرف الحق لا يجوز تقليد أحد في خلافه، وأما إن كان المتبع للمجتهد عاجزاً عن معرفة الحق على التفصيل، وقد فعل ما يقدر عليه مثله من الاجتهاد في التقليد فهذا لا يؤاخذ إن أخطأ كما في القبلة، وأما إن قلد شخصاً دون نظيره بمجرد هواه، ونصره بيده ولسانه من غير علم أن الحق معه فهذا من أهل الجاهلية فإن كان متبوعه مصيباً لم يكن عمله صالحاً، وإن كان متبوعه مخطئاً كان آثماً كمن قال في القرآن برأيه، فإن أصاب فقد

<sup>(</sup>١) وهناك وجه ثالث، وهو أنهم يتبعونهم لاعتقادهم أنهم موافقون لشرع الله وهم مخطئون في ذلك فهؤلاء لهم حكم المجتهدين سواءً كانوا مصيبين أم مخطئين.

أخطأ، وإن أخطأ فليتبوأ مقعده من النار. انتهى ملخصاً.

قال المصنف (۱): وفيه تغير الأحوال إلى هذه الغاية صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال، ويسمونها الولاية وعبادة الأحبار هي العلم والفقه، ثم تغيرت الحال إلى أن عُبد من ليس من الصالحين، وعُبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.

قوله: «صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال»: يشير إلى ما يعتقده كثير من الناس فيمن ينتسب إلى الولاية من الضر والنفع، والعطاء والمنع، ويسمون ذلك الولاية والسر ونحو ذلك وهو الشرك.

قوله: «وعبادة الأحبار هي العلم والفقه»: أي: هي التي تسمى اليوم العلم والفقه المؤلف على مذاهب الأئمة ونحوهم، فيطيعونهم في كل ما يطيعونك سواء وافق حكم الله أم خالفه، بل لا يعبأون بها خالف ذلك من كتاب وسنة، بل يردون كلام الله وكلام رسوله لأقوال من قلدوه، ويصرّحون بأنه لا يحل العمل بكتاب ولا سنة، وأنه لا يجوز تلقي العلم والهدى منهها، وإنها العلم والفقه والهدى عندهم هو ما وجدوه في هذه الكتب بل أعظم من ذلك وأطم رمي كثير من كلام الله وكلام رسوله بأنه لا يفيد العلم ولا اليقين في باب معرفة أسهاء الله وصفاته وتوحيده ويسمونها ظواهر لفظيه، ويسمون ما وضعه الفلاسفة المشركون القواطع العقلية (٢٠)، ثم يقدمونها في باب الأسهاء والصفات والتوحيد على ما جاء من عند الله، ثم يرمون من خرج عن عبادة الأحبار والرهبان إلى طاعة رب العالمين، وطاعة رسوله وتحكيم ما أنزل الله في موارد النزاع بالبدعة أو الكفر.

قوله: «ثم تغيرت الأحول إلى أن عُبد من ليس من الصالحين»: وذلك

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد بن عبدالوهاب -رحمه الله-.

<sup>(</sup>٢) وهذا هو مسلك كثير من الجهمية والمعتزلة وضُلاًّل الأشاعرة.

كاعتقادهم في كثير ممن ينتسب إلى الولاية من الفساق والمجاذيب<sup>(۱)</sup>، وقوله: وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين، وذلك كاعتقادهم العلم في أناس من جهلة المقلدين فيحسنون لهم البدع والشرك فيطيعونهم، ويظنون أنهم علماء مصلحون في المهم المنهم مُم المُفْسِدُونَ وَلَاكِن لَا يَشْعُهُنَ الله (البقرة: ١٢).



<sup>(</sup>١) وهم المجانين في الحقيقة هم الذين ذهبت عقولهم بسبب العبادة أي انجذبت قلوبهم إلى الله في زعمهم.

## باب(۱)

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ ( " ) أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْك وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِء وَيُرِيدُ الشَّيْطُنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ الله وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا اللهُ وَكَا يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنَ أَرَدُنا إِلّا أَصَلَبَتْهُم مُصِيبَةً بِعَاقَدً مَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ إِنْ أَرَدُنا إِلّا إِلَى السَاءَ: ٢٠- ٢٢).

### الشِّجُجُ :

لما كان التوحيد الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلا الله مشتملاً على الإيهان بالرسول على مستلزماً له، وذلك هو الشهادتان، ولهذا جعلها النبي على ركناً واحداً في قوله: «بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت من استطاع إليه سبيلاً» نبه في هذا الباب على ما تضمنه التوحيد، واستلزمه من تحكيم الرسول في موارد النزاع؛ إذ هذا هو مقتضى شهادة أن لا إله إلا الله، ولازمها الذي لابد منه لكل مؤمن، فإن من عرف أن لا إله إلا الله فلا بد من الانقياد لحكم الله والتسليم لأمره، الذي جاء من عنده على يد رسوله محمد في فمن شهد أن لا إله إلا الله، ثم عدل إلى تحكيم غير الرسول في مواد النزاع فقد كذب في شهادته، وإن شئت عدل إلى تحكيم غير الرسول في في مواد النزاع فقد كذب في شهادته، وإن شئت

<sup>(</sup>١) كل أبواب كتاب التوحيد في تحقيق الشهادتين وهذا الباب في تحقيق شهادة أن محمداً رسول الله.

<sup>(</sup>٢) الزعم يأتي بمعنى يقول كما ورد في الحديث أن رجلاً جاء إلى النبي رضي فقال وزعم رسولك أن يجب علينا كذا، ويأتي بمعنى الكذب كما في هذه الآية.

قلت: لما كان التوحيد مبنياً على الشهادتين، إذ لا تنفك إحداهما عن الأخرى لتلازمها، وكان ما تقدم من هذا الكتاب في معنى شهادة أن لا إله إلا الله التي تتضمن حق الله على عباده، نبه في هذا الباب على معنى شهادة أن محمداً رسول الله، التي تتضمن حق الرسول على فإنها تتضمن أنه عبد لا يعبد، ورسول صادق لا يكذب، بل يطاع ويتبع؛ لأنه مبلغ عن الله تعالى فله -عليه الصلاة والسلام-منصب الرسالة، والتبليغ عن الله والحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه إذ هو لا يحكم إلا بحكم الله ومحبته على النفس، والأهل والمال والوطن، وليس له من الإلهية شيء، بل هو عبد الله ورسوله كها قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ, لمّاً قَامَ عَبْدُ اللهِ وَرسوله كها قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ, لمّاً قَامَ عَبْدُ اللهِ وَرسوله»، يكُونُونَ عَلَيْهِ لِبدًا الله ورسوله كها قال عبد فقولوا عبد الله ورسوله»، ومن لوازم ذلك متابعته وتحكيمه في موارد النزاع، وترك التحاكم إلى غيره ومن لوازم ذلك متابعته وتحكيمه في موارد النزاع، وترك التحاكم إلى غيره كالمنافقين الذين يدّعون الإيهان به، ويتحاكمون إلى غيره، وبهذا يتحقق (۱) العبد بكهال التوحيد، وكهال المتابعة وذلك هو كهال سعادته، وهو معنى الشهادتين.

إذا تبيّن هذا: فمعنى الآية المترجم لها أن الله تبارك وتعالى أنكر على من يّدعي الإيهان بها أنزل الله على رسوله، وعلى الأنبياء قبله وهو مع ذلك يريد أن يتحاكم في فصل الخصومات إلى غير كتاب الله وسنة رسوله كها ذكر المصنف في سبب نزولها. قال ابن القيم: الطاغوت كل ما تعدّى به حدّه من الطغيان وهو مجاوزة الحد فكل ما تحاكم إليه متنازعان غير كتاب الله وسنة رسوله على فهو طاغوت إذ قد تعدى به حده، ومن هذا كل من عبد شيئاً دون الله فإنها عبد الطاغوت وجاوز بمعبوده حده فأعطاه العبادة التي لا تنبغي له، كها أن من دعا إلى تحكيم غير الله تعالى ورسوله على فقد دعا إلى تحكيم الطاغوت، وتأمل تصديره سبحانه الآية منكراً لهذا التحكيم على من زعم أنه قد آمن بها أنزله الله على رسوله على من قبله ثم هو التحكيم على من زعم أنه قد آمن بها أنزله الله على رسوله على من قبله ثم هو

<sup>(</sup>١) أي: يحصل للعبد تحقيق التوحيد.

مع ذلك يدعو إلى تحكيم غير الله ورسوله على ويتحاكم إليه عند النزاع، وفي ضمن قوله: ﴿ رَبُّ عُمُونَ ﴾ نفي لما زعموه من الإيهان، ولهذا لم يقل: ألم ترى إلى الذين آمنوا، فإنهم لو كانوا من أهل الإيهان حقيقة لم يريدوا أن يتحاكموا إلى غير الله تعالى ورسوله على ولم يقل فيهم يزعمون فإن هذا إنها يقال غالباً لمن ادعى دعوى هو فيها كاذب أو منزل منزلة الكاذب (۱)، لمخالفته لموجَبها وعمله بها ينافيها. قال ابن كثير: والآية ذامّة لمن عدل عن الكتاب والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل وهو المراد بالطاغوت ههنا.

وقوله تعالى: ﴿وَقَدُ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ عَ ﴿ النساء: ٦٠): أي الطاغوت وهو دليل على أن التحاكم إلى الطاغوت منافٍ للإيهان مضاد له، فلا يصح الإيهان إلا بالكفر به وترك التحاكم إليه فمن لم يكفر بالطاغوت لم يؤمن بالله.

وقوله: ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُضِلَهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ النساء: ٢٠): أي: لأن إرادة التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسول الله على من طاعة الشيطان، وهو إنها يدعو أحزابه ليكونوا من أصحاب السعير، وفي الآية دليل على أن ترك التحاكم إلى الطاغوت الذي هو ما سوى الكتاب والسنة، من الفرائض وأن المتحاكم إليه غير مؤمن بل ولا مسلم.

وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوٓا إِلَىٰ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ اللَّهُ ﴿ (النساء: ٦١).

أي: إذا دعوا إلى التحاكم إلى ما أنزل الله وإلى الرسول أعرضوا إعراضاً

<sup>(</sup>۱) قد يطلق على القول كقول ثهامة للنبي ﷺ وزعم رسولك، وحكام الدول الإسلامية والعربية في العصر الحاضر الذين يحكمون بالقوانين الوضعية وإن كان الظاهر من حالتهم أنهم يستبيحون ذلك لكن ينبغي أن يحكم عليهم بالكفر الأصغر من باب الحيطة للدين في التكفير حتى يستتابوا ويناظروا إن وجد من يستطيع ذلك.

مستكبرين كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا دُعُوّا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ يَتَهُمُ إِذَا فَرِيقٌ مِّهُمُ مَعْرَضُونَ ﴿ النور: ٤٨). قال ابن القيم: هذا دليل على أن من دُعي إلى تحكيم الكتاب والسنة فلم يقبل، وأبى ذلك أنه من المنافقين ويصدون هنا لازم لا متعد، هو بمعنى يعرضون لا بمعنى يمنعون غيرهم، ولهذا أتى مصدره على صدوداً، ومصدر التعدي صداً، فإذا كان المعرض عن ذلك قد حكم الله سبحانه بنفاقهم، فكيف بمن ازداد إلى إعراضه منع الناس من تحكيم الكتاب والسنة، والتحاكم إليهما بقوله وعمله وتصانيفه ثم يزعم مع ذلك أنه إنها أراد الإحسان والتوفيق؟ الإحسان في فعله ذلك، والتوفيق بين الطاغوت الذي حكمه، وبين الكتاب والسنة؟

قلت: وهذا حال كثير ممن يدعي العلم والإيهان في هذه الأزمان، إذا قيل لهم: تعالوا نتحاكم إلى ما أنزل الله وإلى الرسول رأيتهم يصدون وهم مستكبرون، ويعتذرون أنهم لا يعرفون ذلك، ولا يعقلون، بل لعنهم الله بكفرهم فقليلاً ما يؤمنون.

وقوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَآ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمَاقَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ (النساء: ٢٢).

قال ابن كثير: أي فكيف بهم إذا أصابتهم المقادير إليك في المصائب بسبب ذنوبهم، واحتاجوا إليك في ذلك، وقال ابن القيم: قيل: المصيبة فضيحتهم إذا أنزل القرآن بحالهم، ولا ريب أن هذا أعظم المصيبة والإضرار فالمصائب التي تصيبهم بها قدمت أيديهم في أبدانهم وقلوبهم وأديانهم بسبب مخالفة الرسول –عليه الصلاة والسلام – أعظمها مصائب القلب والدين (۱) فيرى المعروف منكراً، والهدى

<sup>(</sup>١) ومصائب النفس والمال والولد أهون؛ لأن الدنيا محل النقص وهي فانية والموت لا بد منه، ولكن المصيبة العظيمة أن يصاب في قلبه كما هو واقع من الإجرار على المعاصي مع استحسانها =

ضلالاً، والرشاد غياً، والحق باطلاً، والصلاح فساداً، وهذا من المصيبة التي أصيب بها في قلبه، وهو الطبع الذي أوجبه مخالفة الرسول على وتحكيم غيره. قال سفيان الثوري في قوله: ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أُمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ ﴾ (النور: ١٣) قال: هي أن تطبع على قلوبهم.

وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جَآءُوكَ يَعَلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنْ أَرَدُنَاۤ إِلَّاۤ إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴿ آ﴾ (النساء: ٦٢).

قال ابن كثير: أي: يعتذرون ويحلفون إن أردنا بذهابنا إلى غيرك إلا الإحسان والتوفيق، أي: المداراة والمصانعة، وقال غيره: إلا إحساناً: أي لا إساءة وتوفيقاً، أي: بين الخصمين، ولم نرد مخالفة لك، ولا تسخّطاً لحكمك.

قلت: فإذا كان هذا حال المنافقين يعتذرون عن أمرهم ويلبّسونه لئلا يظن أنهم قصدوا المخالفة لحكم النبي على أو التسخط، فكيف بمن يصرح بها كان المنافقون يضمرونه حتى يزعم أنه من حكّم الكتاب والسنة في موارد النزاع، فهو إما كافر وإما مبتدع ضال؟

وفعل المنافقين الذي ذكره الله عنهم في هذه الآية هو بعينه الذي يفعله المحرِّفون للكلم عن مواضعه، الذين يقولون إنها قصدنا التوفيق بين القواطع العقلية بزعمهم التي هي الفلسفة والكلام، وبين الأدلة النقلية، ثم يجعلون الفلسفة التي هي سفاهة وضلالة الأصل، ويردون بها ما أنزل الله على رسوله من الكتاب والحكمة؛ زعموا أن ذلك يخالف الفلسفة التي يسمونها القواطع، فَتَطَلَّبُوا له وجوه التأويلات البعيدة، وحملوه على شواذ اللغة التي لا تكاد تعرف (۱).

والرضى بها، وذلك علامة زيغ القلب والعياذ بالله كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغُ اللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾ فلا يرى المنكر منكراً بل يراه معروفاً.

<sup>(</sup>١) وإنها هي نحاتة الأفكار وزبالة الأذهان وكناسة الآراء.

وقوله تعالى: ﴿ أُوْلَامِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَافِي قُلُوبِهِمْ ﴾ (النساء: ٦٢).

قال ابن كثير: أي: هذا الضرب من الناس هم المنافقون، والله أعلم بما في قلوبهم، وسيجزيهم على ذلك، فإنه لا تخفى عليه خافية فاكتفِ به يا محمد فيهم، فإنه عالم ببواطنهم وظواهرهم.

وقوله تعالى: ﴿فَأَعْرِضُ عَنْهُمُ وَعِظْهُمُ وَقُلَ لَهُمْ فِي آنفُسِهِمْ قَوْلًا لَهُمْ فِي آنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا اللهِ (النساء: ٦٣).

قال ابن القيم: أمر الله رسوله على في فيهم بثلاثة أشياء:

أحدها: الإعراض عنهم إهانة لهم، وتحقيراً لشأنهم، وتصغيراً لأمرهم لا إعراض متاركة وإهمال، وبهذا يعلم أنها غير منسوخة.

والثاني: قوله: ﴿وَعِطْهُمْ ﴾ وهو تخويفهم عقوبة الله وبأسه ونقمته إن أصروا على التحاكم إلى غير رسوله ﷺ، وما أنزل عليه.

الثالث: قوله: ﴿ وَقُل لَهُ مَ فِي الْفُسِهِ مَ قُولًا بَلِيغًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

أحدهما: بقوله: ﴿ بَلِيغًا ﴾: أي قولاً بليغً في أنفسهم، وهذا حسن من جهة

<sup>(</sup>١) لأنه ناتج عن تأثر القلب.

المعنى، ضعيف من جهة الإعراب؛ لأن صفة الموصوف لا تعمل فيها قبلها.

والقول الثاني: متعلق بقل وفي المعنى على هذا قولان: أحدهما: قل لهم في أنفسهم خالياً بهم ليس معهم غيرهم بل مسرَّاً لهم النصيحة، والثاني: أن معناه قل لهم في معنى أنفسهم، كما يقال: قل لفلان في كيت وكيت، أي: في ذلك المعنى.

قلت: وهذا القول أحسن ثم قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْرِت ٱللَّهِ ﴾ (النساء: ٦٤) قال ابن كثير: أي: إنها فرضت طاعته على من أرسلته إليهم، وقال ابن القيم: هذا تنبيه على جلالة منصب الرسالة وعظم شأنها، وأنه سبحانه لم يرسل رسله -عليهم الصلاة والسلام- إلا ليطاعوا بإذنه، فتكون الطاعة لهم لا لغيرهم، لأن طاعتهم طاعة مرسلهم، وفي ضمنه أن من كذب رسوله محمداً ﷺ، فقد كذب الرسل والمعنى أنك واحد منهم تجب طاعتك، وتتعين عليهم كما وجبت طاعة من قبلك من المرسلين، فإن كانوا قد أطاعوهم كما زعموا وآمنوا بهم فما لهم لا يطيعونك، ويؤمنون بك؟ والإذن ههنا هو الإذن الأمري لا الكوني، إذ لو كان إذناً كونياً قدرياً لما تخلفت طاعتهم، وفي ذكره نكتة وهي أنه بنفس إرساله تتعين طاعته، وإرساله نفسه إذن في طاعته، فلا تتوقف على نص آخر سوى الإرسال بأمر فيه بالطاعة، بل متى تحققت رسالته وجبت طاعته فرسالته نفسها متضمنة للإذن في الطاعة، ويصح أن يكون الإذن ههنا إذناً كونياً قدرياً (١)، ويكون المعنى ليطاع بتوفيق الله وهدايته، فتضمن الآية الأمرين من الشرع والقدر، ويكون فيها دليل على أن أحداً لا يطيع رسله إلا بتوفيقه وإرشاده وهدايته، وهذا حسن جداً، والمقصود أن الغاية من الرسل هي طاعتهم ومتابعتهم، فإذا كانت الطاعة والمتابعة لغيرهم؛ لم تحصل الفائدة المقصودة من إرسالهم.

<sup>(</sup>١) وهو أحسن من الأول.

وقوله: ﴿ وَلَوَ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءَ وَكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابُ ارَّحِيمًا ﴿ إِنْ النساء: ٦٤).

قال ابن القيم: لما علم سبحانه أن المرسل إليهم لا بد لهم من ظلم لأنفسهم واتباعهم لأهوائهم؛ أرشدهم إلى ما يدفع عنهم شر ذلك الظلم وموجبه، وهو شيئان: أحدهما منهم، وهو استغفارهم ربهم عز وجل، والثاني من غيرهم وهو استغفار الرسول على لهم إذا جاءوه، وانقادوا له، واعترفوا بظلمهم، فمتى فعلوا ذلك وجدوا الله تواباً رحياً يتوب عليهم فيمحو أثر سيئاتهم ويقيهم شرها، ويزيدهم مع ذلك رحمته وبره وإحسانه.

فإن قلت: فما حظ من ظلم نفسه بعد موت النبي عليه من هذه الآية؟

وهل كلام بعض الناس في دعوى المجيء إلى قبره ﷺ والاستغفار عنده والاستشفاع به، والاستدلال بهذه الآية على ذلك صحيح أم لا؟

قيل: أما حظ من ظلم نفسه بعد موت النبي على من هذه الآية فالاستغفار، وأن يتوب إلى الله توبة نصوحاً في كل زمان ومكان، ولا يشترط في صحة التوبة المجيء إلى قبره، والاستغفار عنده بالإجماع، وأما المجيء إلى قبره، والاستغفار عنده والاستشفاع به، والاستدلال بالآية على ذلك؛ فهو استدلال على ما لا تدل الآية عليه بوجه من وجوه الدلالات؛ لأنه ليس في الآية إلا المجيء إليه على الملابيء إلى قبره، واستغفاره لهم، لا استشفاعهم به بعد موته، فعلم أن ذلك باطل، يوضح ذلك أن الصحابة الذين هم أعلم الناس بكتاب الله، وسنة نبيه على مهموا هذا من الآية، فعلم أن ذلك بدعة، وأكثر ما استدل به من أجاز ذلك رواية العتبي عن أعرابي مجهول، على أن القصة لا نعلم لها إسناداً ومثل هذا لو كان حديثاً، أو أثراً عن صحابي لم يجز الاحتجاج به (۱) ولم يلزمنا حكمه لعدم صحته،

<sup>(</sup>١) ولو كان حديثاً مسلسلاً صحيحاً لم يحتج به لشذوذه لأن من شروط قبول الحديث الصحيح أن لا يكون معللاً ولا شاذاً.

فكيف يجوز الاحتجاج في هذا بقصة لا تصح عن بدوي لا يعرف.

ثم قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَمُ اللهُ وَكَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَاللهُ عَلَى اللهُ الله

قال ابن القيم: أقسم سبحانه بأجل مقسَم به، وهو نفسه عز وجل على أنه لا يثبت لهم الإيمان، ولا يكونون من أهله حتى يحكم رسوله ﷺ في جميع موارد النزاع، وفي جميع أبواب الدين فإنه لفظة (ما) من صيغ العموم، ولم يقتصر على هذا حتى ضمّ إليه انشراح صدورهم بحكمه، بحيث لا يجدون في أنفسهم حرجاً، وهو الضيق والحصر من حكمه، بل يقبلون حكمه بالانشراح، ويقابلونه بالقبول لا يأخذونه على إغماض، ولا يشربونه على قذى فإن هذا منافٍ للإيمان، بل لا بد أن يكون أخذه بقبول ورضى، وانشراح صدر، ومتى أراد العبد شاهداً فلينظر في حاله، ويطالع قلبه عند ورود حكمه على خلاف هواه وغرضه، أو على خلاف ما قلَّد فيه أسلافه من المسائل الكبار وما دونها ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَىٰ نَفْسِهِۦبَصِيرَةٌ ﴿ اللَّهُ وَلَوْ ٱلْقَن مَعَاذِيرَهُ, ﴿ اللهِ الله النصوص، وبودهم أن لو لم ترد، وكم من حرارة في أكبادهم منها، وكم من شجي في حلوقهم من موردها، ثم لم يقتصر سبحانه على ذلك حتى ضم إليه قوله: ﴿وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴾ فذكر الفعل مؤكداً له بالمصدر القائم مقام ذكره مرتين، وهو الخضوع والانقياد لما حكم به طوعاً ورضى وتسليماً، لا قهراً أو مصابرة، كما يسلم المقهور لمن قهره كرهاً، بل تسليم عبد مطيع لمولاه وسيده الذي هو أحب شيء إليه، يعلم أن سعادته وفلاحه في تسليهاته. انتهي.

<sup>(</sup>١) أي من الناس، ولو فتشت لوجدت الحرج والحزازة في نفوس الكثير عند ورود الحكم على خلاف هواه وغرضه.

وقد ورد في «الصحيح» أن سبب نزولها قصة الزبير لما اختصم هو والأنصاري في شراج الحرة ولكن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب فإذا كان سبب نزولها مخاصمة في مسيل ماء قضى فيه رسول الله على بقضاء فلم يرضه الأنصاري فنفى تعالى عنه الإيهان بذلك، فها ظنك بمن لم يرض بقضائه وأحكامه في أصول الدين وفروعه، بل إذا دعوا إلى ذلك تولوا وهم معرضون، ولم يكفهم ذلك حتى صدوا الناس عنه، ولم يكفهم ذلك حتى كفروا، أو بدعوا من اتبعه وحكمه في ذلك، ولم يبلغ عنه حولاً.

وقوله تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَا كَنَبُنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِيَنرِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنْهُمُ ۗ ﴿ (النساء: ٦٦).

المعنى -والله أعلم-: لو أوجبنا عليهم مثل ما أوجبنا على بني إسرائيل من قتلهم أنفسهم، أو خروجهم من ديارهم حين استتيبوا من عبادة العجل هَمَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنَهُمَ ﴾، وهذا توبيخ لمن لم يحكِّم الرسول ﷺ في موارد الشجار، أي: نحن لم نكتب عليهم ذلك، بل إنها أوجبنا عليهم ما في وسعهم، فها لهم لا يحكمونك، ولا يرضون بحكمك؟!

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ عَلَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَ تَثْبِيتًا ﴿ اللهِ وَإِذَا لَآتَيْنَكُمُ مِن لِلَّهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِهِ عَلَى اللهِ عَلْ

قال ابن القيم: أخبر تعالى أنهم لو فعلوا ما يعظهم به، وهو أمره ونهيه المقرون بوعده ووعيده لكان فعل أمره، وترك نهيه خيراً لهم في دينهم ودنياهم، وأشد تثبياً لهم على الحق، وتحقيقاً لإيهانهم، وقوة لعزائمهم وإراداتهم، وثباتاً لقلوبهم عند جيوش الباطل، وعند واردات الشبهات المضلة والشهوات المردية فطاعة الله تعالى

ورسوله هي سبب ثبات القلب وقوته قوة عزائمه وإراداته ونفاذ بصيرته، وهذا دليل على أن طاعة الرسول على تثمر الهداية، وثبات القلب عليها، ومخالفته تثمر زيغ القلب، واضطرابه، وعدم ثباته.

ثم قال تعالى: ﴿ وَإِذَا لَآ تَيْنَهُم مِن لَدُنَّا آجًا عَظِيمًا ﴿ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَلَهَدَيْنَهُمْ مِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَالسَاء: ٢٧-٦٨) فهذه أربعة أنواع من الجزاء المرتب على طاعة الرسول ﷺ:

أحدها: حصول الخير المطلق بها.

الثاني: التثبت والقوة المتضمن للنصر والغلبة.

والثالث: حصول الأجر العظيم لهم في الآخرة.

والرابع: هدايتهم الصراط المستقيم. وهذه الهداية هي هداية ثانية أوجبتها طاعة الرسول على فطاعته على ثمرة الهداية السابقة عليها فهي محفوفة بهدايتين: هداية قبلها وهي سبب الطاعة، وهداية بعدها هي ثمرة لها، وهذا يدل على انتفاء هذه الأمور الأربعة عند انتفاء طاعة الرسول على .

ثم قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَنَيْكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيْ عَلَيْهِم مِّنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِّنَ النَّهِ عَلَيْهِم مِّنَ النَّيْدِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَنَيْكَ رَفِيقًا ﴿ النَّهُ النَّهُ ١٩٠).

قال ابن القيم: فأخبر سبحانه أن طاعته وطاعة رسوله على توجب مرافقة المنعَم عليهم، وهم أهل السعادة الكاملة، وهم أربعة أصناف النبيون، وهم أفضلهم، ثم الصديقون وهم بعدهم، ثم الشهداء، ثم الصالحون فهؤلاء المنعم عليهم النعمة التامة وهم السعداء الفائزون، ولا فلاح لأحد إلا بمرافقتهم، والكون معهم، ولا سبيل إلى مرافقتهم إلا بطاعة الرسول على، ولا سبيل إليها إلا بمعرفة سنته وما جاء به فدل على أن من عدم العلم بسنته وما جاء به؛ فليس له إلى مرافقة هؤلاء سبيل، بل هو ممن يعض على يديه يوم القيامة، ويقول: يا ليتني مرافقة هؤلاء سبيل، بل هو ممن يعض على يديه يوم القيامة، ويقول: يا ليتني

اتخذت مع الرسول سبيلاً.

قلت: ما لمن لم يحكِّم الرسول عَلَيْ في موارد النزاع إلى مرافقة هؤلاء المنعم عليهم سبيل، وكيف يكون له سبيل إلى ذلك، وعنده أن من حكّم الرسول عَلَيْ في موارد النزع فهو إما زنديق أو مبتدع، وأنى له بطاعة الله ورسوله، وهذا أصل اعتقاده الذي بنى عليه دينه، ومع ذلك يحسبون أنهم مهتدون (۱) إذا حكّموا غير الرسول عَلَيْ ونبذوا حكمه وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون.



<sup>(</sup>١) كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُمُ أَتَّخَذُواْ ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيآهَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْمَدُونَ ۞ ﴾.

وَقُولُهُ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُنُ مُصْلِحُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُنُ مُصْلِحُونَ ﴿ البقرة: ١١).

قال: «وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَنِي: لا تعصوا في الأرض، وكان فسادهم ذلك معصية لله؛ لأن من عصى الله في الأرض، أو أمر بمعصية الله، فقد أفسد في الأرض؛ لأن صلاح الأرض والسهاء بالطاعة.

قلت: ومطابقة الآية للترجمة ظاهر؛ لأن من دعا إلى التحاكم إلى غير ما أنزل الله، فقد أتى بأعظم الفساد.

وفي الآية دليل على وجوب اطِّراح الرأي مع السنة، وإن ادعى صاحبه أنه مصلحة، وأن دعوى الإصلاح ليس بعذر في ترك ما أنزل الله، والحذر من العجب بالرأي.



وَقُولُهُ: ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ (الأعراف: ٥٦).

قال المصنف «وقوله: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَحِهَا ﴾».

قال أبو بكر بن عيّاش في هذه الآية: إن الله بعث محمداً على أهل الأرض، وهم في فساد فأصلحهم الله بمحمد على فمن دعا إلى خلاف ما جاء به محمد على فهو من المفسدين في الأرض، وقال ابن القيم: قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمعاصي والدعاء إلى غير طاعة الله بعد إصلاح الله إياها ببعث الرسل، وبيان الشريعة، والدعاء إلى طاعة الله، فإن عبادة غير الله، والدعوة إلى غيره، والشرك به هو أعظم فساد في الأرض، بل فساد الأرض في الحقيقة إنها هو بالشرك، ومحالفة أمره. فالشرك والدعوة إلى غير رسول الله على متبع غير رسول وحده هو أعظم الفساد في الأرض، ولا صلاح لها ولا لأهلها إلا أن يكون الله وحده هو المعبود، والدعوة له لا لغيره، والطاعة والاتباع لرسوله ليس إلا.

وغيره إنها تجب طاعته إذا أمر بطاعة الرسول على فإذا أمر بمعصيته وخلاف شريعته، فلا سمع له ولا طاعة، ومن تدبر أحوال العالم، وجد كل صلاح في الأرض فسببه توحيد الله وعبادته، وطاعة رسوله، وكل شر في العالم، وفتنة وبلاء، وقحط وتسلط عدو وغير ذلك، فسببه مخالفة رسوله، والدعوة إلى غير الله ورسوله. انتهى.

وبهذا يتبين وجه مطابقة الآية للترجمة، لأن من يدعو إلى التحاكم إلى غير ما أنزل الله وإلى الرسول، فقد أتى بأعظم الفساد.

وَقُولُهُ: ﴿ أَفَحُكُمَ الْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكَمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ ﴾ (المائدة: ٥٠).

قال: «وقوله: ﴿أَنَّكُمُ مَا أَيْهِلِيّةِ يَبْغُونَ ﴾». قال ابن كثير: ينكر تعالى على من خرج عن حكم الله تعالى المشتمل على كل خير وعدل، الناهي عن كل شر إلى ما سواه من الآراء والأهواء والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات، كما يحكم به التتار من السياسات المأخوذة عن جنكز خان الذي وضع لهم كتاباً مجموعاً من أحكام اقتبسها من شرائع شتى من الملة الإسلامية وغيرها، وفيها كثير من الأحكام أخذها عن مجرد نظره، فصار في بنيه شرعاً يقدمونه على الحكم بالكتاب والسنة، ومن فعل ذلك؛ فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير قال تعالى: ﴿أَفَحُكُمُ اللهِ هِلِيّةَ يَبْغُونَ ﴾: أي: يريدون فعل عن الله شرعه، وآمن ويقن، وعلم أنه تعالى أحكم الحاكمين، وأرحم بعباده من الله شرعه، وآمن ويقن، وعلم أنه تعالى أحكم الحاكمين، وأرحم بعباده من الوالدة بولدها فإنه تعالى العالم بكل شي، القادر على كل شيء، العادل في كل شيء.

قلت: وفي الآية إشارة إلى أن من ابتغى غير حكم الله ورسوله، فقد ابتغى حكم الجاهلية كائناً ما كان.

عَن عَبدِالله بنِ عَمرُو أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ يُؤمِنُ أَحَدُكُم حَتَّى يَكُونَ هَواهُ تِبعاً لِم جِئتُ بِهِ» قَالَ النَّوَوِيُّ: حَدِيثٌ صَحِيحٌ، رَوَينَاهُ في كِتَابِ الحُجَّةِ بِإِسنَادٍ صَحِيح (١).

هذا الحديث رواه الشيخ أبو الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي الشافعي في كتاب "الحجة على تارك المحجة" بإسناد صحيح كما قال المصنف عن النووي، وهو كتاب يتضمن ذكر أصول الدين على قواعد أهل الحديث والسنة، ورواه الطبراني وأبو بكر بن أبي عاصم، والحافظ أبو نعيم في «الأربعين» التي شرط في أولها أن تكون من صحاح الأخبار، وقال ابن رجب: تصحيح هذا الحديث بعيد جداً (٢) من وجوه ذكرها<sup>(٣)</sup>، وتعقبه بعضهم.

قلت: ومعناه صحيح قطعاً وإن لم يصح إسناده وأصله في القرآن كثير كقوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيَّنَهُمْ ﴾ (النساء: ٦٥) الآية، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (الأحزاب: ٣٦)، وقوله: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشِّعُونَ أَهُوَا عَهُمُ اللهِ القصص: ٥٠)، وغير ذلك من الآيات فلا يضر عدم صحة إسناده (٠٠).

قوله: «لا يؤمن أحدكم»: أي: لا يحصل له الإيهان الواجب ولا يكون من أهله.

<sup>(</sup>١) الحديث معناه صحيح وإن كان في سنده بعض الشيء، وكمال الإيمان أن يكون هواه تبعاً لما جاء به -عليه الصلاة والسلام- وقد يكون هواه تبعاً للمال أو غيره فينقص إيمانه بحسب ذلك.

<sup>(</sup>٢) في «جامع العلوم والحكم».

<sup>(</sup>٣) في تعقب ابن رجب استبعاد في تصحيح هذا الحديث.

<sup>(</sup>٤) ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱنَّبَعَ هَوَنَهُ بِغَيْرِهُ دُى يِّرَ اللَّهِ ﴾.

<sup>(</sup>٥) لأن معناه يؤخذ من الآيات.

قوله: «حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به»: قال بعضهم هواه بالقصر، أي: ما يهواه أي: تحبه نفسه وتميل إليه، ثم المعروف في استعمال الهوى عند الإطلاق أنه الميل إلى خلاف الحق، ومنه: ﴿وَلَا تَتَبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (ص: ٢٦) وقد يطلق على الميل والمحبة ليشمل الميل للحق وغيره، وربما استعمل في محبة الحق خاصة، والانقياد إليه كما في حديث صفوان بن عسال أنه سئل هل سمعت النبي يذكر الهوى… الحديث.

قال ابن رجب: أما معنى الحديث، فهو أن الإنسان لا يكون مؤمناً كامل الإيهان الواجب حتى تكون مجبته تابعة لما جاء به الرسول على من الأوامر والنواهي وغيرها، فيحب ما أمر به ويكره ما نهى عنه. وقد ورد القرآن بمثل هذا في غير موضع، وذم سبحانه من كره ما أحبه الله تعالى، أو أحب ما كره الله كها قال: في فإن هَمْ كَرِهُوا مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبَطُ أَعْمَلُهُم وَعَد: ٩) وقال: في فإن يأنّهُم أَخْبُطُ أَعْمَلُهُم وَحَد: ٩) وقال: في فإن يأنّه وَكُرِهُوا مَا أَنزَلَ اللهُ فَأَحْبُطُ أَعْمَلُهُم وَعَد: ٩) وقال: في فإن أَنهُم أَخْبُطُ أَعْمَلُهُم وَمَن أن يحب ما أحبه الله محبة توجب له الإتيان بها وجب عليه منه، فإن زادت المحبة حتى أتى بها ندب إليه منه كان ذلك فضلاً. وأن يكره ما كرهه الله كراهة توجب له الكف عها حرم عليه منه، فازدادت الكراهة حتى أوجبت الكف عها كرهه تنزيهاً كان ذلك فضلاً.

فمن أحب الله ورسوله محبة صادقة من قلبه، أوجب ذلك له أن يحب بقلبه ما يحبه الله ورسوله ويكره ما يكرهه الله ورسوله. ويرضى بها يرضى به الله ورسوله، ويسخط ما يسخط الله ورسوله، وأن يعمل بجوارحه بمقتضى هذا الحب والبغض.

فإن عمل بجوارحه شيئاً يخالف ذلك، بأن ارتكب بعض ما يكرهه الله ورسوله، أو ترك بعض ما يجبه الله ورسوله مع وجوبه والقدرة عليه، دل ذلك على

نقص محبته الواجبة، فعليه أن يتوب من ذلك، ويرجع إلى تكميل المحبة الواجبة. فجميع المعاصي تنشأ من تقديم هوى النفس على محبة الله ورسوله، وقد وصف الله المشركين باتباع الهوى في مواضع من كتابه فقال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسَتَجِيبُوا لَكَ فَأَعْلَمُ المشركين باتباع الهوى في مواضع من كتابه فقال البدع إنها تنشأ من تقديم الهوى على أنّما يَتَبِعُونَ أَهُوا عَمْم الله الله الأهواء، وكذلك البدع إنها تقع من تقديم الهوى الشرع، ولهذا سمي أهلها أهل الأهواء، وكذلك المعاصي إنها تقع من تقديم الهوى على على محبة الله ومحبة ما يحبه الله وكذلك حب الأشخاص الواجب فيه أن يكون تبعاً لما جاء به الرسول على المسول المسول

فيجب على المؤمن محبة ما يحبه الله من الملائكة والرسل والصديقين، والأنبياء والشهداء والصالحين عموماً. ولهذا كان علامة وجود حلاوة الإيهان «أن يحب المرء لا يحبه إلا لله» وتحرم موالاة أعداء الله ومن يكرهه الله عموماً، وبهذا يكون الدين كله لله. و «من أحب لله وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقد استكمل الإيهان». ومن كان حبه، وبغضه، وعطاؤه، ومنعه لهوى نفسه، كان ذلك نقصاً في إيهانه الواجب، فتجب عليه التوبة من ذلك، والرجوع إلى اتباع ما جاء به الرسول اليهانه من تقديم محبة الله ورسوله، وما فيه رضى الله ورسوله على هوى النفس ومرادها. انتهى ملخصاً.

ومطابقة الحديث للباب ظاهرة من جهة أن الرجل لا يؤمن حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به الرسول على في كل شيء حتى في الحكم وغيره. فإذا حكم بحكم أو قضى بقضاء، فهو الحق الذي لا محيد للمؤمن عنه، ولا اختيار له بعده.

وَقَالَ الشَّعبِي: «كَانَ بَينَ رَجُلٍ مِنَ الْمُنَافِقِينَ وَرَجُلٍ مِنَ اليَهُودِ خُصُومَةٌ فَقَالَ اليَهُودِيُّ: نَتَحَاكُمُ إِلَى مُحَمَّدٍ، لأَنَّهُ عَرَفَ أَنَّهُ لاَ يَأْخُذُ الرَّشوة، وَقَالَ الْمُنَافِقُ: نَتَحَاكُمُ إِلَى الْمَهُودِ؛ لِعِلمِهِ أَنَّهُم يَأْخُذُونَ الرَّشوة، فَاتَّفَقَا أَن يَأْتِيَا كَاهِناً فِي جُهَينَةَ فَيَتَحَاكُمُ إِلَى اليَهُودِ؛ لِعِلمِهِ أَنَّهُم يَأْخُذُونَ الرَّشوة، فَاتَّفَقَا أَن يَأْتِيَا كَاهِناً فِي جُهَينَةَ فَيَتَحَاكُمُ إِلَى اليَهِ ... »، فَنَزَلَت: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَذِينَ يَزْعُمُونَ ﴾ الآبة.

هذا الأثر رواه ابن جرير، وابن المنذر بنحوه.

قوله: «كان بين رجلين من المنافقين، ورجل من اليهود خصومة». لم أقف على تسمية هذين الرجلين، وقد روى ابن إسحاق وابن المنذر، وابن أبي حاتم قال: كان الجلاس بن الصامت قبل توبته، ومعتب بن قشير، ورافع بن زيد، وبشير، كانوا يدعون الإسلام، فدعاهم رجال من قومهم من المسلمين في خصومة كانت بينهم إلى رسول الله عليه، فدعوهم إلى الكهان حكام الجاهلية فأنزل الله فيهم: ﴿ إِلَى النَّهِ مِنْ عُمُونَ ﴾ الآية.

فيحتمل أن يكون المنافق المذكور في قصة الشعبي أحد هؤلاء بل روى الثعلبي عن ابن عباس أن المنافق اسمه بشر.

قوله: «عرف أنه لا يأخذ الرشوة». هي بتثليث الراء. قال أبو السعادات: وهو الوصلة إلى الحاجة بالمصانعة، وأصله من الرشاء الذي يتوصل به إلى الماء، والراشي: من يعطي الذي يعينه على الباطل، والمرتشى: الآخذ.

قلت: فعلى هذا رشوة الحاكم هي ما يعطاه ليحكم بالباطل، سواء طلبها أم لا. وفيه دليل على شهادة أن محمداً رسول الله، لأن أعداءه يعلمون عدله في الأحكام. ونزاهته عن قذر الرشوة على بخلاف حكام الباطل.

قوله: «فاتفقا على أن يأتيا كاهناً في جهينة». لم أقف على تسمية هذا الكاهن. وفي قصة رواها ابن جرير، وابن أبي حاتم، عن السدي في سبب نزول الآية. قال:

ر ۲۳۰ الحميد العزيز الحميد

فتفاخرت بنو النضير وقريظة، فقالت بنو النضير: نحن أكرم من قريظة، وقالت: قريظة: نحن أكرم منكم، فدخلوا المدينة إلى أبي بردة الأسلمي وذكر القصة.



وَقِيلَ: «نَزَلَت فِي رَجُلينِ اختَصَهَا، فَقَالَ أَحَدُهُمَا: نَتَرَافَعُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، وَقَالَ الآخَرُ: إِلَى كَعبِ بنِ الأشرَفِ. ثُمَّ تَرَافَعَا إِلَى عُمَرَ، فَذَكَرَ لَهُ أَحَدُهُمَا القِصَّةَ. فَقَالَ لَلَّذِي لَم يَرضَ بِرَسُولِ الله ﷺ أَكَذَلِكَ: قَالَ نَعَم: فَضَرَبَهُ بِالسَّيفِ فَقَتَلَهُ».

هذه القصة قد رويت من طرق متعددة من أقربها لسياق المصنف ما رواه الثعلبي وذكره البغوي عن ابن عباس في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى النِّينِ يَرْعُمُونَ أَنَّهُم الثعلبي وذكره البغوي عن ابن عباس في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى النِّينِ يَقَالُ له: بشر خاصم عامَنُوا ﴾ (النساء: ٦٠) الآية قال: نزلت في رجل من المنافق إلى كعب بن الأشرف ثم يهودياً فدعاه اليهودي إلى رسول الله عليه، ودعاه المنافق وقال: تعال نتحاكم إلى النها التها التها التها التها التها التها التحاكم الله عمر بن الخطاب فقال اليهودي لعمر: قضى لنا رسول الله على فلم يرض بقضائه فقال للمنافق: أكذلك؟ قال: نعم، فقال عمر: مكانكها حتى أخرج إليكها، فدخل فاشتمل سيفه، ثم خرج فضرب عنق المنافق حتى برد، ثم قال: هكذا أقضي لمن لم يرض بقضاء الله ورسوله. فنزلت (١٠).

وروى الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» هذه القصة عن مكحول، وقال في آخرها: فأتى جبريل -عليه السلام- رسول الله على فقال: إن عمر قد قتل الرجل، وفرق الله بين الحق والباطل على لسان عمر، فسمي الفاروق، ورواه أبو إسحاق بن دُحيم في «تفسيره» على ما ذكر شيخ الإسلام، وابن كثير، ورواه ابن أبي حاتم، وابن مردويه من طريق ابن لهيعة عن أبي الأسود، وذكر القصة، وفيه:

<sup>(</sup>۱) هذه القصة ليس لها إسناد، والأقرب أنها لا تثبت عن عمر لأنه يبعد أن يقدم عمر على القتل، والنبي على موجود بين يديه ولا يستشيره ولا يستأذنه فيه وإن كان المنافق الذي لم يرض بحكم رسول الله على قد يقال إنه يكفر فيحتمل أنه يستتاب ويحتمل أن الزنديق إذا أظهر نفاقه قُتل.

فقال رسول الله ﷺ: «ما كنت أظن أن يجترئ عمر على قتل مؤمن» فأنزل الله: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ الآية، فهدر دم ذلك الرجل وبرئ عمر من قتله، فكره الله أن يسن ذلك بعده فقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوۤا أَنفُسَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَوْ أَننا كُنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾ إلى قوله:

وبالجملة: فهذه القصة مشهورة متداولة بين السلف والخلف تداولاً يغني عن الإسناد(١)، ولها طرق كثيرة، ولا يضرها ضعف إسنادها، وكعب بن الأشرف المذكور هنا هو طاغوت من رؤساء اليهود وعلمائهم. ذكر ابن إسحاق وغيره أنه كان موادعاً للنبي ﷺ في جملة من وادعه من يهود المدينة، وكان عربياً من بني طي وكانت أمه من بني النضير قالوا: فلما قُتل أهل بدر شقّ ذلك عليه وذهب إلى مكة ورثاهم لقريش وفضَّل دين الجاهلية على دين الإسلام حتى أنزل الله فيه: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوثُواْ نَصِيبًامِّنَ ٱلْكِتَنِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبِّتِ وَٱلطَّلْغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلآءِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ١٠٠٠ ﴿ النساء: ١٥) ثم لما رجع إلى المدينة أخذ ينشد الأشعار يهجو بها رسول الله ﷺ، وشبَّب بنساء المسلمين حتى آذاهم حتى قال النبي ﷺ: «من لكعب بن الأشرف، فإنه قد آذى الله ورسوله» وذكر قصة قتله، وقَتَله محمد بن مسلمة، وأبو نائلة وأبو عبْس بن جبر، وعباد بن بشر -رضي الله عنهم-(٢)، وفي القصة من الفوائد أن الدعاء إلى تحكيم غير الله ورسوله من صفات المنافقين، ولو كان الدعاء إلى تحكيم إمام فاضل، ومعرفة أعداء رسول الله ﷺ بها كان عليه من العلم والعدل في الأحكام، وفيها الغضب لله تعالى، والشدة في أمر الله كما فعل عمر -رضي الله عنه-، وفيها أن من طعن في أحكام

<sup>(</sup>١) هذا فيه نظر فقد يقال إن المحققين والمحدثين لا يكتفون بالتداول والشهرة فكم من حديث مشهور وهو موضوع.

<sup>(</sup>٢) قصة قتل كعب بن الأشرف رواها البخاري وأن النبي ﷺ دسّ هؤلاء الصحابة لقتله.

النبي ﷺ أو في شيء من دينه قتل كهذا المنافق بل أولى، وفيها جواز تغيير المنكر باليد (۱)، وإن لم يأذن فيه الإمام، وكذلك تعزير من فعل شيئاً من المنكرات التي يستحق عليها التعزير، لكن إذا كان الإمام لا يرضى بذلك، وربها أدى إلى وقوع فرقة أو فتنة فيشترط إذنه في التعزير فقط، وفيها أن معرفة الحق لا تكفي عن العمل والانقياد، فإن اليهود يعلمون أن محمداً رسول الله ويتحاكمون إليه في كثير من الأمور (۲).



<sup>(</sup>١) ذكر ابن القيم -رحمه الله- أن إنكار المنكر له أربع حالات:

أحدها: أن يترتب على إنكاره أنكر منه فهذا لا يجوز، ومثّل له بأن شيخ الإسلام مرّ مع بعض أصحابه على قوم من التتار يشربون الخمر فأرادوا أن ينكروا عليهم فمنعهم وقال: إن هؤلاء يشتغلون بشرب الخمر عن قتل النفوس.

الثاني: أن يترتب على إنكاره منكر مثله فهذا محل اجتهاد من المنكر والأقرب المنع.

الثالث: أن يترتب على إنكاره منكر دونه، فهذا يجب.

الرابع: أن يزول المنكر ولا يخلفه منكر، فهذا يجب الإنكار كالثالث.

<sup>(</sup>٢) لكنهم لمّا لم ينقادوا إليه في كل شيء ولم يعملوا بكل ما جاء به كفروا، وكذلك إبليس يعرف الحق لكنه استكبر عن العمل والانقياد وكذلك فرعون.

### باب (``من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

وَقُولِ الله تَعَالَى: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَنِ ۚ قُلْ هُوَ رَبِّي لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ﴿ ﴿ الرعد: ٣٠).

### الشِّنجُجُ :

أي: من أسماء الله وصفاته، والمراد ما حكمه هل هو ناج أو هالك؟

ولما كان تحقيق التوحيد بل التوحيد لا يحصل إلا بالإيهان بالله والإيهان بأسهائه وصفاته؛ نبه المصنف على وجوب الإيهان بذلك وأيضاً فالتوحيد ثلاثة أنواع توحيد الربوبية، وتوحيد الأسهاء والصفات، وتوحيد العبادة، والأولان وسيلة إلى الثالث فهو الغاية والحكمة المقصودة بالخلق والأمر وكلها متلازمة فناسب التنبيه على الإيهان بتوحيد الصفات.

قىال: «وقول الله تعالى: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ » الآية.

أي: يجحدون هذا الاسم لا أنهم يجحدون الله فإنهم يقرون به كما قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ (الزخرف: ٨٧) والمراد بهذا كفار قريش أو طائفة منهم فإنهم جحدوا هذا الاسم عناداً أو جهلاً؛ ولهذا لما قال النبي على الله الله عناداً على يوم

<sup>(</sup>۱) سلك -رحمه الله- مسلك البخاري في التراجم فإنه كثيراً ما يترجم ولا يذكر الحكم فهو يترك الحكم للطالب والمدرس ليتأمل هل هو واجب أو مستحب أو محرم، أو كفر على حسب الأدلة التي ذكرها في الباب، وهذه الترجمة كالترجمة السابقة، باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما و ترك الحكم.

<sup>(</sup>٢) أي فهو كفرٌ أكبر أو فقد كفر. والجهمية وكذلك المعتزلة الأرجح تكفيرهم بخلاف الأشاعرة فالصواب أنهم مبتدعة (شيخنا الشيخ ابن باز).

الحديبية: «اكتب بسم الله الرحمن الرحيم» فقالوا: لا نعرف الرحمن ولا الرحيم» وفي بعض الروايات: «لا نعرف الرحمن إلا رحمن اليهامة» يعنون مسيلمة الكذاب، فإنه قبحه الله كان قد تسمى بهذا الاسم، وأما كثير من أهل الجاهلية فيقرون بهذا الاسم كها قال بعضهم:

### وما يشأ الرحمن يعقد ويطلق

قال ابن كثير: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَنِ ﴾: أي: لا يقرون به؛ لأنهم يأبون من وصف الله بالرحمن الرحيم، ومطابقة الآية للترجمة ظاهرة؛ لأن الله تعالى سمّى جحود اسم من أسهائه كفراً، فدل على أن جحود شيء من أسهاء الله وصفاته كفر، فمن جحد شيئاً من أسهاء الله وصفاته من الفلاسفة، والجهمية والمعتزلة ونحوهم فله نصيب من الكفر بقدر ما جحد من الاسم أو الصفة فإن الجهمية والمعتزلة ونحوهم وإن كانوا يقرون بجنس الأسهاء والصفات (۱) فعند التحقيق لا يقرون بشيء؛ لأن الأسهاء عندهم أعلام محضة لا تدل على صفات قائمة بالرب تبارك وتعالى وهذا نصف كفر الذين جحدوا اسم الرحمن.

وقوله: ﴿ قُلْهُو رَبِّى لَا إِلَهَ إِلَاهُو عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَ إِلَيْهِ مَتَابِ ﴿ ثَا ﴾ (الرعد: ٣٠). أي: قل يا محمد راداً عليهم في كفرهم بالرحمن تبارك وتعالى هو أي: الرحمن

ولقد تقلد كفرهم خسون في عشر من العلاء في البلدان واللالكائيُّ الإمام حكاه عن هم كا حكاه قبله الطبراني واللالكائيُّ الإمام حكاه عن المبارك والسفيانان، وكذلك كفر المعتزلة فريق من أي خسمئة عالم كفروا الجهمية منهم ابن المبارك والسفيانان، وكذلك كفر المعتزلة فريق من العلماء، لأنهم في الحقيقة جاحدون ومنكرون، ومن لم يكفرهم قال: إنهم لم يجحدوا بل تأولوا فهم من أهل الأهواء والبدع.

<sup>(</sup>١) هذا الكلام مجمل؛ فإن الجهمية لا يقرون بالأسماء ولا بالصفات، وأما المعتزلة فإنهم ينكرون الصفات ويقرون أنها أعلام محضة، ولهذا كفّر الجهمية كثير من أهل العلم كما قال ابن القيم في الكافية الشافية:

عز وجل ربي لا إله إلا هو أي: لا معبود سواه، عليه توكلت، وإليه متاب، أي إليه مرجعي وأوبتي، وهو مصدر من قول القائل: تبتُ متاباً، وتوبة. قال ابن جرير، وفي الآية دليل على أن التوكل عبادة، وعلى أن التوبة عبادة، وإذا كان كذلك فالتوبة إلى غيره شرك<sup>(۱)</sup> ولما قال سارق وقد قطعت يده للنبي على اللهم إني أتوب إلى محمد قال النبي على " (واه أحمد.



<sup>(</sup>١) وهذا فيها هو من حقوق الله تكون التوبة لغير الله شركاً، أما ما كان من حقوق الآدميين فإن التوبة إليهم جائزة وهي الاعتذار إليهم وطلب المسامحة كها قالت عائشة -رضي الله عنها-: «أتوب إلى الله ورسوله»، وإن كان حق الرسول من حق الله لكن له حق.

وَفِي «صَحِيحِ البُخَارِيِّ»، قَالَ عَلِيُّ: «حَدِّثُوا النَّاسَ بِهَا يَعْرِفُونَ، أَثَريدونَ (١٠) أَنْ يُكَذَّبَ اللهُ وَرَسُولُهُ؟!».

هذا الأثر رواه البخاري مسنداً لا معلقاً لكنه في بعض الروايات علّقه أولاً ثم ذكر إسناده، وفي بعضها ساق إسناده أولاً فرواه عن عبيدالله بن موسى، عن معروف ابن خرّ بوذ، عن أبي الطفيل، عن على به، ولفظه: «أتحبون أن يكذب الله ورسوله».

قوله: «بها يعرفون»: أي: بها يفهمون. قال الحافظ: وزاد آدم بن أبي إياس في كتاب «العلم» له عن عبدالله بن داود، عن معروف في آخره «ودعوا ما ينكرون» أي: ما يشتبه عليهم فهمه. قال: وفيه دليل على أن المتشابه لا ينبغي أن يذكر عند العامة، ومثله قول ابن مسعود: ما أنت محدثاً قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة. رواه مسلم. قال: وممن رأى التحديث ببعض دون بعض أحمد في الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان، ومالك(٢) في أحاديث الصفات، وأبو يوسف في «الغرائب» ومن قبلهم أبو هريرة كها تقدم عنه في الجرابين، وأن المراد ما يقع من الفتن ونحوه عن حذيفة، وعن الحسن أنه أنكر تحديث أنس للحجّاج بقصة العرنين؛ لأنه اتخذها وسيلة إلى ما كان يعتمده من المبالغة في سفك الدماء بتأويله الواهي؛ وضابط ذلك أن يكون ظاهر الحديث يقوي البدعة (٣)،

<sup>(</sup>١) لعله رواه بالمعنى وإلا فالذي في البخاري «أتحبّون».

<sup>(</sup>٢) إن صح هذا عن مالك فمراده الأحاديث التي في الصفات التي تشتبه على العامة كحديث: «من تقرب إلى شبراً تقربت إليه ذراعاً ومن أتاني يمشى أتيته هرولة».

<sup>(</sup>٣) ظاهر الحديث لا يقوي البدعة، لكن الذي يقويها الفهم الخاطئ والسيئ.

وكم من عائب قولاً صحيحاً

وآفته مرن الفهم السسقيم

وما آفة الأخبار إلا رواتها.

وظاهره في الأصل غير مراد فالإمساك عنه عند من يخشى عليه الأخذ بظاهره مطلوب. انتهى. وما ذكره عن مالك في أحاديث الصفات ما أظنه يثبت عن مالك، وهل في أحاديث الصفات أكثر من آيات الصفات التي في القرآن؟ فهل يقول مالك أو غيره من علماء الإسلام: إن آيات الصفات لا تتلي على العوام، وما زال العلماء قديماً وحديثاً من أصحاب النبي ﷺ ومن بعدهم يقرؤون آيات الصفات، وأحاديثها بحضرة عوام المؤمنين وخواصهم، بل شرط الإيهان هو الإيهان بالله، وصفات كماله التي وصف بها نفسه في كتابه، أو على لسان رسوله عَيْكُ الله عن عوام المؤمنين؟ بل نقول: من لم يؤمن بذلك فليس من عن الله عن عن عوام المؤمنين؟ بل نقول: من لم يؤمن بذلك فليس من المؤمنين، ومن وجد في قلبه حرجاً من ذلك فهو من المنافقين، ولكن هذا من بدع الجهمية وأتباعهم الذين ينفون صفات الرب تبارك وتعالى فلما رأوا أحاديث الصفات مبطلة لمذاهبهم، قامعة لبدعهم تواصوا بكتمانها عن عوام المؤمنين؛ لئلا يعلموا ضلالهم وفساد اعتقادهم فاعلم ذلك، وفي الأثر دليل على أنه إذا خشى ضرر من تحديث الناس ببعض ما لا يعرفون فلا ينبغي تحديثهم به، وليس ذلك على إطلاق، وأن كثيراً من الدين والسنن يجهله الناس، فإذا حُدثوا بها كذَّبوا بذلك وأعظموه، فلا يترك العالم تحديثهم، بل يُعلِّمهم برفق ويدعوهم بالتي هي أحسن (١).



<sup>(</sup>١) هذا هو الذي ينبغي فإذا قرأ شيئاً عليهم شرحه ووضحه حتى يتضح لهم معناه ليزول الإشكال وخوفاً من أن يفهموا فهماً خاطئاً.

[وَرَوَى عَبدُالرَّزَّاقِ] عَن مَعمَرٍ عَن ابنِ طَاوسٍ عَن أَبيهِ عَن ابنِ عَبَّاسٍ (۱): «أَنَّهُ رَأَى رَجُلاً انتَفَضَ لَمَّا سَمِعَ حَدِيثاً عن النَّبِيِّ ﷺ في الصِّفَاتِ استِنكَاراً لِلْكَ، فَقَالَ: مَا فَرَقُ هَوُلاَءِ؟ يَجِدُونَ رِقَّةً عِنْدَ مُحْكَمهِ، وَيَهلِكُونَ عِندَ مُتَشَابِهِهِ (۱). انتهى.

قوله: «روى عبدالرزاق» وهو ابن همَّام الصنعاني، الإمام الحافظ صاحب التصانيف كد «المصنف» وغيره، روى عنه أحمد بن حنبل ويحيى بن معين، وخلق لا يحصون. مات سنة إحدى عشرة ومئتين.

ومعمر هو ابن راشد الأزدي أبو عروة البصري، نزل اليمن، ثقة ثبت، مات سنة أربع وخمسين ومئة، وله ثبان وخمسون سنة.

وابن طاووس هو عبدالله بن طاووس اليهاني، ثقة فاضل عباد، مات سنة اثنتين وثلاثين ومئة، وأبوه طاووس بن كيسان اليهاني ثقة فقيه فاضل من جلة أصحاب ابن عباس وعلمائهم. مات سنة ست ومئة.

قوله: «إنه رأى رجلاً»: لم يسم هذا الرجل.

قوله: «انتفض»: أي: ارتعد لما سمع حديثاً عن النبي ﷺ فاستنكره، إما لأن عقله لا يحتمله، أو لكونه اعتقد عدم صحته فأنكره.

قوله: «فقال»: أي: ابن عباس وهو عبدالله -رضي الله عنه-.

قوله: «ما فرق هؤلاء»: يحتمل وجهين:

أحدهما: أن تكون (ما) استفهامية إنكارية، وفرق بفتح الفاء والراء وهو الخوف والفزع، أي: ما فزع هذا وأضرابه من أحاديث الصفات واستنكارهم لها؟

<sup>(</sup>١) هذا السند سند عظيم جيد.

<sup>(</sup>٢) بالنسبة لهم وإلا فآيات الصفات محكمة لا متشابهة وقد تكون متشابهة عند بعض الناس.

والمراد الإنكار عليهم، فإن الواجب على العبد التسليم والإذعان والإيهان بها صح عن الله وعن رسوله على وإن لم يحط به علماً. ولهذا قال الشافعي: آمنت بالله وبها جاء عن الله على مراد الله، وآمنت برسول الله، وما جاء عن رسول الله على مراد رسول الله.

والثاني: أن يكون بفتح الفاء وتشديد الراء، ويجوز تخفيفها و(ما) نافية أي: ما فرق هذا وأضرابه بين الحق والباطل، ولا عرفوا ذلك؛ فلهذا قال: يجدون رقة وهي ضد القسوة، أي: ليناً وقبولاً للمحكم، ويهلكون عند متشابهه، أي: ما يشتبه عليهم فهمه؛ لأن آيات الصفات هي المتشابه(١) كما تقول الجهمية ونحوهم، ولأن في القرآن متشابهاً لا يعرف معناه كالألفاظ الأعجمية، فإن لفظ التشابه والمتشابه يدلان على بطلان ذلك، وإنها المراد بالمتشابه أي: ما يشتبه فهمه على بعض الناس دون بعض، فالمتشابه أمر نسبي إضافي؛ فقد يكون مشتبهاً بالنسبة إلى قوم بيناً جلياً بالنسبة إلى آخرين، ولهذا قال النبي ﷺ لما خرج على قوم يتراجعون في القرآن فغضب وقال: «بهذا ضلت الأمم قبلكم؛ باختلافهم على أنبيائهم، وضرب الكتاب بعضه ببعض، وإن القرآن لم ينزل ليكذب بعضه بعضاً ولكن نزل لأن يصدق بعضه بعضاً فها عرفتم منه فاعملوا به وما تشابه عليكم فآمنوا به» رواه ابن سعد، وابن الضريس وابن مردويه، وأما قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ مِنْهُ ءَايَنَتُ مُحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئْبِ وَأُخَرُ مُتَشَيِهَاتُ ﴾ (آل عمران: ٧) فقال ابن كثير: يخبر تعالى أن في القرآن آيات محكمات: أي بينات واضحات الدلالة لا التباس فيها على أحد، ومنه آيات أخر فيها اشتباه في الدلالة على كثير من الناس أو بعضهم فمن رد ما اشتبه عليه إلى الواضح منه، وحكم محكمه على متشابهه عنده فقد اهتدى، ومن

<sup>(</sup>١) لعل العبارة لأن آيات الصفات ليست المتشابه.

عكس انعكس. ولهذا قال: ﴿ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنْبِ ﴾ أي: أصله الذي يرجع إليه عند الاشتباه، وأخر متشابهات: أي تحتمل دلالتها موافقة المحكم، وقد تحتمل أشياء أخرى من حيث اللفظ والتركيب لا من حيث المراد، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيّعُ ﴾ (آل عمران: ٧) أي ضلال، وخروج عن الحق إلى الباطل فيتبعون ما تشابه منه، أي: إنها يأخذون منه بالمتشابه الذي يمكنهم أن يحرفوه إلى مقاصدهم الفاسدة، وينزلوه عليها لاحتمال لفظه لما يصرفونه فأما المحكم فلا نصيب لهم فيه، لأنه دافع لهم، وحجة عليهم؛ ولهذا قال: ﴿ أَتَتِعَاآءَ ٱلْفِتْنَةِ ﴾ أي: الإضلال لأتباعهم إيهاماً لهم أنهم يحتجون على بدعتهم بالقرآن، وهو حجة عليهم لا لهم. انتهى.

وقال ابن عباس: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ ﴾ يعني أهل الشك؛ فيحملون المحكم على المتشابه، والمتشابه على المحكم، ويُلبِّسون فلبَّس الله عليهم. ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَا أُوبِيلَهُ وَ إِلّا الله. رواه ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وقوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَا أُوبِيلَهُ وَ إِلّا الله أَنّ اللهُ أَلَّهُ ﴾ أن يعلمه المنذر، وابن أبي حاتم، وقوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ مَا أُوبِيلَهُ وَ إِلّا الله أَنّ الله أَن الله الله علمه الأشياء من عباس، وقال مقاتل والسدي: يبتغون أن يعلموا ما يكون، وما عواقب الأشياء من القرآن.

قلت: فهذا التأويل الذي انفرد الله بعلمه هو العلم بحقائق الأشياء وما تؤول إليه وعواقبها كالإخبار بها يكون، وما في الجنة من النعيم، وما في النار من العذاب؛ فإن هذه الأمور وإن علمناها لكن العلم بحقائقها مما لا يعمله إلا الله، ولهذا قال

<sup>(</sup>١) له ثلاث معان:

أحدها: العواقب وحقائق الأشياء وما تؤول إليه.

الثاني: التفسير وفهم المعنى.

الثالث: صرف الكلام عن الاحتمال الراجح إلى المعنى المرجوح لدليل يقترن به.

ابن عباس: ليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء فعلى هذا يكون الوقف على لفظ الجلالة كما روي عن جماعة من السلف، وقيل: الوقف على قوله: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ أي: ما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم، فأما أهل الزيغ فلا يعلمون تأويله، وعلى هذا فالمراد بتأويله هو تفسيره وفهم معناه، وهذا هو المروي عن ابن عباس وجماعة من السلف. قال ابن أبي نجيح عن مجاهد، عن ابن عباس: أنا من الراسخين الذين يعلمون تأويله، وقال مجاهد: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ يعرفون تأويله (١)، ويقولون آمنا به، وكذا قال الربيع بن أنس وغيره، فقد تبين ولله الحمد أنه ليس في الآية حجة للمبطلين في جعلهم ما أخبر الله به من صفات كماله هو المتشابه ويحتجون على باطلهم بهذه الآية، فيقال: وأين في الآية ما يدل على مطلوبكم؟ وهل جاء نص عن الله أو عن رسوله ﷺ أنه جعل ما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله متشابهاً؟ ولكن أصل ذلك أنهم ظنوا أن التأويل المراد في الآية هو صرف اللفظ عن ظاهره إلى ما يحتمله اللفظ لدليل يقترن بذلك، وهذا هو اصطلاح كثير من المتأخرين، وهو اصطلاح حادث، فأرادوا حمل كلام الله على هذا الاصطلاح فضلوا ضلالاً بعيداً وظنوا أن لنصوص الصفات تأويلاً يخالف ما دلت عليه لا يعلمه إلا الله كما يقوله أهل التجهيل أو يعلمه المتأولون كما يقوله أهل التأويل، وفي الأثر المشروح دليل على ذكر آيات الصفات، وأحاديثها بحضرة عوام المؤمنين وخواصهم، وأن من ردّ شيئاً منها واستنكره بعد صحته فهو ممن لم يفرق بين الحق والباطل، بل هو من الهالكين وأنه ينكر عليه استنكاره.



<sup>(</sup>١) ومنه قول ابن جرير القول في تأويل قوله تعالى أي تفسيرها.

وَلَــَمَّا سَمِعَت قُرَيش رَسُولَ الله ﷺ يَذكُرُ الرَّحْمَنَ، أَنكَرُوا ذَلِكَ، فَأَنزَلَ الله: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحْمَنِ ﴾ (الرعد: ٣٠).

هكذا ذكر المصنف هذا الأثر بالمعنى، وقد روى ابن جرير وابن المنذر عن ابن جريج في الآية قال: هذا لما كاتب رسول الله على قريشاً في الحديبية كتب: «بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن ولا نكتب إلا باسمك اللهم، فأنزل الله: ﴿وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ ﴾ (الرعد: ٣٠) الآية»، وفيه دليل على أن من أنكر شيئاً من الصفات فهو من الهالكين (١١)؛ لأن الواجب على العبد الإيمان بذلك سواء فهمه أم لم يفهمه، وسواء قبله عقله أو أنكره فهذا هو الواجب على العبد على العبد في كل ما صح عن الله ورسوله على أن وهو الذي ذكر الله تعالى عن الراسخين في العلم أنهم ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَيْ مِنْ عِندِ رَبِناً ﴾ (آل عمران: ٧).



<sup>(</sup>١) أي لأنه كافر والكافر هالك.

#### باب

قُولُ الله تَعَالَى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ (النحل: ٨٣) الآية (١).

## الشِّجُجُ :

المراد بهذه الترجمة التأدب مع جناب الربوبية عن الألفاظ الشركية الخفية كنسبة النعم إلى غير الله؛ فإن ذلك باب من أبواب الشرك الخفي وضده باب من أبواب الشكر (٢) كما في الحديث الذي رواه ابن حبان في "صحيحه" عن جابر مرفوعاً: «من أولى معروفاً فلم يجد له جزاء إلا الثناء فقد شكره، ومن كتمه فقد كفره (٣)»، وفي رواية جيدة لأبي داود: «من أبلي فذكره فقد شكره، ومن كتمه فقد كفره». قال المنذري: «من أبلي» أي: من أنعم عليه، الإبلاء الإنعام فإذا كان ذكر المعروف الذي يقدره الله على أيدي إنسان من شكره (٤)، فذكره معروف رب العالمين، وآلائه وإحسانه ونسبة ذلك إليه أولى بأن يكون شكراً (٥).

#### 

أف ادتكم النعماء مني ثلاثة يدي ولساني والنضمير المحجبا (٣) أي المعروف.

<sup>(</sup>۱) المقصود من هذا الباب وجوب شكر نعم الله بالاعتراف بها بالقلب واللسان ونشرها بين الناس وعدم إنكارها وجحودها واستعمالها في طاعة الله ومرضاته.

<sup>(</sup>٢) وشكر الرب يكون بمحبة الرب وتعظيمه والاعتراف بنعمته بالقلب، والثناء عليه باللسان ونسبتها إليه وحمده وذكرها ونشرها بين الناس، واستعمالها في طاعة الله ومرضاته بجوارحه، فالشكر يكون بالقلب وباللسان وبالجوارح، كما قال الشاعر:

<sup>(</sup>٤) وفي الحديث: «من لا يشكر الناس لا يشكر الله».

<sup>(</sup>٥) لأنه المنعم على الحقيقة والمنعم على الإطلاق.

# قَالَ مُجَاهِدُ مَا مَعنَاهُ: «هُوَ قُولُ الرَّجُلِ: هَذَا مَالِي، وَرِثْتُهُ عَن آبَائِي».

هذا الأثر رواه ابن جرير وابن أبي حاتم، لفظه كها في «الدر»(۱): المساكن والأنعام وسرابيل الثياب، والحديد يعرفه كفار قريش ثم ينكرونه بأن يقولوا: هذا كان لآبائنا ورثناه عنهم (۱). قال ابن القيم ما معناه: لما أضافوا النعمة إلى غير الله فقد أنكروا نعمة الله بنسبتها إلى غيره، فإن الذي يقول هذا جاحد لنعمة الله عليه غير معترف بها، وهو كالأبرص والأقرع اللذين ذكّرهما الملك بنعم الله عليها فأنكراها وقالا: إنها ورثنا هذا كابراً عن كابر، وكوئها موروثة عن الآباء أبلغ في إنعام الله عليهم إذ أنعم بها على آبائهم ثم ورثهم إياها فتمتعوا هم وآباؤهم بنعمه.



<sup>(</sup>١) هو كتاب «الدر المنثور في التفسير بالمأثور» للسيوطي، وهو كتاب يجمع الغتّ والسمين، ولكنه يفيد طالب العلم.

<sup>(</sup>٢) لكن إذا قال ذلك على سبيل الإخبار بالأسباب في خصومة أو غيرها؛ فلا يكون من باب الكفر بالنعمة بل من الإخبار، ولا شيء فيه.

## وَقَالَ عَونُ بِنُ عَبِدِالله: «يَقُولُونَ: لَولاَ فُلاَنٌ (١)، لَم يَكُن كَذَا».

هذا الأثر روه ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم ولفظه كما في «الدر» لولا فلان أصابني كذا وكذا، ولولا فلان لم أصب كذا وكذا ألى هذا هو ابن عبدالله ابن عتبة بن مسعود الهذلي أبو عبدالله الكوفي ثقة عابد. مات قبل سنة عشرين ومئة.

قوله: «لولا فلان» إلى آخره قال ابن القيم ما معناه: هذا يتضمن قطع إضافة النعمة عن مَنْ لولاه هو لم تكن، وإضافتها إلى من لم يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً فضلاً عن غيره، وغايته أن يكون جزءاً من أجزاء السبب أجرى الله نعمته على يده، والسبب لا يستقل بالإيجاد وجعله سبباً هو من نعم الله عليه فهو المنعم بتلك النعمة، وهو المنعم بها جعله من أسبابها (٣)؛ فالسبب والمسبب من إنعامه وهو تعالى كها أنه قد ينعم بذلك السبب؛ فقد ينعم بدونه (٤) ولا يكون له أثر وقد يسلبه سببيته، وقد يجعل لها معارضاً يقاومها، وقد يرتب على السبب ضد مقتضاه فهو وحده المنعم على الحقيقة.



<sup>(</sup>١) وينسى المنعم.

<sup>(</sup>٢) والذي ينبغي أن يقول لولا الله ثم فلان وقد ورد الحديث في قصة أبي طالب «لولا أنا لكان في غمرات من النار» وهذا قليل والأول هو الذي ينبغي.

<sup>(</sup>٣) كالمال الذي يحصل من طريق الزراعة أو التجارة فهو المنعم بهذه الأسباب.

<sup>(</sup>٤) كالمال من إرث أو هدية.

# وَقَالَ ابْنُ قُتَيبَةُ: «يَقُولُونَ: هَذَا بِشَفَاعَةِ آلَهِتِنَا».

ابن قتيبة: هو عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري الحافظ، صاحب التفسير والمعارف وغيرها. وثقه الخطيب وغيره، ومات سنة سبع وستين ومئتين أو قبلها.

قوله: «يقولون هذا بشفاعة آلهتنا»: قال ابن القيم: هذا يتضمن الشرك مع إضافة النعمة إلى غير وليها؛ فالآلهة التي تعبد من دون الله أحقر وأذل من أن تشفع عند الله، وهي محضرة في الهوان والعذاب مع عابديها وأقرب الخلق إلى الله، وأحبهم إليه لا يشفع عنده إلا من بعد إذنه لمن ارتضاه؛ فالشفاعة بإذنه من نعمه، فهو المنعم بالشفاعة، وهو المنعم بقبولها، وهو المنعم بتأهيل المشفوع له، إذ ليس كل أحد أهلاً أن يشفع له فمن المنعم على الحقيقة سواه؟ قال تعالى: ﴿ وَمَايِكُم مِن نَعْمَةِ فَمِنَ ٱللهِ وَفَضله ومنته وإحسانه طرفة عين، لا في الدنيا ولا في الآخرة، ولهذا ذم سبحانه من آتاه شيئاً من نعمه فقال: ﴿ إِنَّمَا أُوبِيَتُهُ عَلَى عِلْمِ عِنْدِي تَ ﴾ (النص ١٠٠٠).



وَقَالَ أَبُو العَبَّاسِ: بَعدَ حَدِيثِ زَيْد بنِ خَالِد الَّذِي فِيهِ: «أَنَّ الله تَعَالَى قَالَ: أَصبَحَ مِن عِبادِيَ مُؤمِنٌ بِي وَكَافِرِ» الحَدِيثُ وَقَد تَقَدَّمَ، وَهَذَا كَثِيرٌ في الكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، يَذُمُّ سُبحَانَهُ مَنْ يُضِيفُ إِنعَامَهُ إِلى غَيرِهِ وَيُشْرِكُ بِهِ.

قَالَ بَعضُ السَّلَفِ: هُوَ كَقُولهم: كَانَت الرِّيحُ طَيبَةً، وَالْمَلاَّحُ حَاذِقاً، وَنَحوِ ذَلِكَ مِمَّا هُوَ جَارٍ عَلَى أَلسِنَةِ كَثيرِ (١).

قوله: «وقال أبو العباس»: هو شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-.

قوله: «قال بعض السلف»: لم أقف على تسمية هذا البعض.

قوله: «كانت الريح طيبة، والملاح حاذقاً»: الملاح هو سائس السفينة والمعنى أن السفن إذا جرين بريح طيبة بأمر الله جرياً حسناً نسبوا ذلك إلى طيب الريح، وحذق الملاح في سياسة السفينة، ونسوا<sup>(۲)</sup> ربهم الذي أجرى لهم الفلك في البحر رحمة بهم كما قال تعالى: ﴿ رَبُكُمُ اللّذِى يُزْجِى لَكُمُ الْفُلُكَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْنَغُواْ مِن وَضَى لِهِ إِنَّهُ وَكَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَحَدَق الله وَ الله عن الله والمره وإنها أراد أنه سبب، لكن الريح والملاح هو الفاعل لذلك من دون خلق الله وأمره وإنها أراد أنه سبب، لكن لا ينبغي أن يضيف ذلك إلا إلى الله وحده؛ لأن غاية الأمر في ذلك أن يكون الريح والملاح سبباً، أو جزء سبب، ولو شاء الرب تبارك وتعالى لسلبه سببيّته، فلم يكن

<sup>(</sup>١) وينسى الله والواجب أن يقول وصلنا بتيسير الله وتوفيقه، ثم يذكر الأسباب فيقول بسبب كون الملاح حاذقاً والريح كانت طيبة.

<sup>(</sup>٢) القاعدة في هذا أن الفعل إذا اتصل بالواو «واو الجهاعة» فإن كان يائياً أي فصل الآخر بالياء فإنه يضم ما قبل الواو مثل نسي ورضي فيقال: نسُوا ورضُوا، أما إذا كان فصل الآخر بالألف فإنه يفتح ما قبل الواو للدلالة على الألف المحذوفة مثل دعا وغزا ورمى، فيقال: دعوا، وغزوا، ورمَوا. ا.هـ (شيخنا).

سبباً أصلاً فلا يليق بالمُنعَم عليه المطلوب منه الشكر أن ينسى من بيده الخير كله وهو على كل شيء قدير، ويضيف النعم إلى غيره، بل يذكرها مضافة منسوبة إلى مولها<sup>(۱)</sup> والمنعم بها، وهو المنعم على الإطلاق كها قال تعالى: ﴿ وَمَا يِكُم مِّن يَعْمَةِ فَمِن النّعِم فَي الدنيا والآخرة وحده لا شريك فَمِن اللّهِ ﴿ وَالنّحل: ٥٣) فهو المنعم بجميع النعم في الدنيا والآخرة وحده لا شريك له، فإن ذلك من شكرها وضده من إنكارها، ولا ينافي ذلك الدعاء والإحسان إلى من كان سبباً أو جزء سبب في بعض ما يصل إليك من النعم من الخلق. قال المصنف: وفيه اجتماع الضدين في القلب (٢).



<sup>(</sup>١) في المخطوطة «مُوليها» وهي أولى.

<sup>(</sup>٢) وهما الإيمان والشكر والكفر.

#### باب

# قَولُ الله: ﴿ فَكَلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا (١) وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ١٠٠ ﴿ (البقرة: ٢٢).

# الشِّجُجُ :

اعلم أن من تحقيق التوحيد الاحتراز من الشرك بالله في الألفاظ، وإن لم يقصد المتكلم بها معنى لا يجوز، بل ربها تجري على لسانه من غير قصد، كمن يجري على لسانه ألفاظ من أنواع الشرك الأصغر لا يقصدها.

فإن قيل: الآية نزلت في الأكبر؟

قيل: السلف يحتجون بها نزل في الأكبر على الأصغر كها فسرها ابن عباس، وغيره فيها ذكره المصنف عنه بأنواع الشرك الأصغر، وفسرها أيضاً بالشرك الأكبر وفسرها غيره بشرك الطاعة، وذلك لأن الكل شرك، ومعنى الآية أن الله تبارك وتعالى نهى الناس أن يجعلوا له أنداداً أي: أمثالاً في العبادة والطاعة وهم يعلمون أن الذي فعل تلك الأفعال فهو ربهم وخالقهم وخالق من قبلهم، وجاعل الأرض فراشاً، والسهاء بناءً، والذي أنزل من السهاء ماءً فأخرج به من أنواع الثمرات رزقاً لهم فإذا كنتم تعلمون ذلك فلا تجعلوا له أنداداً.

قال ابن القيم: فتأمل هذه، وشدة لزومها لتلك المقدمات قبلها، وظفر العقل بها بأول وهلة، وخلوصها من كل شبهة وريب وقادح إذا كان الله وحده هو الذي فعل هذه الأفعال فكيف تجعلون له أنداداً وقد علمتم أنه لا ند له يشاركه في فعله؟!

#### 

<sup>(</sup>١) أراد المصنف -رحمه الله- بهذه الترجمة أن التنديد نوعان أكبر كأن يدعو الند أو يذبح له، وأصغر كقول ما شاء الله وشئت.

قَالَ ابنُ عَبَّاسٍ فِي الآيَةِ: «الأندَادُ: هُوَ الشِّركُ، أَخفَى مِن دَبِيبِ النَّملِ عَلَى صَفاةٍ سَودَاءَ فِي اللَّيلَةِ الظلْمَاء، وَهُوَ أَن تَقُولَ: وَالله وحياتِكَ يَا فُلاَنُ، وَحَياتِي، وَتَقُولَ: وَالله وحياتِكَ يَا فُلاَنُ، وَحَياتِي، وَتَقُولَ: لَولاَ كُليَبَةُ هَذَا لأَتَانا اللَّصُوصُ فِيهَا، وَلَولاَ البَطُّ فِي الدَّارِ لأَتَانا اللَّصُوصُ، وَقُولُ الرَّجُلِ لِصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ الله وَشِئتَ، وَقُولُ الرَّجُلِ لِصَاحِبِهِ: مَا شَاءَ الله وَشِئتَ، وَقُولُ الرَّجُلِ لَولاَ اللهُ وَفُلاَنٌ. لاَ تَجَعَل فُلاَن؛ هَذَا كُلُّهُ بِهِ شِركٌ». [رَوَاهُ ابنُ أَبِي حَاتِم].

هذا الأثر رواه ابن أبي حاتم، كما قال المنصف وسنده جيد.

قوله: «هو الشرك أخفى من دبيب النمل» إلى آخره. أي: إن هذه الأمور (١) من الشرك خفية في الناس، لا يكاد يتفطن لها ولا يعرفها إلا القليل، وضرب المثل لخفائها بها هو أخفى شيء وهو أثر النمل؛ فإنه خفي، فكيف إذا كان على صفاة؟ فكيف إذا كانت سوداء فكيف إذا كانت في ظلمة الليل؟ وهذا يدل على شدة خفائه على من يدعي الإسلام، وعسر التخلص منه، ولهذا جاء في حديث أبي موسى قال: خطبنا رسول الله على ذات يوم فقال: «أيها الناس اتقوا هذا الشرك، فإنه أخفى من دبيب النمل»، فقال له من شاء الله أن يقول: وكيف نتقيه وهو أخفى من دبيب النمل يا رسول الله؟ قال: «قولوا اللهم إنا نعوذ بك أن نشرك بك شيئاً نعلمه، ونستغفرك لما لا نعلمه» رواه أحمد والطبراني.

قوله: «وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلانة وحياتي». أي: إن من الحلف بغير الله، الحلف بحياة المخلوق، وسيأتي الكلام عليه.

قوله: «وتقول لولا كلبة هذا لأتانا اللصوص». أي: السراق.

والمعنى: أن من الشرك نسبة عدم السرقة إلى الكلبة التي إذا رأت السراق

<sup>(</sup>١) والذي ينبغي أن تقول لولا الله ثم فلان، لأن الله هو الذي حرك قلب هذا وجعل السبب على يديه، ثم بعد ذلك يذكر السبب.

نبحتهم، فاستيقظ أهلها وهرب السراق. وربها امتنعوا من إتيان المحل الذي هي فيه خوفاً من نباحها، فيعلم بهم أهلها كها روى ابن أبي الدنيا في «الصمت» عن ابن عباس قال: إن أحدكم ليشرك حتى يشرك بكلبه يقول: لولاه لسرقنا الليلة.

قوله: «ولولا البط في الدار لأتى اللصوص». البط بفتح الموحدة: طائر معروف يتخذ في البيوت، وإذا دخلها غريب صاح واستنكره، وهو الإوز بكسر الهمزة وفتح الواو ومعناها كالذي قبله. والواجب نسبة ذلك إلى الله تعالى، فهو الذي يحفظ عباده ويكلؤهم بالليل والنهار كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَكُلُؤُكُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الل

قوله: «وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت». وسيأتي الكلام عليها إن شاء الله.

قوله: «وقول الرجل: لولا الله وفلان لا تجعل فيها «فلان». هكذا ثبت بخط المصنف بلا تنوين، والمعنى: لا تجعل فيها أي: في هذه الكلمة فلاناً فتقول: لولا الله وفلان، بل قل: لولا الله وحده، ولا تقل: لولا الله وفلان، فهو نهي عن ذلك.

قوله: «هذا كله به». أي: بالله شرك، وأعاد الضمير على الله، لأن قد تقدم ذكر اسمه عز وجل، فتبيَّن أن هذه الأمور ونحوها من الألفاظ الشركية الخفية كما نص عليه ابن عباس -رضي الله عنه-.



وَعَن عُمَرَ بِنِ الْحَطَّابِ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «مَن حَلَفَ بِغَيرِ الله فَقَد كَفَرَ، أَو أَشْرَك» [رَوَاهُ التِّرمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ، وَصَحَّحَهُ الحَاكِمُ].

قوله: «عن عمر بن الخطاب». هكذا وقع في الكتاب، وصوابه عن ابن عمر كذلك أخرجه أحمد، وأبو داود والترمذي، والحاكم وصححه ابن حبان. وقال الزين العراقي في «أماليه»: إسناده ثقات.

قوله: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». قال بعضهم ما معناه: رواه الترمذي بأو التي للشك، وفي ابن حبان والحاكم عدمها. وفي رواية للحاكم «كل يمين يحلف بها دون الله شرك»، وفي «الصحيحين» من حديث ابن عمر مرفوعاً: «إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت»، وعن بريدة مرفوعاً: «من حلف بالأمانة فليس منا» رواه أبو داود. والأحاديث في ذلك كثيرة، وقد تقدم كلام ابن عباس في عدِّه ذلك من الأنداد، وقال كعب: إنكم تشركون في قول الرجل: كلا وأبيك، كلا والكعبة، كلا وحياتك، وأشباه هذا، احلف بالله صادقاً أو كاذباً، ولا تحلف بغيره. رواه ابن أبي الدنيا في «الصمت». وأجمع العلماء على أن اليمين لا تكون إلا بالله أو بصفاته، وأجمعوا على المنع من الحلف بغيره. قال ابن عبد البر: لا يجوز الحلف بغير الله بالإجماع. انتهى.

ولا اعتبار بمن قال من المتأخرين: إن ذلك على سبيل كراهة التنزيه، فإن هذا قول باطل، وكيف يقال ذلك لما أطلق عليه الرسول على أنه كفر أو شرك، بل ذلك عرم، ولهذا اختار ابن مسعود -رضي الله عنه- أن يحلف بالله كاذباً، ولا يحلف بغيره صادقاً، فهذا يدل على أن الحلف بغير الله أكبر من الكذب مع أن الكذب من المحرمات في جميع الملل فدل ذلك أن الحلف بغير الله من أكبر المحرمات.

فإن قيل: إن الله تعالى أقسم بالمخلوقات في القرآن؟

قيل: ذلك يختص بالله تبارك وتعالى، فهو يقسم بها شاء من خلقه؛ لما في ذلك من الدلالة على قدرة الرب ووحدانيته، وإلهيته وعلمه وحكمته وغير ذلك من صفات كهاله، وأما المخلوقات فلا يقسم إلا بالخالق تعالى، فالله تعالى يقسم بها شاء من خلقه وقد نهانا عن الحلف بغيره، فيجب على العبد التسليم والإذعان لما جاء من عند الله. قال الشعبي: الخالق يقسم بها شاء من خلقه والمخلوق لا يقسم إلا بالخالق، قال: ولأن أقسم بالله فأحنث أحب إليّ من أن أقسم بغيره فأبرّ، وقال مُطرِّف بن عبدالله: إنها أقسم لله بهذه الأشياء ليُعجِّب (۱) بها المخلوقين، ويعرِّفهم قدرته لعظم شأنها عندهم، ولدلالتها على خالقها. ذكرهما ابن جرير.

فإن قيل: قد جاء في الحديث أن النبي عَلَيْ قال للأعرابي الذي سأله عن أمور الإسلام فأخبره، فقال النبي عَلَيْ: «أفلح وأبيه إن صدق» رواه البخاري<sup>(۲)</sup>، وقال للذي سأله: أي الصدقة أفضل؟ «أما وأبيك لتنبأنه» رواه مسلم ونحو ذلك من الأحاديث.

قيل: ذكر العلماء عن ذلك أجوبة.

أحدها: ما قاله ابن عبدالبر في قوله: «أفلح وأبيه إن صدق». هذه اللفظة غير محفوظة، وقد جاءت عن راويها إسهاعيل بن جعفر «أفلح والله إن صدق» قال: وهذا أولى من رواية من روى عنه بلفظ: «أفلح وأبيه» لأنها لفظة منكرة تردها الآثار الصحاح، ولم تقع في رواية مالك أصلاً، وزعم بعضهم أن بعض الرواة عنه صحف قوله: «وأبيه» من قوله: «والله». انتهى.

وهذا جواب عن هذا الحديث الواحد فقط ولا يمكن أن يجاب به عن غيره.

<sup>(</sup>١) يعجِّب: أي يجعلهم يعجبون بها لما فيها من الدلالة على قدرة الرب ووحدانيته.

<sup>(</sup>٢) ومسلم أيضاً.

الثاني: أن هذا اللفظ كان يجري على ألسنتهم من غير قصد للقسم به، والنهي إنها ورد في حق من قصد حقيقة الحلف. ذكره البيهقي. وقال النووي: إنه المرضي. قلت: هذا جواب فاسد، بل أحاديث النهي عامة مطلقة ليس فيها تفريق بين من قصد القسم وبين من لم يقصد، ويؤيد ذلك أن سعد بن أبي وقاص -رضي الله عنه - حلف مرة باللات والعزى، ويبعد أن يكون أراد حقيقة الحلف بهما ولكنه جرى على لسانه من غير قصد على ما كانوا يعتادونه قبل ذلك، ومع هذا نهاه النبي غاية ما يقال: إن من جرى ذلك على لسانه من غير قصد معفو عنه، أما أن يكون ذلك أمراً جائزاً للمسلم أن يعتاده فكلا. وأيضاً فهذا يحتاج إلى نقل أن ذلك كان يجري على ألسنتهم من غير قصد للقسم، وأن النهي إنها ورد في حق من قصد حقيقة الحلف وأنى يوجد ذلك؟

الثالث: أن مثل ذلك يقصد به التأكيد لا التعظيم، وإنها وقع النهي عما يقصد به التعظيم.

قلت: وهذا أفسد من الذي قبله، وكأن من قال ذلك لم يتصور ما قال فهل يراد بالحلف إلا تأكيد المحلوف عليه بذكر من يعظمه الحالف والمحلوف له؟ فتأكيد المحلوف عليه بذكر المحلوف به مستلزم لتعظيمه، وأيضاً فالأحاديث مطلقة ليس فيها تفريق، وأيضاً فهذا يحتاج إلى نقل أن ذلك جائز للتأكيد دون التعظيم وذلك معدوم.

الرابع: أن هذا كان في أول الأمر ثم نسخ، فها جاء من الأحاديث فيه ذكر شيء من الحلف بغير الله (١) من الحلف بغير الله (١)

<sup>(</sup>۱) هذا الجواب وهو القول بالنسخ وجيه لو فرضنا أنه لا يعلم التاريخ ولا يعلم أن أحاديث الجواز متقدمة فإن أحاديث النهي أكثر وأصح فهي أرجح من أحاديث الجواز ثم إن أحاديث النهي ناقلة عن الأصل وأحاديث الجواز مبقية على الأصل، والناقل مقدم على المبقي على الأصل، لأن الشريعة ناقلة فالقاعدة في النصوص إذا تعارضت أنه أولاً يجمع بينهما ومسلك =

وهذا الجواب ذكره الماوردي. قال السهيلي: أكثر الشراح عليه، حتى قال ابن العربي: روي أنه على كان يحلف بأبيه حتى نهي عن ذلك. قال السهيلي: ولا يصح ذلك، وكذلك قال غيرهم، وهذا الجواب هو الحق ويؤيده أن ذلك كان مستعملاً شائعاً حتى ورد النهي عن ذلك كما في حديث ابن عمر أن النبي على أدرك عمر بن الخطاب يسير في ركب يحلف بأبيه فقال: «ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت» رواه البخاري ومسلم، وعنه أيضاً قال: قال رسول الله على: «من كان حالفاً فلا يحلف إلا بالله» وكانت قريش تحلف بآبائها فقال: «لا تحلفوا بآبائكم» رواه مسلم، وعن سعد بن أبي وقاص -رضي الله عنه قال: حلفت مرة باللات والعزى، فقال النبي على: «قل لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ثم انْفُث عن يسارك وتعوذ (١) بالله ولا تعد» رواه النسائي، وابن ماجه، وهذا لفظه، وفي هذا المعنى أحاديث، فها ورد فيه ذكر الحلف بغير الله فهو جار على العادة قبل النهى؛ لأن ذلك هو الأصل حتى ورد النهي عن ذلك.

وقوله: «فقد كفر أو أشرك»: أخذ به طائفة من العلماء فقالوا: يكفر من حلف بغير الله كفر شرك<sup>(۲)</sup>، قالوا ولهذا أمره النبي على الله بتجديد إسلامه بقول: «لا إله إلا الله» فلو لا أنه كفر ينقل عن الملة لم يؤمر بذلك، وقال الجمهور: لا يكفر كفراً ينقله عن الملة، لكنه من الشرك الأصغر كما نص على ذلك ابن عباس وغيره، وأما كونه أمر من حلف باللات والعزى أن يقول: لا إله إلا الله؛ فلأن هذا كفارةٌ له مع

<sup>=</sup> الجمع غير ممكن لأنه لا يمكن الجمع بين المنع والجواز، ثانياً إذا لم يمكن الجمع ينظر في التاريخ فينسخ المتقدم بالمتأخر، ثالثاً إذا لم يمكن معرفة التاريخ فينتقل إلى الترجيح بينها وهو هنا ممكن بترجيح أحاديث النهي لأنها أصح وأكثر وإذا لم يمكن الترجيح توقف المجتهد حتى يتبين له واحد من الأمور السابقة.

<sup>(</sup>١) أي من الشيطان.

<sup>(</sup>٢) أي كفراً ينقل عن الملة.

استغفاره كما قال في الحديث الصحيح: «من حلف فقال في حلفه واللات والعزى فليقل: لا إله إلا الله»، وفي رواية: «فليستغفر» فهذا كفارة له في كونه تعاطى صورة تعظيم الصنم، حيث حلف به لا أنه لتجديد إسلامه ولو قُدِّر ذلك فهو تجديد لإسلامه لنقصه بذلك لا لكفره، لكن الذي يفعله عُبّاد القبور إذا طلبت من أحدهم اليمين بالله أعطاك ما شئت من الأيمان صادقاً أو كاذباً فإذا طلبت منه اليمين بالشيخ أو تربته أو حياته ونحو ذلك لم يُقدم على اليمين به إن كان كاذباً فهذا شرك أكبر بلا ريب؛ لأن المحلوف(١) به عنده أخوف وأجل وأعظم من الله وهذا ما بلغ إليه شرك عُبّاد الأصنام؛ لأن جَهْد اليمين عندهم هو الحلف بالله كما قال تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِأُلَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبَعَثُ أَللَّهُ مَن يَمُوثُ ﴾ (النحل: ٣٨) فمن كان جَهْدُ يمينه الحلفَ بالشيخ أو بحياته، أو تربته فهو أكبر شركاً منهم، فهذا هو تفصيل القول في هذه المسألة، والحديث دليل على أنه لا تجب الكفارة بالحلف بغير الله مطلقاً؛ لأنه لم يذكر فيه كفارة للحلف بغير الله ولا في غيره من الأحاديث، فليس فيه كفارة إلا النطق بكلمة التوحيد، والاستغفار (٢)، وقال بعض المتأخرين، تجب الكفارة بالحلف برسول الله ﷺ خاصة، وهذا قول باطل ما أنزل الله به من سلطان، فلا يلتفت إليه وجوابه المنع.



<sup>(</sup>١) يعني لوجود العقيدة وهو تعظيم شيخه أعظم من الله.

<sup>(</sup>٢) كلام الشيخ سليهان على حديث عمر وابن عمر السابق كلام جيد حسن تعقد عليه الخناصر.

وَقَالَ ابنُ مَسعُودٍ: «لأَن أَحلِفَ بِالله كَاذِباً أَحَبُّ إِليَّ مِن أَن أَحلِفَ بِغَيرِهِ صَادِقاً».

هكذا ذكر المصنف هذا الأثر عن ابن مسعود ولم يعزه. وقد ذكره ابن جرير غير مسند أيضاً. قال: وقد جاء عن ابن عباس وابن عمر نحوه، ورواه الطبراني بإسناد موقوفاً هكذا. قال المنذري: ورواته رواة الصحيح.

قوله: «لأن أحلف بالله» إلى آخره: (أن) هي المصدرية، والفعل بعدها منصوب في تأول مصدر مرفوع على الابتداء وأحب خبره، ومعناه ظاهر وإنها رجح ابن مسعود -رضي الله عنه - الحلف بالله كاذباً على الحلف بغيره صادقاً؛ لأن الحلف بالله توحيد، والحلف بغيره شرك، وإن قدر الصدق في الحلف بغير الله فحسنة التوحيد أعظم من حسنة الصدق، وسيئة الكذب أسهل من سيئة الشرك. ذكره شيخ الإسلام، وفيه دليل على أن الحلف بغير الله صادقاً أعظم من اليمين الغموس، وفيه دليل على أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر، وفيه شاهد للقاعدة المشهورة وهي: ارتكاب أقل الشرين ضرراً إذا كان لا بد من أحدهما(۱).



<sup>(</sup>١) فإذا كان لا بد من اليمين فليحلف بالله ولو كان كاذباً.

وَعَن حُذَيفَةَ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «لاَ تَقُولُوا مَا شَاءَ الله وَشَاءَ فُلاَنٌ، وَلَكِنْ قُولُوا مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ مَا شَاءَ فُلاَنٌ». رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِسَنَدٍ صَحِيح.

هذا الحديث رواه أبو داود، كما قال المصنف، ورواه أحمد وابن أبي شيبة، والنسائي، وابن ماجه، والبيهقي، وله علة وله شواهد، وهو صحيح المعنى بلا ريب، وسيأتي الكلام على معناه في باب ما شاء الله وشئت إن شاء الله.



وَجَاءَ عَن إِبرَاهِيمَ النَّخعِي (١): «أَنَّهُ يَكرَهُ (٢) أَن يَقُولَ الرَّجلُ: أَعُوذُ بِاللهُ وَبِكَ، وَيَقُولُ: لَولاَ اللهُ ثُمَّ فُلاَنُ. وَلاَ تَقُولُوا: لَولاَ اللهُ ثُمَّ فُلاَنُ. وَلاَ تَقُولُوا: وَلَولاَ اللهُ ثُمَّ فُلاَنُ. وَلاَ تَقُولُوا: وَلَولاَ اللهُ وَفَلاَنُ (٣).

هذا الأثر رواه المصنف غير معزو، وقد رواه عبدالرزاق، وابن أبي الدنيا في كتاب «الصمت» عن مغيرة قال: كان إبراهيم يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك، ويرخّص أن يقول: أعوذ بالله ثم بك، ويكره أن يقول: لولا الله وفلان، ويرخّص أن يقول: لولا الله ثم فلان. لفظ ابن أبي الدنيا وذلك –والله أعلم لأن الواو تقتضي مطلق الجمع؛ فمنع منها للجمع لئلا يُوهم الجمع بين الله وبين غيره كما منع من جمع اسم الله، واسم رسوله في ضمير واحد وثم إنها تقتضي الترتيب فقط، فجاز ذلك لعدم المانع، ومطابقة الحديثين والأثرين للترجمة ظاهرة (٤) على ما فسر به ابن عباس –رضى الله عنه – الآية.

#### 000

<sup>(</sup>١) هو إبراهيم بن يزيد النخعي من صغار التابعين من أصحاب عبدالله بن مسعود وكانت وفاته سنة ست وتسعين وكان عمره خمسين سنة.

 <sup>(</sup>٢) المراد بالكراهة التحريم لأنهم كانوا يتورعون من إطلاق لفظ التحريم فيعبِّرون عنه بالكراهة ويدل عليه قوله في الشرح «ويرخص» لأن الترخيص لا يكون إلا في المنهي عنه.

<sup>(</sup>٣) وأما الحديث الذي في «صحيح البخاري» في قصة أبي طالب: «ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار» فيجاب عنه بأحد جوابين؛ أحدهما: أنه من تصرّف بعض الرواة وهذا هو الأقرب، والثانى: أنه يدل على جواز مثل هذا القول لكن تركه أولى وأفضل.

<sup>(</sup>٤) من أن الحلف بغير الله، وقول ما شاء الله وشئت، وأعوذ بالله وبك، من التنديد الأصغر.

### باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

عَن ابْنِ عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: ﴿ لاَ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ، مَنْ حَلَفَ بِالله، فَلْيَرْضَ (١)، وَمَنْ لَمْ يَرْضَ، فَلَيْسَ مِنَ الله (٢). وَمَنْ لَمْ يَرْضَ، فَلَيْسَ مِنَ الله (٢). [رَوَاهُ ابنُ مَاجَه بِسَنَدٍ حَسَنِ].

### الشِّجُجُ :

أي: من الوعيد؛ لأن ذلك يدل على قلة تعظيمه لجناب الربوبية، إذ القلب الممتلئ بمعرفة عظمة الله وجلاله وعزته وكبريائه لا يفعل ذلك.

هذا الحديث رواه ابن ماجه في «سننه» وترجم عليه من «من حلف له بالله فليرض» حدثنا محمد بن إسهاعيل بن سمرة، ثنا أسباط بن محمد، عن محمد بن عجلان، عن نافع، عن ابن عمر قال: سمع النبي على رجلاً يحلف بأبيه فقال: «لا تحلفوا بآبائكم» الحديث، وهذا إسناد جيد على شرط مسلم عند الحاكم وغيره فإنه متصل ورواته ثقات، بل قد روى مسلم عن ابن عجلان، عن نافع، عن ابن عمر أن النبي على كان يأتي قباء راكباً وماشياً، وأصل هذا الحديث في «الصحيحين» عن ابن عمر بلفظ: «لا تحلفوا بآبائكم، من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت»

<sup>(</sup>۱) أي فليرض بحكم الله حيث جعل على خصمه اليمين حيث إنه قد فرّط في عدم طلب البينة وإيجادها التي تثبت حقه عند العقد، فعليه أن يرضى بحكم الشرع، وإن لم يرض عن خصمه الذي جحد حقه، ومعنى قوله: «فليرض»: أي فليرض بحكم الله لا أنه يرضى على الخصم بل يجوز له أن يغضب عليه وأن يدعو عليه إذا كان ظالماً وهذا هو الحكم الشرعي أن من ادعى على أحد شيئاً طلب منه البينة فإن لم يكن له بينة حلف له الخصم وليس له إلا ذلك وإن كان الخصم كافراً فيرضى بحكم الله لأن حكم الله فيه بيّنة يمين الخصم.

<sup>(</sup>٢) فيه الوعيد الشديد على من لم يرض بحكم الشرع.

وليس فيه هذه الزيادة.

قوله: «لا تحلفوا بآبائكم»: تقدم ما يتعلق به في الباب قبله.

قوله: «من حلف بالله فليصدق»: أي: وجوباً؛ لأن الصدق واجب، ولو لم يحلف بالله فكيف إذا حلف به؟ وأيضاً فالكذب حرام لو لم يؤكد الخبر باسم الله فكيف إذا أكده باسم الله؟

قوله: «ومن حلف له بالله فليرض»: أي: وجوباً كما يدل عليه قوله: «ومن لم يرض فليس من الله»، ولفظ ابن ماجه: «ومن لم يرض بالله فليس من الله» وهذا وعيد كقوله تعالى: ﴿وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلِيسَ مِن الله فِي شَيْعٍ ﴾ (آل عمران: ٢٨) قال ابن كثير: أي: فقد برئ من الله، وهذا عام في الدعاوى وغيرها، ما لم يفض إلى إلغاء حكم شرعي، كمن تشهد عليه البينة الشرعية؛ فيحلف على تكذيبها فلا يقبل حلفه، ولهذا لما رأى عيسى –عليه السلام– رجلاً يسرق فقال له: سرقت قال كلا والله الذي لا إله إلا الله هو فقال عيسى: آمنت بالله وكذّبتُ عيني. رواه البخاري، وفيه وجهان:

أحدهما: قال القرطبي: ظاهر قول عيسى -عليه السلام- للرجل سرقت أنه خبر جازم؛ لكونه أخذ مالاً من حرز في خُفية، وقول الرجل كلا نفي لذلك، ثم أكده باليمين، وقول عيسى: آمنتُ بالله وكذّبتُ عيني أي: صدقتُ من حلف بالله، وكذّبتُ ما ظهر لي من كون الأخذ سرقة، فإنه يحتمل أن يكون الرجل أخذ مالاً له فيه حق، أو مالاً أذن له صاحبه في أخذه، أو أخذه ليقلّبه، وينظر فيه ولم يقصد الغصب والاستيلاء.

قلت: وهذا فيه نظر، وصدر الحديث يرده وهو قول النبي ﷺ: «رأى عيسى رجلاً يسرق» فأثبت ﷺ سرقته.

الثاني: ما قاله ابن القيم: إن الله تعالى كان في قلبه أجلُّ من أن يحلف به أحد

كاذباً فدار الأمر بين تهمة الحالف، وتهمة بصره فرد التهمة إلى بصره كما ظن آدم -عليه السلام- صدق إبليس لما حلف له أنه ناصح.

قلت: هذا القول أحسن من الأول وهو الصواب إن شاء الله تعالى. وحُدثت عن المصنف أنه حمل حديث الباب على اليمين في الدعاوى، كمن يتحاكم عند الحاكم فيحكم على خصمه باليمين فيحلف فيجب عليه أن يرضى (١).



<sup>(</sup>١) والظاهر أن الحديث عام في الدعاوى وغيرها ولكن في الدعاوى ليس له إلا اليمين إذا لم يكن للمدعى بينة.

تيسير العزيز الحميد

### باب قول ما شاء الله وشئت

عَن قُتَيلةَ: «أَنَّ يَهُودِيًّا (() أَتَى النَّبِيَّ ﷺ، فَقَالَ: إِنَّكُمْ تُشْرِكُونَ، تَقُولُونَ: مَا شَاءَ الله وَشِئْتَ، وَتَقُولُونَ: وَالكَعْبَةِ. فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا أَرَادُوا أَنْ يَحْلِفُوا أَنْ يَقُولُوا: مَا شَاءَ الله ثُمَّ شِئْتَ». [رَوَاهُ النَّسَائِيُّ وَصَحَحَهُ].

## الشِّنِجُ :

أي: ما حكم التكلم بذلك هل يجوز أم لا؟ وإذا قلنا: لا يجوز فهل هو من الشرك أم لا؟

هذا الحديث رواه النسائي في «السنن»، وفي «اليوم والليلة» وهذا لفظه في «اليوم والليلة»: أخبرنا يوسف بن عيسى قال: ثنا الفضل بن موسى قال: أنا مسعر، عن معبد بن خالد، عن عبدالله بن يسار، عن قتيلة امرأة من جهينة أن يهودياً أتى النبي على فقال: «إنكم تندّدون وتشركون، تقولون: ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعبة فأمرهم النبي عليه السلام - إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: ورب الكعبة، ويقول أحدكم: ما شاء الله ثم شئت» ورواه عن أحمد بن حفص، حدثني أبي، حدثي إبراهيم بن طهان، عن مغيرة، عن معبد بن خالد، عن قتيلة امرأة من جهينة قالت: دخلت يهودية على عائشة فقالت: إنكم تشركون وساق الحديث، ولم يذكر عبدالله بن يسار، والمشهور ذكره، وقد رواه ابن سعد، والطبراني،

<sup>(</sup>١) فيه قبول الحق ممن جاء به ولو كان كافراً.

وابن منده، وأشار ابن سعد إلى أنها ليس لها<sup>(١)</sup> غيره.

قوله: «عن قتيلة»: هو بضم القاف وفتح التاء بعدها مثناه تحتية مصغراً بنت صيفى الجهنية، أو الأنصارية صحابية.

قوله: «إنكم تشركون تقولون ما شاء الله وشئت»: هذا نص في أن هذا اللفظ من الشرك؛ لأن النبي على أقر اليهود على تسمية هذا اللفظ تنديداً وشركاً، ونهى النبي على عن ذلك، وأرشد إلى استعال اللفظ البعيد من الشرك، وهو قول ما شاء الله ثم شئت، وإن كان الأولى قول: ما شاء الله وحده كما يدل عليه حديث ابن عباس وغيره، وعلى النهي عن قول: ما شاء الله وشئت جمهور العلماء إلا أنه حكي عن أبي جعفر الداودي ما يقتضي جواز ذلك احتجاجاً بقوله تعالى: ﴿وَمَا نَقَمُوا عَن أَبِي مَا اللهُ وَلَا أَن اللهُ وَلَا أَن اللهُ وَلَا أَن أَغْنَ نَهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ رَمِن فَضَلِهِ عَلَى (النوبة: ٤٧)، وقوله: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى آنَعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَ مُنَا الله عَلَيْهِ وَأَنْعَ مُنَا لَا وَل فإن النبي عَلَيْهِ وَأَنْعَ مُنَا لَا فَل له ذلك: «أجعلتني لله نداً» وأقر اليهود على تسميته تنديداً وشركاً، ومن المحال أن يكون هذا أمراً جائزاً وأما ما احتج من القرآن فقد ذكروا عن ذلك جوابين.

أحدهما: أن ذلك لله وحده، لا شريك له كما أنه تعالى يقسم بما شاء من مخلوقاته فكذلك هذا.

الثاني: أن قوله: «ما شاء وشئت»: تشريك في مشيئة الله، وأما الآية فإنها أخبر بها عن فعلين متغايرين، فأخبر تعالى أنه أغناهم وأن رسوله أغناهم وهو من الله حقيقة؛ لأنه الذي قدّر ذلك، ومن الرسول على حقيقة باعتبار تعاطي الفعل، وكذا الإنعام أنعم الله على زيد بالإسلام والنبي على أنعم عليه بالعتق، وهذا بخلاف المشاركة في الفعل الواحد؛ فالكلام إنها هو فيه، والمنع إنها هو منه، فإن قلت: ذكر

<sup>(</sup>١) قتيلة.

النحاة أن ثم تقتضي اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في الحكم كالواو فلم جاز ذلك بثم ومنع منه الواو؟ وغاية ما يقال: إن ثم تقتضي الترتيب بخلاف الواو؟ فإنها تقتضي مطلق الجمع، وهذا لا يغيّر صورة الاشتراك، قيل النهي عن ذلك؛ إنها هو إذا أتى بصورة التشريك جميعاً وهذا لا يحصل إلا بالواو بخلاف ثم؛ فإنها لا تقتضي الجمع في اللفظ، وأما المعنى فلله تعالى ما يختص به من المشيئة، وللمخلوق ما يختص به، فلو أتى بثم وأراد أنه شريك لله تعالى في المشيئة كلولا الله ثم فلان مثلاً لم يوجد ذلك فالنهي باق بحاله، بل يكون فيه هذه الصورة أشد ممن أتى بالواو مع عدم هذا الاعتقاد ويشبه ذلك الجمع بين اسم الله واسم غيره في ضمير واحد، ولهذا أنكره النبي على الخطيب قال: ومن يعصهما فقد غوى فقال له: «بئس الخطيب أنت».

قوله: «فأمرهم النبي ﷺ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: ورب الكعبة»: تقدم ما يتعلق بالحلف بغير الله قريباً.

وفي الحديث من الفوائد معرفة اليهود بالشرك الأصغر، وكثير ممن يدعي الإسلام لا يعرف الشرك الأكبر، بل يصرف خالص العبادات من الدعاء والذبح، والنذر لغير الله ويظن أن ذلك من دين الإسلام، فعلمت أن اليهود في ذلك الوقت أحسن حالاً ومعرفة منهم، وفيه فهم الإنسان إذا كان له هوى كما نبه عليه المصنف (۱)، وأن المعرفة بالحق لا تستلزم الإيهان ولا العمل وقبول الحق مما جاء به، وإن كان عدواً مخالفاً في الدين، وأن الحلف بغير الله من الشرك، وأن الشرك الأصغر لا يمرق به الإنسان من الإسلام.

#### 000

<sup>(</sup>١) فإن اليهود فهموا الشرك الأصغر من المسلمين ولم يبالوا بها هم عليه من الشرك الأكبر وجَحْد نبوة محمد -عليه السلام-.

[وَلَهُ] أَيضاً عَن ابنِ عَبَّاسٍ: أَنَّ رَجُلاً قَالَ للنَّبِيِّ ﷺ: مَا شَاءَ الله وَشِئتَ، قَالَ: «أَجَعَلتَنِي لله نِدًاً؟ مَا شَاءَ الله وَحدَهُ».

هذا الحديث رواه النسائي، كما قال المصنف لكن في «اليوم والليلة» وهذا لفظه: أخبرنا علي بن خشرم، عن عيسى، عن الأجلح، عن يزيد بن الأصم، عن ابن عباس أن رجلاً أتى النبي على فكلمه في بعض الأمر فقال: ما شاء الله وشئت فقال النبي على: «أجعلتني لله عدلاً؟ قل ما شاء الله وحده» ورواه ابن ماجه في الكفارات من «السنن» عن هشام بن عمار، عن عيسى نحوه، ولفظه: «إذا حلف أحدكم فلا يقل ما شاء الله وشئت» الحديث. وقد تابع عيسى على هذا الحديث سفيان الثوري، وعبدالرحمن المحاربي، وجعفر بن عون، عن الأجلح وكلهم ثقات. وخالفهم القاسم بن مالك وهو ثقة فرواه عن الأجلح، عن أبي الزبير، عن جابر والأول أرجح، ويحتمل أن يكون عن الأجلح عنها جميعاً (۱).

قوله: «أجعلتني لله نداً» هذه رواية ابن مردويه، والرواية عند النسائي وابن ماجه «أجعلتني لله عدلاً» والمعنى واحد. قال ابن القيم: ومن ذلك أي: الشرك بالله في الألفاظ قول القائل للمخلوق ما شاء الله وشئت، كما ثبت عن النبي على أنه قال له رجل: ما شاء الله وشئت، وذكر الحديث المشروح، ثم قال: هذا مع أن الله قد أثبت للعبد مشيئة كقوله: ﴿لِمَن شَآة مِنكُمُ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ الله وحسبك، وما لي إلا الله بمن يقول: أنا متوكل على الله وعليك، وأنا في حسب الله وحسبك، وما لي إلا الله وأنت، وهذا من الله ومنك، وهذا من بركات الله وبركاتك، والله لي في السماء وأنت لي في الأرض، والله وحياة فلان أو يقول: نذراً لله ولفلان، وأنا تائب لله ولفلان، وأرجو الله وفلاناً فوازن بين هذه الألفاظ، وبين قول القائل: ما شاء الله ولفلان، وأرجو الله وفلاناً فوازن بين هذه الألفاظ، وبين قول القائل: ما شاء الله

<sup>(</sup>١) فيكون من المزيد في متصل الأسانيد.

وشئت، ثم انظر أيهما أفحش يتبين أن قائلها أولى بجواب النبي على لقائل تلك الكلمة، وأنه إذا كان قد جعله نداً بها، فهذا قد جعل من لا يداني رسول الله على في شيء من الأشياء بل لعله أن يكون من أعدائه نداً لرب العالمين فالسجود والعبادة والتوكل والإنابة والتقوى والخشية والتوبة والنذر، والحلف والتسبيح والتكبير، والتعليل والتحميد، والاستغفار، وحلق الرأس خضوعاً وتعبداً، والطواف بالبيت والدعاء كل ذلك محض حق الله الذي لا يصلح ولا ينبغي لسواه من ملك مقرب ولا نبي مرسل، وفي «مسند الإمام أحمد» أن رجلاً أي به إلى النبي على أذنب فلما وقف بين يديه قال: اللهم إني أتوب إليك ولا أتوب إلى محمد فقال: «عرف الحق لأهله».

قلت: إذا كان هذا كلامه ﷺ لمن قال له ما شاء الله وشئت فكيف بمن يقول فيه:

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم ويقول في همزيته:

هـــذا علتـــي وأنـــت طبيبــي ليس يخفى عليك في القلب داء (١) وأشباه هذا من الكفر الصريح.



<sup>(</sup>١) فجعله يعلم الغيب ويعلم أمراض القلوب.

[وَلابنِ مَاجَه]: عَنِ الطُّفَيلِ -أَخِي عَائِشَةَ لأُمِّهَا- قَالَ: رَأَيتُ ' كَأَنِّ أَنَيتُ عَلَى نَفَوٍ مِنَ اليَهُودِ؛ قُلتُ: إِنَّكُم لأَنْتُمْ القَوْمُ لَوْلاَ أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ الله وَشَاءَ كُمَّدٌ. ابْنُ الله. قَالُوا: وَإِنَّكُمْ لأنتُم القَوْمُ لَوْلاَ أَنْكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ الله وَشَاءَ كُمَّدٌ. ثُمَّ مَرِرتُ بِنَفَرٍ مِنَ النَّصَارَى، فَقُلت: إِنَّكُم لأَنْتُم القَوْمُ لَوْلاَ أَنْكُمْ تَقُولُونَ: مَا شَاءَ الله وَشَاءَ لله وَشَاءَ الله وَشَاءَ قَلَل: «هَلْ أَخْبَرْتَ مِهَا أَحْبَرَتُهُ أَلُولًا أَنْكُمْ قُلْتُهُ كَالَ وَكَذَا أَنْ أَمْاكُمْ عَنْهَا؛ فلاَ تَقُولُوا: مَا شَاءَ الله وَشَاءَ كُمَّدٌ، وَلكِن يَمْنُعْنِي كَذَا وَكَذَا أَنْ أَمْاكُمْ عَنْهَا؛ فلاَ تَقُولُوا: مَا شَاءَ الله وَشَاءَ كُمَّدٌ، وَلكِن قُولُوا: مَا شَاءَ الله وَشَاءَ كُمَّدٌ، وَلكِن

هذا الحديث لم يروه ابن ماجه بهذا اللفظ عن الطفيل، إنها رواه عن حذيفة ولفظه: حدثنا هشام بن عهار، ثنا سفيان بن عيينة، عن عبدالملك بن عمير، عن ربعي ابن حراش، عن حذيفة بن اليهان أن رجلاً من المسلمين رأى في النوم أنه لقي رجلاً من أهل الكتاب فقال: نعم القوم أنتم لولا أنكم تشركون، تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، وذكر ذلك للنبي على فقال: «أما والله إن كنتُ لأعرفها لكم قولوا: ما شاء الله ثم شاء محمد». ورواه أحمد والنسائي بنحوه.

وفي رواية للنسائي أن الراوي لذلك هو حذيفة نفسه. هذه رواية ابن عيينة، ثم ذكر ابن ماجه حديث الطفيل هذا فساق إسناده ولم يذكر اللفظ.

<sup>(</sup>١) هذه الرؤيا عظيمة كانت سبباً لشرع بعض الأحكام، وفيه فهم اليهود والنصارى للشرك الأصغر وغفلتهم وإعراضهم عن الشرك الأكبر.

فقال: حدثنا ابن أبي الشوارب ثنا ابن عوانة، عن عبدالملك، عن ربعي بن حراش، عن الطفيل بن سخبرة أخي عائشة لأمها، عن النبي على بنحوه، هذا لفظ ابن ماجه. وهكذا رواه حماد بن سلمة وشعبة وابن إدريس عن عبدالملك، فقالوا: عن الطفيل وهو الذي رجحه الحفاظ، وقالوا: ابن عيينة وهم في قوله: عن حذيفة فقد تبيَّن أن هذا الحديث المذكور لم يروه ابن ماجه بهذا اللفظ، ولكن رواه أحمد والطبراني بنحو مما ذكره المصنف.

قوله: «عن الطفيل». هو ابن سخبرة وفي حديثه هذا أنه أخو عائشة لأمها، وكذا قال الحربي. وقال الذي عندي أن الحارث بن سخبرة قدم مكة، فحالف أبا بكر فهات، فخلف أبو بكر على أم رومان فولدت له عبدالرحمن وعائشة، وكان لها من الحارث الطفيل بن الحارث، فهو أخو عائشة لأمها. وقيل غير ذلك. وهو صحابي ليس له إلا هذا الحديث. قال البغوي: لا أعلم له غيره.

قوله: «رأيت فيها يرى». كما روى أحمد، والطبراني.

قوله: «على نفر من اليهود». وفي رواية أحمد، والطبراني، كأني مررت برهط من اليهود فقلت: من أنتم؟ فقالوا: نحن اليهود. والنفر رهط الإنسان وعشيرته، وهو اسم جمع يقع على جماعة من الرجال خاصة، ما بين الثلاثة إلى العشرة، ولا واحد له من لفظه. قاله أبو السعادات.

قوله: «فقلت: إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: عزير ابن الله». أي: نعم القوم أنتم لولا ما أنتم عليه من الشرك. والمسبة لله بنسبة الولد إليه، وهذا لفظ الطبراني، ولفظ أحمد قال: أنتم القوم.

قوله: «قالوا: وإنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد». عارضوه بذكر شيء مما في المسلمين من الشرك الأصغر فقالوا له: هذا الكلام، أي: نعم القوم أنتم لولا ما فيكم من الشرك، وكذلك جرى له مع النصارى.

قوله: «فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت». وفي رواية أحمد: فلما أصبح أخبر بها من أخبر، وفي رواية الطبراني: فلما أصبحت أخبرت بها أناساً.

قوله: «ثم أتيتُ النبي عَلَيْهُ، فأخبرته». فيه حسن خلقه عَلَيْهُ، وعدم احتجابه عن الناس كالملوك بحيث إذا أراد أحد الوصول إليه أمكنه ذلك بلا كلفة ولا مشقة، بل يصلون إليه ويقضي حاجتهم (۱) ويخبرونه بها يحتاجون إليه من أمر دينهم ودنياهم ويقصون عليه ما يرونه في المنام، بل كان عَلَيْهُ يعتني بالرؤيا لأنها من أقسام الوحي، وكان إذا صلى الصبح كثيراً ما يقول: «هل رأى أحد منكم رؤيا؟».

قوله: «فحمد الله وأثنى عليه»، وفي رواية أحمد «فلما أصبحوا خطبهم فحمد الله وأثنى عليه»، وفي رواية الطبراني: «فلما صلى الظهر قام خطيباً» ففيه مشروعية حمد الله والثناء عليه في الخطب، وفيه الخطبة في الأمور المهمة، وأما معنى الحمد فقد تقدم في باب قول الله تعالى: ﴿ أَيُشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا ﴾ (الأعراف: ١٩١)، وأما الثناء فقال ابن القيم: هو تكرار المحامد(٢).

قوله: «ثم قال: أما بعد»: في رواية أحمد، والطبراني: «ثم قال: إن طفيلاً رأى رؤيا» ولم يذكر أما بعد، وفي رواية الطبراني فقام نبي الله على المنبر فقال: «إن أخاكم رأى رؤيا قد حدثكم بها رأى» فيه مشروعية (أما بعد) في الخطب في هذا الحديث، وإلا فلا يضر فإنها ثابتة في خطبه -عليه السلام-، وفي غيره.

قوله: «وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها»، وفي رواية أحمد، والطبراني: «وإنكم كنتم تقولون كلمة كان يمنعني الحياء منكم أن أنهاكم عنها» وهذا الحياء منه ليس على سبيل الحياء من الإنكار عليهم بل كان عليه يكرهها ويستحيي أن يذكرها؛ لأنه لم يؤمر بإنكارها فلما جاء الأمر الإلهي بالرؤيا

<sup>(</sup>١) بل كانت المرأة تأخذ بيده ﷺ فيقضى حاجتها.

<sup>(</sup>٢) بفتح التاء، تكرار وتعداد، وجميع المصادر قالوا إلا تلقاء، وتبيان فإنهما تكسران.

الصالحة أنكرها، ولم يستحي في ذلك.

وفيه دليل على أنها من الشرك الأصغر؛ إذ لو كانت من الأكبر لأنكرها من أول مرة قالوها، وفيه ما كان عليه النبي ﷺ من الحياء، وأنه من الأخلاق المحمودة.

قوله: «فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما شاء الله وحده» هذا على سبيل الاستحباب وإلا فيجوز أن يقول: ما شاء الله ثم شاء فلان كما تقدم (١).

وفيه أن الرؤيا قد تكون سبباً لشرع بعض الأحكام كما في هذا الحديث، وحديث الأذان، وحديث الذكر بعد الصلوات (٢).



<sup>(</sup>١) فهي ثلاث حالات، ما شاء الله وشاء محمد؛ هذا ممنوع، الثانية وما شاء الله ثم شاء فلان جائز، وما شاء الله وحده أكمل ومستحب.

<sup>(</sup>٢) يشير إلى ما ورد في الرؤيا من قول القائل لهم قولوا سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر بعد الصلوات.

### باب من سبّ الدهر<sup>(۱)</sup> فقد آذی الله

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِى إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَهُ لِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَهُمْ لِلَا اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَّا يَظُنُونَ اللهُ ﴾ (الجاثية: ٢٤).

# الشِّجُجُ :

مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة؛ لأن سب الدهر يتضمن الشرك كها سيأتي بيانه، ولفظ الأذى في اللغة هو لما خف أمره، وضعف أثره من الشر والمكروه. ذكره الخطابي. قال شيخ الإسلام: وهو كها قال وهذا بخلاف الضرر فقد أخبر سبحانه أن العباد لا يضرونه كها قال تعالى: ﴿ وَلَا يَحْزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسُكِرِعُونَ فِي اللَّهُ مِن يَضُرُّوا اللّهَ شَيْعاً ﴾ (آل عمران: ١٧٦) فبيّن سبحانه أن الخلق لا يضرونه، لكن يؤذونه إذا سبُّوا مقلب الأمور.

وقـال: «وقول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهُرُّ ﴾» الآية.

قال ابن كثير: يخبر تعالى عن قول الدهرية من الكفار ومن وافقهم من مشركي العرب في إنكار المعاد ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيَا ﴾ قال ابن جرير: أي: ما حياة إلا حياتنا التي نحن فيها، لا حياة سواها تكذيباً منهم بالبعث بعد الموت ﴿نَمُوتُ وَغَيًا ﴾ قال ابن كثير: أي: يموت قوم ويعيش آخرون، وما ثَمَّ معاد ولا قيامة،

<sup>(</sup>١) كمن يلعن الساعة أو اليوم.

وهذا يقوله مشركو العرب المنكرون للمعاد، وتقوله الفلاسفة الإلهيون (١) منهم، وهم ينكرون البداءة والرجعة وتقوله الفلاسفة الدورية المنكرون للصانع، المعتقدون في كل ستة وثلاثين ألف سنة يعود كل شيء على ما كان عليه فزعموا أن هذا قد تكرر مرات لا تتناهى فكابروا العقول وكذّبوا المنقول، ولهذا قالوا: ﴿وَمَا يُبْلِكُما إِلّا الدّهْرُ ﴾ قال ابن جرير: أي ما يهلكنا فيفنينا إلا مرّ الليالي والأيام وطول العمر إنكاراً منهم أن يكون لهم رب يفنيهم ويهلكهم، ثم روى بإسناد على شرط «الصحيحين» عن أبي هريرة عن النبي عليه قال: «كان أهل الجاهلية يقولون: إنها يهلكنا الليل والنهار، وهو الذي يهلكنا ويميتنا ويحيينا، فقال الله في كتابه: ﴿ وَقَالُواْمَا يَهْلِكُمُ اللّهُ فِي كتابه: ﴿ وَقَالُواْمَا وَتعالى: «يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر (٢) أقلّب الليل والنهار».

قوله: ﴿وَمَا لَمُهُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمِ ﴾ (الجاثية: ٢٤) قال ابن جرير: يعني من يقين علم ﴿إِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ ﴾ قال ابن كثير: يتوهمون ويتخيلون.

فإن قلت: فأين مطابقة الآية للترجمة إذا كانت خبراً عن الدهرية المشركين؟ قيل: المطابقة ظاهرة، لأن من سبّ الدهر فقد شاركهم في سبه، وإن لم يشاركهم في الاعتقاد.



<sup>(</sup>١) الذين يتكلمون في الإلهيات والرب والمعاد أرسطو وأتباعه.

<sup>(</sup>٢) أي خالق الدهر ومقلِّب الدهر ومصرِّفه كما سيأتي.

في «الصَّحِيحِ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «قَالَ الله تَعَالَى: يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ، يَسُبُّ الدَّهْرَ، وَأَنَا الدَّهْرُ؛ أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ».

وَفِي رِوَايَةٍ: «لاَ تَسُبُّوا الدَّهْرَ، فَإِنَّ اللهَ هُوَ الدَّهْرُ».

قوله: «في الصحيح». أي: «صحيح البخاري» ورواه أحمد بهذا اللفظ، وأخرجه مسلم بلفظ آخر.

قوله: «يؤذيني ابن آدم يسب الدهر». فيه أن سب الدهر يؤذي الله تبارك وتعالى. قال الشافعي في تأويله والله أعلم. إن العرب كان من شأنها أن تذم الدهر، وتسبه عند المصائب التي تنزل بهم، من موت، أو هرم، أو تلف، أو غير ذلك، فيقولون: إنها يهلكنا الدهر وهو الليل والنهار، ويقولون: أصابتهم قوارع الدهر، وأبادهم الدهر. فيجعلون الليل والنهار يفعلان الأشياء، فيذمون الدهر بأنه الذي يفنيهم، ويفعل بهم.

فقال رسول الله على: «لا تسبوا الدهر». على أنه الذي يفنيكم والذي يفعل بكم هذه الأشياء، فإنها تسبون الله تبارك وتعالى، فإنه فاعل هذه الأشياء. انتهى.

قلت: والظاهر أن المشركين نوعان:

أحدهما: من يعتقد أن الدهر هو الفاعل، فيسبه لذلك. فهؤلاء هم الدهرية.

الثاني: من يعتقد أن المدبِّر للأمور هو الله وحده لا شريك له، ولكن يسبون الدهر لما يجري عليهم فيه من المصائب والحوادث، فيضيفون ذلك إليه من إضافة الشيء إلى محله، لا لأنه عندهم فاعل لذلك، والحديث صريح في النهي عن سب الدهر مطلقاً، سواء اعتقد أنه فاعل أو لم يعتقد ذلك، كما يقع كثيراً ممن يعتقد

الإسلام<sup>(۱)</sup>.

كقول ابن المعتز:

يا دهرُ ويحك ما أبقيت لي أحداً وأنت والدسوء تأكل الولدا وقول أبي الطيب:

قبحاً لوجهك يا زمان كأنه وجه له من كل قبح برقع وقول الطرفي:

إن تبتلى بلئام الناس يرفعهم عليك دهر لأهل الفضل قد وقول الحريرى:

ولا تــامن الــدهر الخــؤون فكم خامل أخنى عليه ونابه ونحو ذلك كثير، وكل هذا داخل في الحديث. قال ابن القيم: وفي هذا ثلاث مفاسد عظيمة:

أحدها: سبه من ليس أهلاً للسبّ فإن الدهر خَلْقٌ مسخر من خلق الله منقاد لأمره، متذلل لتسخيره فسّابه أولى بالذم والسبّ منه.

والثانية: أن سبّه متضمن للشرك، فإنه إنها سبّه لظنه أنه يضر وينفع، وأنه مع ذلك ظالم قد ضر من لا يستحق العطاء ورفع من لا يستحق الرفعة، وحرم من لا يستحق الحرمان، وهو عند شاتميه من أظلم الظلمة وأشعار هؤلاء الظلمة الخونة في سبّه كثيرة جداً وكثير من الجهال يصرّح بلعنه وتقبيحه.

الثالثة: أن السبّ منهم إنها يقع على من فعل هذه الأفعال، التي لو اتبع الحق فيها أهواءهم لفسدت السهاوات والأرض، وإذا وافقت أهواءهم حمدوا الدهر وأثنوا عليه، وفي حقيقة الأمر فرب الدهر هو المعطي المانع الخافض الرافع المعز المذل، والدهر ليس له من الأمر شي، فمسبتهم الدهر مسبة لله عز وجل، ولهذا

<sup>(</sup>١) كمن يلعن الساعة أو اليوم، هو لا يعتقد أن الدهر فاعل بل سبه لما جرى عليه من المصائب فيه.

كانت مؤذية للرب تعالى، فسّاب الدهر دائر بين أمرين لا بد له من أحدهما، إما مسبة الله أو الشرك به فإنه إن اعتقد أن الدهر فاعل مع الله فهو مشرك، وإن اعتقد أن الله وحده هو الذي فعل ذلك، وهو يسب من فعله فهو يسب الله تعالى. انتهى.

وأشار ابن أبي جمرة (١) إلى أن النهي عن سب الدهر تنبيه بالأعلى على الأدنى، وأن فيه إشارة إلى ترك سب كل شيء مطلقاً (٢)، إلا ما أذن الشرع فيه؛ لأن العلة واحدة.

قوله: «وأنا الدهر»: قال الخطابي: معناه أنا صاحب الدهر، ومدبِّر الأمور التي ينسبونها إلى الدهر فمن سبّ الدهر من أجل أنه فاعل هذه الأمور عاد سبّه إلى ربه الذي هو فاعلها، وإنها الدهر زمان جُعل ظرفاً لمواقع الأمور.

قلت: ولهذا قال في الحديث: «وأنا الدهر بيدي الأمر أقلّب الليل والنهار»، وفي رواية: وفي رواية لأحمد: «بيدي الليل والنهار أُجِدُّه وأبليه وأذهب بالملوك»، وفي رواية: «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر، الأيام والليالي أُجِدُّها وأبليها وآتي بملوك بعد ملوك<sup>(٣)</sup>» قال الحافظ: وسنده صحيح. فقد تبيّن بهذا خطأ ابن حزم في عده الدهر من أسهاء الله الحسني، وهذا غلط فاحش.

ولو كان كذلك لكان الذين قالوا: ﴿ وَمَا يُهْلِكُنَّا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ مصيبين (٤).

قوله: «وفي رواية»: هذه الرواية رواها مسلم وغيره. قال المصنف: وفيه أنه قد يكون سباً ولو لم يقصده بقلبه.

#### 

<sup>(</sup>١) ابن أبي جمرة بالجيم المعجمة والميم والراء المهلمة من شُرَّاح البخاري.

<sup>(</sup>٢) أي مما عدا الدهر فالنهي عن سبّ الدهر نهي عن سب ما دونه.

<sup>(</sup>٣) فهذه الروايات تفسّر معنى قوله: «وأنا الدهر» أن المراد خالق الدهر ومدبِّر الدهر ومقلّب الدهر.

<sup>(</sup>٤) لأن الدهر من أسماء الله على هذا الزعم!

### باب التسمي بقاضي القضاة <sup>(١)</sup> ونحوه <sup>(٢)</sup>

قال: وفي «الصَّحِيحِ»، عَن أَبِي هُرَيرَةَ عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ أَخْنَعَ اسْمِ عِنْدَ الله، رَجُلٌ تَسَمَّى مَلِكَ الأَمْلاَكِ، لاَ مَالِكَ إِلاَّ اللهُ». قَالَ سُفيَان: «مِثْلُّ شَاهَانْ شَاهْ»(٣).

> وَفِي رِوَايَةٍ: «أَغْيَظُ رَجُلٍ عَلَى الله يَوْمَ القِيَامَةِ وَأَخْبَثُهُ». قَولُهُ: أَخنَع يَعنِي: أَوضَع.

### الشِّنجُجُ :

كأقضى القضاة، وحاكم الحكام، أو سيد الناس ونحو ذلك: أي: ما حكم التسمى بذلك هل يجوز أم لا؟

قوله: «في الصحيح»: أي «الصحيحين».

قوله: «إن أخنع»: ذكر المصنف أن معناه أوضع وهذا التفسير رواه مسلم عن الإمام أحمد، عن أبي عمرو الشيباني. قال عياض: معناه إنه أشد الأسماء صغاراً،

<sup>(</sup>١) المقصود المنع من التسمي بهاهو خاص بالله، وهذا من كمال التوحيد مثل رب العالمين والخلاق والخلاق والخلاق والخلاق والخالف والمرازق وقاضي القضاة وحاكم الحكام وملك الأملاك.

<sup>(</sup>٢) هذه الترجمة استنباط وتفقه من الحديث الذي ساقه على طريقة البخاري في التراجم في الصحيح وكأن المعنى نصّ في الحديث على المنع من التسمّي بملك الأملاك فهل يلحق غيره به وهل يستنبط منه شيء، فها هو خاص بالله مثل الخلاق والرازق ورب العالمين.

<sup>(</sup>٣) ولذلك لما تسمى ملك إيران «شاهان شاه» وضعه الله وأذله وأزال ملكه وأخرج من بلده ذليلاً حقيراً وحيداً في شرّ حال. قوله: «شاهان شاه» تعادل ملك الأملاك، لكن العجم تقدم المضاف إليه على المضاف والصفة على الموصوف فقوله: «شاهان» الأملاك، وقوله: «شاه» ملك.

وبنحو ذلك فسره أبو عبيد، والخانع الذليل وخنع الرجل ذل. قال ابن بطال (۱): وإذا كان الاسم أذل الأسهاء كان من تسمى به أشد ذلاً، وقد فسر الخليل أخنع: أفجر، فقال: الخنع الفجور، وفي رواية: «أخنى الأسهاء» من الخنا بفتح المعجمة وتخفيف النون مقصور، وهو الفحش في القول، وفي رواية: «اشتد غضب الله على من زعم أنه ملك الأملاك» رواه الطبراني.

قوله: «رجل يسمى»: بصيغة المجهول من التسمية أي يُدعى بذلك ويرضى به، وفي بعض الروايات تسمّى بفتح الفوقانية وتشديد الميم ماض معلوم من التمسي أي: سمى نفسه.

قوله: «ملك الأملاك»: هو بكسر اللام من ملك، والأملاك جمع ملك، ثم أكد النبي على التشديد في تحريم التسمي بذلك بقوله: «لا مالك إلا الله» فالذي تسمى بهذا الاسم قد كذب وفجر وارتقى إلى ما ليس له بأهل، بل هو حقيق برب العالمين، فإنه الملك في الحقيقة، فلهذا كان أذل الناس عند الله يوم القيامة، والفرق بين الملك والمالك أن المالك هو المتصرِّف بفعله وأمره، كها ذكر ابن القيم، فالذي تسمى ملك الأملاك، أو ملك الملوك قد بلغ الغاية في الكفر والكذب، ولقد كان بعض السلاطين المساكين يفتخر بهذا الاسم فأذله الله (٢).

قوله: «قال سفيان»: هو ابن عيينة تقدمت ترجمته.

قوله: «مثل شاهانِ شاه»: هو بكسر النون والهاء في آخره، وقد تُنوَّن وليست هاء تأنيث فلا يقال: بالمثناة أصلاً (٣) وإنها مثل سفيان بشاهانِ شاه، لأنه قد كثرت التسمية به في ذلك العصر، فنبه سفيان بأن الاسم الذي ورد في الخبر بذمه لا

<sup>(</sup>١) من شراح البخاري.

<sup>(</sup>٢) وكذلك ملك إيران في زماننا.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن حجر في «فتح الباري».

ينحصر في ملك الأملاك، بل كل ما أدى معناه بأي لسان كان فهو مراد بالذم. ذكره الحافظ. والحديث صريح في تحريم التسمي بملك الأملاك ونحوه، كملك الملوك وسلطان السلاطين. قال ابن القيم: لما كان الملك لله وحده لا ملك على الحقيقة سواه كان أخنع اسم وأوضعه عنده، وأبغضه له اسم شاهان شاه أي: ملك الملوك، وسلطان السلاطين، فإن ذلك ليس لأحد غير الله فتسمية غيره بهذا من أبطل الباطل، والله لا يحب الباطل، وقد ألحق أهل العلم بهذا قاضي القضاة وقالوا: ليس قاضي القضاة إلا من يقضي بالحق وهو خير الفاصلين، الذي إذا قضي أمراً فإنها يقول له كن فيكون ويلي هذا الاسم في القبح والكراهة والكذب سيد الناس وسيد الكل، وليس ذلك إلا لرسول الله ﷺ خاصة كما قال: «أنا سيد ولد آدم» فلا يجوز لأحد قط أن يقول عن غيره: هو سيد الناس كما لا يجوز له أن يقول: أنا سيد ولد آدم -عليه السلام-، وقال ابن أبي جمرة: يلتحق بملك الأملاك قاضي القضاة، وإن كان قد اشتهر في بلاد الشرق من قديم الزمان إطلاق ذلك على كبير القضاة (١) وقد سلم أهل المغرب من هذا، فاسم كبير القضاة عندهم قاضي الجماعة، وقد زعم بعض المتأخرين أن التسمى بقاضي القضاة ونحوها جائز (٢)، واستدل له بحديث: «أقضاكم علي» قال: فيستفاد منه أن لا حرج على من أطلق على قاض أن يكون أعدل القضاة، وأعلمهم في زمانه أقضى القضاة، يريد إقليمه، أو بلده (٣) وتعقبه العالم العراقي فصوب المنع، ورد ما احتج به بأن التفضيل في

<sup>(</sup>١) ولهذا أبدل عندنا برئيس القضاة وقد يطلق قاضي القضاة ولا يراد حقيقة معناه وإنها يراد به رئيسهم فلا محذور لكن الأولى إبداله برئيس ونحوه.

<sup>(</sup>٢) لكن إذا قال قاضي قضاة مصر أو الشام أو السعودية بالإضافة زال المحذور بخلاف الإطلاق أما رئيس القضاة فهو أسهل.

<sup>(</sup>٣) فلو قال أقضى قضاة الشام أو مصر أو المغرب وقد يقال قاضي القضاة إن «أل» بدل من المضاف إليه والتقدير قاضي قضاة كذا لكن إطلاق العبارة ليس بطيب.

ذلك وقع في حق من خوطب به، ومن يلتحق بهم، فليس مساوياً لإطلاق التفضيل بالألف واللام. قال: ولا يخفى ما في ذلك من الجرأة وسوء الأدب. ولا عبرة بقول من ولي القضاة، فنُعِتَ بذلك، فلذَّ في سمعه واحتال في الجواز، فإن الحق أحق أن يتبع.

قلت: وقد تبيَّن بهذا مطابقة الحديث للترجمة.

قوله: «وفي رواية: أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه». هذه الرواية رواها مسلم في «صحيحه». قال ابن أبي جمرة: وفي الحديث مشر وعية الأدب في كل شيء، لأن الزجر عن ملك الأملاك، والوعيد عليه يقتضي المنع منه مطلقاً سواء أراد من تسمى بذلك أنه ملك على ملوك الأرض، أم على بعضها، وسواء كان محقاً في ذلك أم مبطلاً، مع أنه لا يخفى الفرق بين من قصد ذلك وكان فيه صادقاً، ومن قصده وكان فيه كاذباً.

قلت: يعني أن الثاني أشد إثماً من الأول.



#### باب

#### احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك

عَن أَبِي شُرَيحٍ أَنَّهُ كَانَ يُكَنَّى أَبَا الْحَكَمِ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ: "إِنَّ اللهَ هُوَ الْحَكُمُ، وَإِلَيهِ الْحُكُمُ» فَقَالَ: إِنَّ قَوْمِي إِذَا اخْتَلَفُوا فِي شَيْءٍ، أَتَوْنِي، فَحَكَمْتُ بَيْنَهُمْ، فَرَضِيَ كِلاَ الفَرِيقَيْنِ. فَقَالَ: "مَا أَحْسَنَ هَذَا! فَهَا لَكَ مِنَ الولد؟» بَيْنَهُمْ، فَرَضِيَ كِلاَ الفَرِيقَيْنِ. فَقَالَ: "مَا أَحْسَنَ هَذَا! فَهَا لَكَ مِنَ الولد؟» فَقُلتُ: شُرَيْحٌ، وَمُسْلِمٌ، وَعَبْدُالله. قَالَ: "فَمَنْ أَكْبَرُهُمْمْ؟» قُلتُ: شُرَيْحٌ. قَالَ: "فَأَنْتَ أَبُو شُرَيْحِ». [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَغَيرُهُ].

# الشِّنجُجُ :

«احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك». أي: لأجل احترامها وهو تعظيمها. وذلك من تحقيق التوحيد.

ويستفاد منه المنع من التسمي بهذا ابتداءً من باب الأولى، لكن في الأسهاء المختصة بالله تعالى.

هذا الحديث رواه أبو داود كما قال المصنف، ورواه النسائي ولفظ أبي داود من طريق يزيد بن المقدام بن شريح، عن أبيه، عن جده، عن أبيه هانئ، وهو أبو شريح أنه لما وفد على رسول الله على مع قومه سمعهم يكنونه بأبي الحكم فدعاه رسول الله على فقال: (إن الله هو الحكم وإليه الحكم فلم تكنى أبا الحكم؟ فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء» الحديث. قال: ابن مفلح: وإسناده جيد، ورواه الحاكم وزاد: «فدعا له ولولده».

قوله: «عن أبي شُريح»: هو بضم المعجمة وفتح الراء وآخره مهملة مصغر، واسمه هانئ بن يزيد الكندي. قال الحافظ: وقيل: الحارثي الضبابي. قاله المزي،

وقيل: المَذْحِجِي<sup>(۱)</sup>، وقيل: غير ذلك، صحابي نزل الكوفة، ولا عبرة بقول من قال: إنه الخزاعي، ولا من ظن أنه النخعي والد شريح القاضي فإن ذلك خطأ فاحش.

قوله: «كان يكنى أبا الحكم»: قال بعضهم: الكنية قد تكون بالأوصاف كأبي الفضائل، وأبي المعالي، وأبي الخير، وأبي الحكم، وقد تكون بالنسبة إلى الأولاد كأبي سلمة، وأبي شريح (٢) وإلى ما يلابسه كأبي هريرة فإنه -عليه الصلاة والسلام- رآه ومعه هرة فكناه بأبي هريرة، وقد تكون للعلمية الصرفة كأبي بكر.

قوله: "إن الله هو الحكم وإليه الحكم»: أما الحكم فهو من أسماء الله تبارك وتعالى كما في هذا الحديث، وقد ورد عدّه في الأسماء الحسنى مقروناً بالعدْل، فسبحان الله ما أحسن اقتران هذين الاسمين. قال في "شرح السنة" الحكم هو الحاكم الذي إذا حكم لا يرد حكمه، وهذه الصفة لا تليق بغير الله تعالى (٢) كما قال تعالى: ﴿وَاللّهَ يُعَكّمُ لا مُعَقّبَ لِحُكْمِهِ وَ (الرعد: ١٤)، وقال بعضهم: عرف الخبر في الجملة الأولى، وأتى بضمير الفصل فدل على الحصر، وأن هذا الوصف مختص به لا يتجاوز إلى غيره. وأما قوله: ﴿وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَلِلَيْهِ تُرَحَعُونَ ﴿ الله الفصل بين العباد في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى: ﴿وَلَهُ ٱلْحُكُمُ وَلِلَيْهِ تُرَحَعُونَ ﴿ الأَنعام: ٧٠)، وفيه وقال: ﴿إِن ٱلمُحُكُمُ إِلَا بِلَهِ يَقُصُ ٱلْحَقَ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَصِيلِينَ ﴿ الأَنعام: ٧٠)، وفيه

<sup>(</sup>١) بفتح الميم وإسكان الذال المعجمة وكسر الحاء المهملة.

<sup>(</sup>٢) وقد تكون بالنسبة.

<sup>(</sup>٣) النهي عن التسمي بالحكم كان أولاً ثم نسخ ذلك ولذلك لم يغير النبي على من اسمه الحكم من الصحابة كالحكم بن زيد الغفاري وحكيم بن حزام.

<sup>(</sup>٤) هذا والله أعلم إذا أريد به المعنى وقصد المعنى وهو الحكم بين الناس، أما إذا أريد به الاسم الجامد ولم يقصد المعنى فلا بأس بالتسمية ولذلك أقرها النبي على كالحكم بن زيد، وحكيم ابن حزام.

الدليل على المنع من التسمي بأسماء الله المختصة به، والمنع مما يوهم عدم الاحترام لها كالتكنى بأبي الحكم ونحوه.

قوله: «إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم». أي: أنا لم أُكَنِّ نفسي بهذه الكنية، وإنها كنت أحكم بين قومي فكنوني بها.

وفيه: جواز التحاكم إلى من يصلح للقضاء، وإن لم يكن قاضياً، وأنه يلزم حكمه. ولهذا قال النبي على المست هذا قال الخلخالي: للتعجب، أي: الحكم بين الناس حسن، ولكن هذه الكنية غير حسنة. وقال غيره: أي: الذي ذكرته من الحكم بالعدل. وقيل: ما أحسن هذا، أي: ما ذكرت من وجه الكنية. قال بعضهم: وهو الأولى.

قلت: فعلى هذا يكون حكمه لقومه قبل إسلامه، إذ يبعد أن يكون قاضياً لهم قبل أن يلقى رسول الله على ويتعلم منه، لأن هذه القصة كانت بعد إسلامه بقليل، لأنه كان مع وفد قومه حين أسلموا، وقدموا على رسول الله، ولا يظن أن رسول الله على يُسِّن أمر حكام الجاهلية.

قوله: «قال: شريح ومسلم وعبدالله». صريح في أن الواو لا تقتضي الترتيب وإنها تقتضي مطلق الجمع، فلذا سأل رسول الله عن الأكبر، إذ لو كانت دالة على الترتيب لم يحتج إلى سؤال عن أكبرهم.

قوله: «فأنت أبو شريح»: أي رعاية للأكبر في التكريم والإجلال، فإن الكبير أولى بذلك قال في «شرح السنة»: فيه أن يكنى الرجل بأكبر بنيه، فإن لم يكن له ابن، فبأكبر بناته. وكذلك المرأة تُكنى بأكبر بنيها، فإن لم يكن لها ابن فبأكبر بناتها. انتهى.

وفيه تقديم الأكبر، وفيه أن استعمال اللفظ الشريف الحسن مكروه في حق من ليس كذلك، ومنه أن يقول المملوك لسيده وغيره: «ربي» نبه عليه ابن القيم.

### باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَلَإِن سَا َلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَحُونُ وَنَلْعَبُ ۚ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ ء وَرَسُولِهِ عَكُنتُمْ تَسْتَهُ زِءُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

## الشِّنجُجُ :

«من هزل بشيء فيه ذكر الله، أو القرآن أو الرسول». يكفر بذلك لاستخفافه بجناب الربوبية والرسالة، وذلك منافٍ للتوحيد. ولهذا أجمع العلماء على كفر من فعل شيئاً من ذلك، فمن استهزأ بالله، أو بكتابه أو برسوله، أو بدينه، كفر ولو هازلاً لم يقصد حقيقة الاستهزاء إجماعاً.

قال: «وقول الله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا خَوُضُ وَنَعْبُ ﴾". يقول تعالى مخاطباً لرسوله ﷺ: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ ﴾. أي: سألت المنافقين الذين تكلموا بكلمة الكفر استهزاءً ﴿لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنّا خَنُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾. أي: يعتذرون بأنهم لم يقصدوا الاستهزاء والتكذيب، وإنها قصدوا الخوض في الحديث واللعب ﴿ قُلُ أَبِاللّهِ وَهَ اينَهِم وَرَسُولِهِ كُنتُمُ تَسْتَهُ زِمُونَ الله الخوض واللعب لا يكون صاحبه معذوراً، وعلى التقديرين فهذا عذر باطل، فإنهم أخطؤوا موقع الاستهزاء، وهل يجتمع الإيهان بالله وكتابه ورسوله، والاستهزاء بذلك في قلب؟ بل ذلك عين الكفر، لذلك كان الجواب مع ما قبله: ﴿ لَا تَعْمَلُورُونُ النوبة: ٢٦).

قال شيخ الإسلام: فقد أمره أن يقول: كفرتم بعد إيهانكم، وقول من يقول(١٠): إنهم قد كفروا بعد إيهانهم بلسانهم، مع كفرهم أولاً بقلوبهم لا يصح؛ لأن الإيمان باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر فلا يقال: قد كفرتم بعد إيمانكم فإنه لم يزالوا كافرين في نفس الأمر وإن أريد إنكم أظهرتم الكفر بعد إظهاركم الإيمان(٢٠) فهم لم يظهروا ذلك إلا لخوضهم وهم مع خوضهم ما زالوا هكذا، بل لما نافقوا وحذروا أن تنزل عليهم سورة تبين ما في قلوبهم من النفاق وتكلموا بالاستهزاء أي: صاروا كافرين بعد إيهانهم ولا يدل اللفظ على أنهم ما زالوا منافقين إلى أن قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾ فاعترفوا ولهذا قيل: ﴿ لَا تَعَلَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُو ۚ إِن نَعَفُ عَن طَ آبِفَةِ مِنكُمْ نُعَذِّبُ طَآبِفَةٌ ﴾ فدل على أنهم لم يكونوا عند أنفسهم قد أتوا كفراً، بل ظنوا أن ذلك ليس بكفر فتبين أن الاستهزاء بآيات الله ورسوله كفر يكفر به صاحبه بعد إيمانه فدل على أنه كان عندهم إيمان ضعيف ففعلوا هذا المحرم الذي عرفوا أنه محرم، ولكن لم يظنوه كفراً وكان كفراً كفروا به، فإنهم لم يعتقدوا جوازه وقوله: ﴿ إِن نَّمَفُ عَن طَـآيِفَةِ مِّنكُمْ نُعُـذِّبُ طَآيِفَةً ﴾.

قال ابن كثير: أي: لا يُعفى عن جميعكم، ولا بد من عذاب بعضكم بأنهم كانوا مجرمين بهذه المقالة الفاجرة، قيل: إن الطائفة مَخْشي (٣) بن حُمَيْر عفا الله عنه

<sup>(</sup>١) ولشيخ الإسلام كتاب في هذا سهاه: «الصارم المسلول على شاتم الرسول» واختلف العلهاء في قبول توبتهم وهل يستتابون؛ قيل يستتابون والأقرب أن يستتابون وقد يقال إن ذلك راجع إلى نظر ولي الأمر إن رأى استتابتهم أو بعضهم أو قتلهم جميعاً فله ذلك وهذا في أحكام الدنيا، أما في الآخرة فأجمع العلهاء على قبول توبتهم فيها بينهم وبين الله إذا صحت.

<sup>(</sup>٢) في كلام شيخ الإسلام أنهم كانوا مؤمنين باطناً وظاهراً ثم كفروا بهذا الكلام ففيه شدة الخطر.

<sup>(</sup>٣) مخشي بإسكان الخاء المعجمة وإسكان الشين المعجمة و (مُحَيِّر) بالتصغير.

#### باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا<sup>(۱)</sup>

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَنَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُولَتَهِكَ ٱلَذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ وَحَمِيطُ مَا صَنعُواْفِيهَا وَبَعِلْلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ ﴿ (هود: ١٥-١٦).

# الشِّخُجُ :

قد ظن بعض الناس أن هذا الباب داخل في الرياء، وأن هذا مجرد تكرير فأخطأ، بل المراد بهذا أن يعمل الإنسان عملاً صالحاً يريد به الدنيا كالذي يجاهد للقطيفة والخميلة، ونحو ذلك، ولهذا سهاه النبي على عبداً لذلك بخلاف المرائي فإنه إنها يعمل ليراه الناس ويعظموه، والذي يعمل لأجل الدراهم والقطيفة ونحو ذلك أعقل من المرائي؛ لأن ذلك عمل الدنيا يصيبها والمرائي عمل لأجل المدح والجلالة في أعين الناس، وكلاهما خاسر نعوذ بالله من موجبات غضبه، وأليم عقابه.

قال: «وقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَائُهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِهَا﴾» الآية.

<sup>(</sup>١) وهؤلاء على طبقتين:

الأولى: المنافقون الذين أسلموا لأجل الدنيا فهؤلاء أشركوا شركاً أكبر.

الثانية: مؤمنون مصدقون عملوا عملاً صالحاً أرادوا به الدنيا فهؤلاء أشركوا شركاً أصغر (شيخنا عبدالعزيز).

فالخلاصة أن إرادة الإنسان بعمله الدنيا قسمان:

١- شرك أكبر وهو ما صدر من المنافقين الذين أسلموا لأجل الدنيا.

٢- شرك أصغر وهو ما صدر من المؤمنين بمن يعمل عملاً صالحاً لأجل الدنيا.

هذا الأثر ذكره المصنف مجموعاً من رواية ابن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد ابن أسلم، وقتادة، وقد ذكره قبله كذلك شيخ الإسلام. فأما أثر ابن عمر فرواه ابن جرير، وابن أبي حاتم، وغيرهما بنحو مما ذكره المصنف، وأما أثر محمد بن كعب، وزيد بن أسلم، وقتادة فهي معروفة لكن بغير هذا اللفظ.

قوله: «عن ابن عمر»: هو عبدالله بن عمر بن الخطاب -رضي الله عنهما-، ومحمد ابن كعب هو محمد بن كعب بن سليم أبو حمزة القرظي المدني. قال البخاري: إن أباه كان ممن لم يُنْبتُ من بني قريظة، وهو ثقة عالم مات سنة عشرين

<sup>(</sup>١) ألسناً بضم السين المهملة وألسنة بكسر السين المهملة على وزن أفعُل وأفعِلة.

<sup>(</sup>٢) بالهاء راجع إلى قراءة الآية.

ومئة، وزيد بن أسلم هو مولى عمر بن الخطاب، والد عبدالرحمن وأخوته، يكنى أبا عبدالله، ثقة مشهور، مات سنة ست وثلاثين ومئة. وقتادة هو ابن دِعامة وتقدم.

قوله: «دخل حديث بعضهم في بعض»: أي: إن الحديث مجموع من رواياتهم، فلذلك دخل بعضه في بعض.

قوله: «أنه قال رجل في غزوة تبوك»: لم أقف على تسمية القائل لذلك أبهم اسمه في جميع الروايات التي وقفت عليها ولكن قد ورد تسمية جماعة ممن نزلت فيهم الآية مع اختلاف الرواية فيها قالوه من الكلام ففي بعض الروايات أنهم قالوا ما ذكره المصنف وعن مجاهد في الآية. قال رجل من المنافقين يحدثنا محمد أن ناقة فلان بواد كذا وكذا في يوم كذا وكذا وما يدريه بالغيب. رواه ابن أبي شيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وعن قتادة قال: بينها رسول الله ﷺ في غزوته إلى تبوك وبين يديه أناس من المنافقين فقالوا يرجو هذا الرجل أن تفتح له قصور الشام وحصونها؟ هيهات هيهات! فأطلع الله نبيه على ذلك، فقال نبي الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ المسوا على الركب فأتاهم فقال قلتم كذا، وقلتم كذا» قالوا يا نبي الله إنها كنا نخوض ونلعب فأنزل الله فيهم ما تسمعون رواه ابن المنذر وابن أبي حاتم وفي رواية جابر بن عبدالله عند ابن مردويه، كان فيمن تخلف من المنافقين بالمدينة وداعة بن ثابت أحد بني عمرو بن عوف فقيل له: ما خلفك عن رسول الله ﷺ فقال: الخوض واللعب، فأنزل الله فيه وفي أصحابه: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوشُ وَنَلْعَبُ ﴾ (التوبة: ٦٥) إلى ﴿مُجُرِمِينَ ﴿أَنَّ ﴾، وسمى ابن عباس في رواية عند ابن مردویه منهم ودیعة بن ثابت ومخشی بن حُمیر، وأنهم قالوا: أتحسبون أن قتال بني الأصفر كقتال غيرهم، والله لكأنكم غداً تفرون في الجبال... القصة بكالها فيحتمل أنهم قالوا ذلك كله (۱)، فإن المنافقين إذا خلوا إلى شياطينهم أخذوا في الاستهزاء بالله وآياته ورسوله والمؤمنين، فلا يبعد أنهم قالوا ذلك فكل ذكر بعض كلامهم، والآية تعم ذلك، وفي هذه الروايات ذكر أسهاء القائلين لبعضهم ذلك، منهم وديعة بن ثابت وقيل وداعة، زيد بن وديعة، ومخشي بن مُمير الذي تاب الله عليه، لكنه لم يقل إنها حضره وفي بعض الروايات أن عبدالله بن أُبي هو الذي قال ذلك لكن رده ابن القيم بأن ابن أبي تخلف عن غزوة تبوك، وذكر ابن إسحاق أسهاء الذين هموا بالفتك برسول الله عليه، فعد جماعة فيحتمل أنهم من المستهزئين، ويحتمل أنهم غيرهم ولهذا قال تعالى في المستهزئين ﴿ وَلَقَدُ كَافَرَاتُم بَعَدَ السلف الذين إيمنين حُولًا وَلَا عَلَى وَهُم عند السلف الذين إيمنين حُولًا الله الله على وقوله: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء. القراء جمع قارئ وهم عند السلف الذين يقرؤون القرآن ويعرفون معانيه، أما قراءته من غير فهم لمعناه فلا يوجد في ذلك يقرؤون القرآن ويعرفون معانيه، أما قراءته من غير فهم لمعناه فلا يوجد في ذلك العصر وإنها حدث بعد ذلك من جملة البدع (۱).

قوله: «أرغب بطوناً»: أي: أوسع بطوناً. الرغب والرغيب الواسع يقال: جوف رغيب وواد رغيب يصفونهم بسعة البطون، وكثرة الأكل، كما روى أبو نعيم عن شريح بن عبيد أن رجلاً قال لأبي الدرداء: ما بالكم أجبن منا وأبخل إذا سئلتم، وأعظم لُقَماً إذا أكلتم؟ فأعرض عنه أبو الدرداء ولم يرد عليه شيئاً وأخبر

<sup>(</sup>١) ولا منافاة فيحتمل أنهم قالوا ذلك كله لأن المقام عظيم والمسلمون قليل عددهم وعُدتهم والوقت حار، ولكن نصر الله ليس بالأسباب ولكن الأسباب أسباب.

<sup>(</sup>٢) ولهذا يقال إن القراء هم جلساء عمر يشاورهم في الأمور ثم جعل معهم ابن عباس مع حداثة سنه لما فتح الله عليه من العلم والفهم لكتاب الله، فالقراء هم العلماء بمعاني القرآن مع قراءته ولهذا كانوا يجلسون المدة الطويلة لفهم معاني الآيات القليلة، والسنة تابعة للقرآن ومبينة له وموضحة لمعانيه ولهذا في الحديث: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله»، وقُتل يوم اليهامة ويوم الجمل وصفين كثير من القراء أي علماء الصحابة.

بذلك عمر ابن الخطاب فانطلق عمر إلى الرجل الذي قال ذلك فأخذ بثوبه وخنقه وقاده إلى النبي عليه فقال الرجل إنها كنا نخوض ونلعب.

قوله: «فقال له عوف بن مالك: كذبت ولكنك منافق»: فيه المبادرة في الإنكار والشدة على المنافقين، وجواز وصف الرجل بالنفاق إذا قال أو فعل ما يدل عليه.

قوله: «لأخبرن رسول الله ﷺ: فيه أن هذا وما أشبهه لا يكون غيبة ولا نميمة، بل من النصح لله ورسوله، فينبغي الفرق بين الغيبة والنميمة، وبين النصيحة لله ورسوله، فذكر أفعال المنافقين والفسّاق لولاة الأمور؛ ليزجروهم، ويقيموا عليهم أحكام الشريعة ليس من الغيبة والنميمة. (١) انتهى.

قوله: «فوجد القرن قد سبقه»: أي: جاء الوحي من الله بها قالوه في هذه الآية ﴿ وَلَهِن سَاَلُتُهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوشُ وَنَلْعَبُ ﴾ (التوبة: ٦٥)، وفيه دلالة على علم الله سبحانه، وعلى قدرته وإلهيته، وعلى أن محمداً رسول الله.

قوله: «فجاء ذلك الرجل»: تقدم أنه ابن أبي كها رواه ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عمر، لكن رده ابن القيم (٢) بأن ابن أبي تخلف عن غزوة تبوك، وفي هذا الحديث من الفوائد؛ أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها (٣) أو عمل يعمل به،

<sup>(</sup>۱) فمن أظهر ترك الصلاة أو شرب الخمر أو الدخان أو حلق اللحية أو أظهر بدعة فالتكلم فيه وتحذير الناس مما أظهره ورفعه إلى ولاة الأمور ليس من الغيبة بل من النصيحة وإنكار المنكر لأنه هو الذي فضح نفسه بخلاف ما إذا لم يظهر منه شيء ولم يعلن ولم يدع إلى معصية ولا بدعة فهذا ينبغى الستر عليه وأن يقال عثرته إذا لم يكن عادة له.

<sup>(</sup>٢) كان هنا في الأصل سقط، استدركناه من «فتح المجيد» للشيخ عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ -رحمهم الله-.

<sup>(</sup>٣) وفي حديث معاذ أن النبي قال له: «وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو قال على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم»، وفي الحديث: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله بها سخطه إلى يوم يلقاه»، وفي الحديث: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله يهوي بها في النار أبعد مما بين المشرق والمغرب»، وقال عمر بن =

وأشدها خطراً إرادات القلوب فهي كالبحر الذي لا ساحل له، ويفيد الخوف من النفاق الأكبر، فإن الله تعالى أثبت لهؤلاء إيهاناً قبل أن يقولوا ما قالوه، كها قال ابن أبي مليكة (١): أدركت ثلاثين من أصحاب رسول الله على كلهم يخاف النفاق على نفسه، نسأل الله السلامة والعفو والعافية في الدنيا والآخرة.



<sup>=</sup> عبدالعزيز الخليفة الراشد المشهور: ما أحق بطول سجن من لسان، فالإنسان ينظر قبل أن يتكلم فإن كان خيراً وإلا حبسه، وفي الحديث: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت».

<sup>(</sup>١) تابعي جليل.

#### باب

قُولُ الله تَعَالى: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَهُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِى وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةً وَلَهِن تُجِعْتُ إِلَى رَبِّيۤ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسَنَى ۚ فَلَنُنَبِئَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ فَ (فصلت: ٥٠).

قَالَ مُجَاهِدٌ: «هَذَا بِعَمَلِي، وَأَنَا مَعَقُوقٌ بِهِ».

وَقَالَ ابنُ عَبَّاسِ: «يُرِيدُ: مِن عِندِي».

وَقُولُهُ: ﴿ إِنَّمَاۤ أُوبِيتُهُ، عَلَىٰ عِلْمِ عِندِىٓ ﴾ (القصص: ٧٨). قَالَ قَتَادَةَ: عَلَى عِلْمٍ مِنِّي بِوُجُوهِ المَكَاسِبِ، وَقَالَ آخَرُونَ: عَلَى عِلْمٍ مِنَ الله أَنِّي لَهُ أَهلُ. وَهَذَا مَعنَى قَولُ مُجَاهِدٍ: «أُوتِيتُهُ عَلَى شَرَفٍ».

وليس فيها ذكروه اختلاف وإنها هي أفراد المعني(١٠).

## الشِّنجُجُ :

قوله: «باب قول الله تعالى: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَكُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاةً مَسَتَهُ...﴾». قال ابن كثير -رحمه الله- في معنى قوله تعالى: ﴿ مُمَّ إِذَا خَوَلْنَكُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ, عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِى فِتْنَةٌ ﴾ (الزمر: ٤٩) يخبر أن الإنسان في حال الضريضرع إلى الله تعالى وينيب إليه ويدعوه، ثم إذا خوله نعمة منه طغى وبغى وقال: ﴿ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ, عَلَى عِلْمٍ من استحقاقي له، ولو لا أني عند الله حظيظ لما خولني هذا. قال تعالى: ﴿ بَلْ هِى فِتْنَةً ﴾ أي: ليس الأمركما زعمتم، بل إنها أنعمنا عليه هذا. قال تعالى: ﴿ بَلْ هِى فِتْنَةً ﴾ أي: ليس الأمركما زعمتم، بل إنها أنعمنا عليه

<sup>(</sup>١) أي هي أفراد والمعنى منها.

بهذه النعمة لنختبره فيها أنعمنا عليه، أيطيع أم يعصي؟ مع علمنا المتقدم بذلك ﴿ بَلَ هِ عَلَى فِئَ مَنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ



وَعَن أَبِي هُرَيرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: ﴿إِنَّ ثَلاَثَةً مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ: أَبْرَصَ، وَأَقْرَعَ، وَأَعْمَى، فَأَرَادَ الله أَنْ يَبْتَلِيَهُمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا، فَأَتَى الأَبْرَصَ، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنٌ حَسَنٌ وَجِلْدٌ حَسَنُ وَيَلْدُ حَسَنُ وَيَلْدُهُ، فَلَمَهِ عَنْهُ قَذَرُهُ، وَيَذَهَبُ عَنِّي الَّذِي قَدْ قَذِرَنِي (١) النَّاسُ بِهِ. قَالَ: فَمَسَحَهُ، فَلَهَبَ عَنْهُ قَذَرُهُ، وَيَذَهَبُ عَنْهُ قَذَرُهُ، فَأَعْطِيَ لَوْنًا حَسَنًا وَجِلْدًا حَسَنًا. قَالَ: فَأَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الإِبِلُ أَوْ اللهَ لَكَ فِيهَا. البَقَرُ -شَكَّ إِسحاقُ-. فَأَعْطِيَ نَاقَةً عُشَرَاءَ، وَقَالَ: بَارَكَ الله لَكَ فِيهَا.

قَالَ: فَأَتَى الْأَقْرَعَ، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعَرٌ حَسَنٌ وَيَذْهَبُ عَنِي قَالَ: شَعَرٌ حَسَنٌ وَيَذْهَبُ عَنِي الَّذِي قَدْ قَذِرَنِي النَّاسُ بِهِ. فَمَسَحَهُ، فَذَهَبَ عَنهُ، وَأُعْطِيَ شَعَرًا حَسَنًا. فَقَالَ: أَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: البَقَرُ أَو الإِبِل. فَأُعْطِي بَقَرَةً حَامِلًا؛ قَالَ: بَارَكَ الله لَكَ فِيهَا.

فَأَتَى الأَعْمَى، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: أَنْ يَرُدُّ الله إِلَيَّ بَصَرِي فَأَبْصِرُ بِهِ النَّاسَ. فَمَسَحَهُ، فَرَدَّ الله إِلَيْهِ بَصَرَهُ. قَالَ: فَأَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ فَأَبْضِرُ بِهِ النَّاسَ. فَمَسَحَهُ، فَرَدَّ الله إِلَيْهِ بَصَرَهُ. قَالَ: فَكَانَ لَهِذَا وَادٍ مِنْ إِبِلٍ، قَالَ: الغَنَمُ. فَأَعْطِيَ شَاةً وَالِدًا، فَأُنْتِجَ هَذَانِ وَوَلَّدَ هَذَا، فَكَانَ لَهِذَا وَادٍ مِنْ إِبِلٍ، وَلَهِذَا وَادٍ مِنْ الغَنَم.

قَالَ: ثُمَّ إِنَّهُ أَتَى الأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ قَد انقَطَعَتْ بِيَ الجِبَالُ(٢) فِي سَفَرِي، فَلاَ بَلاَغَ لِيَ اليَوْمَ(٣) إِلاَّ بِالله ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ

<sup>(</sup>١) قذر يقذر بكسر الذال المعجمة في الماضي وفتحها في المضارع لأنه من باب فرِح وتعِب.

<sup>(</sup>٢) في الحديث من الفوائد أن المشروع أن يقول لا بلاغ لي إلا بالله ثم بك كما قال الملك ولا يقول بالله ويك.

<sup>(</sup>٣) الحبال أي الأسباب.

بِالَّذِي أَعْطَاكَ اللَّوْنَ الْحَسَنَ ('' وَالجِلْدَ الْحَسَنَ وَالمَالَ، بَعِيرًا أَتَبَلَّغُ بِهِ فِي سَفَرِي. فَقَالَ: الْحُقُوقَ كَثِيرَةٌ. فَقَالَ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ! أَلَمْ تَكُنْ أَبْرَصَ يَقْذَرُكَ ('' النَّاسُ، فَقِيرًا، فَأَعْطَاكَ الله عَزَّ وَجَلَّ المَالَ؟ فَقَالَ: إِنَّهَا وَرِثْتُ هَذَا المَالَ كَابِراً عَنْ كَابِرِ (''. فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا، فَصَيَّرَكَ الله إِلَى مَا كُنْتَ ('). وَأَتَى الأَقْرَعَ فِي كَابِرِ (''). فَقَالَ لَهُ: مِثْلَ مَا كُنْتَ ('). وَأَتَى الأَقْرَعَ فِي صُورَتِهِ، فَقَالَ لَهُ: مِثْلَ مَا قَالَ لَهِ ذَا، فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا، فَصَيَّرَكَ الله إِلَى مَا رَدَّ عَلَيْهِ هِنْلَ مَا رَدَّ عَلَيْهِ هَذَا، فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا، فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ (').

قَالَ: وَأَتَى الْأَعْمَى فِي صُورَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبِيلٍ، قَد انقَطَعَتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلاَ بَلاَغَ لِي اليَوْمَ إِلاَّ بِالله ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّـذِي رَدَّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ شَاةً أَتَبَلَّغُ بِمَا فِي سَفَرِي. فَقَالَ: قَدْ كُنْتُ أَعْمَى فَرَدَّ الله إليَّ بَصَرِي، فَخُذْ مَا شِئْتَ وَدَعْ مَا شِئْتَ، فَوَالله لاَ أَجْهَدُكَ اليَوْمَ بِشَيْءٍ أَخَذْتَهُ (٥) لله.

<sup>(</sup>۱) فيه جواز السؤال بالله من قول الملك «أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن» ويؤيده حديث: «من سأل بالله فأعطوه»، أما حديث جبير بن مطعم وقوله: «إنه لا يستشفع بالله على خلقه» فإنه في سنده جبير بن محمد وهو ليس بذاك قال فيه في «التقريب»: مقبول وهو يقبل إذا لم يخالف من هو أقوى منه، وهذا الحديث فيه نوع استشفاع بالله على خلقه، وهو في «الصحيحين»، وقد خالف حديث جبير.

<sup>(</sup>٢) قَذِر يقذرك ومعناه عابني وانتقدني.

<sup>(</sup>٣) كابراً عن كابر أي أباً عن جد.

 <sup>(</sup>٤) الذي يظهر أن دعوة الملك قبلت وأن هذا صار أبرص فقيراً والثاني أقرع فقيراً والقرع: مرض في الرأس يسقط معه الشعر.

<sup>(</sup>٥) وفي الحديث من الفوائد أن الإنسان قد يُبتلى بالنعمة ويمتحن وأنه قد يكون الامتحان بإرسال ملك كما كان فيمن قبلنا في قصة هؤ لاء الثلاثة، فإن الله أرسل لهما ملكاً امتحنهما أولاً بالصحة في البدن والرخاء والسعة في المال فإن الأبرص والأقرع كانا مريضين وفقيرين فابتلاهما الله بالصحة في البدن ثم بالرخاء في المال والأعمى كان مصاباً بالعمى فرد الله إليه بصره وأعطاه =

فَقَالَ: أَمْسِكْ مَالَكَ، فَإِنَّمَا ابْتُلِيتُمْ؛ فَقَدْ رَضِيَ الله عَنْكَ، وَسَخِطَ عَلَى صَاحِبَيْكَ». [أُخرَجَاهُ].

قوله: «أخرجاه»: أي البخاري ومسلم.

«والناقة العشراء»: بضم العين وفتح الشين وبالمد: هي الحامل.

قوله: «أنتج»، وفي رواية: «فنتج» معناه: تولي نتاجها، والناتج للناقة كالقابلة للمرأة.

قوله: «ولد هذا»: هو بتشديد اللام، أي: تولى ولادتها وهو بمعنى أنتج في الناقة، فالمولد والناتج والقابلة بمعنى واحد، لكن هذا الحيوان، وذلك لغيره (١٠).

قوله: «انقطعت بي الجبال»: هو بالحاء المهملة والباء الموحدة هي الأسباب.

قوله: «لا أجهدك»: معناه لا أشق عليك في رد شيء تأخذه، أو تطلبه من مالي. ذكره النووي.

وهذا حديث عظيم، وفيه معتبر؛ فإن الأولين جحدا نعمة الله فها أقرا لله بنعمته، ولا نسبا النعمة إلى المنعم بها، ولا أديا حق الله، فحل عليهها السخط، وأما الأعمى فاعترف بنعمة الله ونسبها إلى من أنعم عليه بها، وأدى حق الله فيها، فاستحق الرضى من الله بقيامه بشكر النعمة لما أتى بأركان الشكر الثلاثة التي لا

المال ثم امتحنهما ثانياً برد الحقوق، وفي هذه القصة أن اثنين كفرا النعمة والثالث شكرها فصدق عليهم أن الأكثر لم يشكر النعمة وصدق عليهم قول الله تعالى: ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى اللهَ عَلَى: ﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى اللهَ مَن عَام الإيهان، وأنه لا يتم الإيهان الشكورُ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

<sup>(</sup>١) فالمولد والناتج للحيوان والقابلة للإنسان، وقد يطلق المولِّد على الإنسان فيقال لمن حضر المرأة وساعدها في شؤون ولادتها مولِّد.

يقوم الشكر إلا بها، وهي الإقرار بالنعمة ونسبتها إلى المنعم، وبذلها فيها يجب(١١).

قال العلامة ابن القيم -رحمه الله-: أصل الشكر هو الاعتراف بإنعام المنعم على وجه الخضوع له، والذل، والمحبة، فمن لم يعرف النعمة، بل كان جاهلاً بها، لم يشكرها، ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها، لم يشكرها أيضاً، ومن عرف النعمة والمنعم، لكن جحدها المنكر لنعمة المنعم عليه بها فقد كفرها، ومن عرف النعمة والمنعم بها وأقر بها ولم يجحدها ولكن لم يخضع له ولم يحبه ولم يرض به وعنه لم يشكره أيضاً، ومن عرفها وعرف المنعم بها وأقر بها وخضع للمنعم بها وأحبه ورضي به وعنه واستعملها في محابه وطاعته، فهذا هو الشاكر لها، فلا بد في الشكر من علم القلب وعمل يتبع العلم، وهو الميل إلى المنعم ومحبته والخضوع له (٢).

قوله: «قذِرني الناس»: بكراهة رؤيته وقربه منهم.



<sup>(</sup>۱) وكذلك محبة المنعم لا بد منه في الشكر، ولم يذكره لأنه قد يدخل في نسبتها إلى المنعم، وأهمها العمل لأن الإنسان قد يقر بالنعمة وينسبها، فإذا جاء العمل صعب عليه فتخلف فلم يعمل، فالأعمى اعترف بالنعمة وعمل فأدى حق الله فيها فقال وعمل فقال قولاً حسناً وعمل عملاً حسناً وأما الأبرص والأقرع فلم يعترفا بالنعمة ولم يؤديا حق الله فيها، فلم يقولا قولاً حسناً ولم يعملا عملاً حسناً.

<sup>(</sup>٢) كلام ابن القيم كلام جيد، ومن شكر نعمة الله شكر من كان سبباً، لا يشكر الناس من لا يشكر الله.

# باب(۱)

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا ۚ فَتَعَنْكَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ الْأَعْرَافِ: ١٩٠).

## الشِّخُجُ :

قوله: «باب قول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللهِ عَالَى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللهِ اللهُ ا

قال الإمام أحمد -رحمه الله- في معنى هذه الآية: حدثنا عبدالصمد، حدثنا عمر ابن إبراهيم، حدثنا قتادة، عن الحسن، عن سمرة عن النبي على قال: «لما ولدت حواء طاف بها إبليس، وكان لا يعيش لها ولد، فقال: سميه عبدالحارث فإنه يعيش، فسمته عبدالحارث فعاش، فكان ذلك من وحي الشيطان وأمره» رواه أحمد، والترمذي وحسنه، وابن جرير والحاكم وصححه ولهذا ذكر الضمير في آخرها بصيغة الجمع استطراداً من ذكر الشخص إلى الجنس، ومعنى الآية أنه تعالى يخبر عن مبدأ الجنس الإنساني، وفيه لله من عجائب القدرة، فأوجد هذا الجنس على كثرته واختلاف أنواعه من نفس واحدة، وهو آدم -عليه السلام-،

<sup>(</sup>١) موضوع الترجمة تحريم التعبيد في الاسم لغير الله، وأن التعبيد شرك في التسمية لا الحقيقة وأن الشرك في الطاعة وفي المعصية لا يكون عبادة لغير الله إذا لم يستحلها.

 <sup>(</sup>٢) وعبدالحارث من أسهاء الشيطان ويحتمل أنهها لم يعلها بأنه من أسهائه ويحتمل أنهها علما وتمنعا في
 أول الأمر ثم وافقاه وظنا أنه لا يؤثر.

<sup>(</sup>٣) في التسمية أي أطاعوه في المعصية في التسمية والتعبيد لغير الله.

<sup>(</sup>٤) هذا الحديث فيه ضعف كثير من وجوه؛ أحدها: عمر بن إبراهيم ضعيف، والثاني: عنعنة قتادة وهو مدلس فلم يصرح بالسماع، والثالث: سماع الحسن من سمرة، والراجح أنه لم يسمع منه إلا حديث العقيقة.

وجعل منها زوجها ليسكن إليها، فلم تغشاها أي: وطئها حملت حملاً خفيفاً، وذلك الحمل لا تجد المرأة فيه ألماً، إنها هي النطفة، ثم العلقة، ثم المضغة.

وقوله: ﴿ فَمَرَّتُ بِهِ الله قال مجاهد: استمرت عليه، وقال مهران: استخفته، وقال ابن جرير: استمرت بالماء وقامت به وقعدت ﴿ فَلَمَّا أَتْقَلَت ﴾ أي: صارت ذات ثقل بحملها. قال السدي: كَبِر في بطنها ﴿ دَعَوَا الله وَبَهُمَا ﴾ (الأعراف: ١٨٩) أي: أن آدم وحواء -عليهما السلام- دعوا الله ﴿ لَئِنْ ءَاتَيْتَنَا صَالِحًا ﴾ بشراً سوياً. قال ابن عباس: أشفقا أن يكون بهيمة ﴿ لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴿ الأعراف: ١٨٩) أي لنشكرنك على ذلك. انتهى ملخصاً من ابن كثير وفيه زيادة.

وقوله: ﴿ فَلَمّا عَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلًا لَهُ شُرَكَاء ﴾ (الأعراف: ١٩٠): أي: لله شركاء فيها آتاهما: أي: لم يقوما بشكر ذلك على الوجه المرضي كما وعدا بذلك، بل جعلا لي فيه شركاء فيما أعطيتهما من الولد الصالح، والبشر السوي؛ بأن سمياه عبدالحارث، فإن من تمام الشكر أن لا يعبد الاسم إلا لله، وإذا تأملت سياق الكلام من أوله إلى آخره مع ما فسره به السلف (۱) تبيّن قطعاً أن ذلك في آدم وحواء -عليهما السلام-فإن فيه غير موضع يدل على ذلك والعجب ممن يكذب بهذه القصة وينسى ما جرى أول مرة (۲) ويكابر بالتفاسير المبتدعة، ويترك تفاسير السلف وأقوالهم، وليس المحذور في هذه القصة بأعظم من المحذور في المرة الأولى.

وقوله تعالى: ﴿عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴿ اللهِ هذا والله أعلم عائد إلى المشركين من القدرية (٣) فاستطرد من ذكر الشخص إلى الجنس وله نظائر في القرآن.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير السلف لهذه الآية في ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ٓ ءَاتَنَهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآ ءَ فِيمَا ءَاتَنَهُمَا ۚ فَتَعَـٰ لَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ إِنْ الْأَعْرِافِ: ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) من أمرهما بالأكل من الشجرة في الجنة.

<sup>(</sup>٣) لعلها الذرية.

قَالَ ابنُ حَزمُ: اتَّفَقُوا عَلَى تَحَرِيمُ كُلِّ اسمِ مُعَبَّدٍ لِغَيرِ الله. كَعَبدِ عَمرُو، وَعَبدُ الكَعبَةِ، وَمَا أَشَبهُ ذَلِك. حَاشَا عَبدَ المُطَلِبُ(١).

قوله: «قال ابن حزم»: هو أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري المشهور صاحب كتاب «الإجماع» و «الفصل» و «المحلي» وغيرها من المصنفات (٢). قوله: «اتفقوا»: الظاهر أن المراد أجمعوا، فمقصوده حكاية الإجماع لا حكاية الاتفاق على طريقة المتأخرين.

قوله: «حاشا عبدالمطلب» (٣) قال ابن القيم: لا تحل التسمية بعبد علي، وعبدالحسين، ولا عبد الكعبة، وقد روى ابن أبي شيبة عن هانئ بن شريح قال: وفد على النبي على قوم فسمعهم يسمون رجلاً عبد الحجر فقال له: «ما اسمك؟» قال عبد الحجر فقال له رسول الله على: «إنها أنت عبدالله» فقيل كيف يتفقون على تحريم الاسم المعبد لغير الله؟ وقد صح عنه على: «تعس عبد الدينار» الحديث، وصح عنه أنه قال: «أنا النبي لا كذب أنا ابن عبدالمطلب».

فالجواب: أما قوله: «تعس عبد الدينار» فلم يرد الاسم، وإنها أراد به الوصف

<sup>(</sup>۱) استثنى عبدالمطلب لأن النبي على قال: «أنا ابن عبدالمطلب» ولأن أصل التسمية ليس المراد فيها التعبيد، فإن شيبة الحمد كان عند أخواله بالمدينة فأخذه عمه المطلب منهم فأردفه فلما أقبل إلى مكة رأوه رديفاً له وقد تغير لونه من الشمس فقالوا هذا عبدالمطلب فاستثنى كل معبّد بذلك، وقد يقال إنه لما استثنى عبدالمطلب جدّ الرسول استثنى كل معبد لذلك مراعاة للأصل الأول وهذا يجري في كل من اسمه عبدالمطلب، ولهذا لم يغير النبي اسم ابن عمه عبدالمطلب بن ربيعة.

<sup>(</sup>٢) كان من أعيان القرن الخامس، كانت وفاته سنة ٢٥٦هـ، وكان البيهقي من أعيان هذا القرن، وكانت وفاته سنة ٨٥٨هـ، وكان الخطيب البغدادي عالم المشرق من أعيان هذا القرن وكانت وفاته سنة ٣٦٨هـ، وكان أبو عمر ابن عبدالبر عالم المغرب من أعيان هذا القرن وكانت وفاته سنة ٣٦٨هـ.

<sup>(</sup>٣) اسمه شيبة الحمد.

والدعاء على من يعبّد قلبه للدينار والدرهم؛ فرضى بعبوديتهما عن عبودية الله تبارك وتعالى، وأما قوله: «أنا ابن عبدالمطلب» فهذا ليس من باب إنشاء التسمية بذلك، وإنها هو من باب الإخبار بالاسم الذي عُرف به المسمى دون غيره، والإخبار بمثل ذلك على وجه تعريف المسمى لا يحرم. ولا وجه لتخصيص أبي محمد ذلك بعبدالمطلب خاصة، فقد كان أصحابه يسمّون بعبد شمس، وبني عبدالدار بأسمائهم، ولا ينكر عليهم النبي على ذلك فباب الأخبار أوسع من الإنشاء فيجوز فيه ما لا يجوز في الإنشاء. انتهى ملخصاً، وهو حسن ولكن بقى إشكال وهو أن في الصحابة من اسمه المطلب بن ربيعة بن الحارث بن عبدالمطلب. فالجواب: أما من اسمه عبد شمس فغيره النبي ﷺ إلى عبدالله كما ذكروا ذلك في تراجمهم، وأما المطلب بن ربيعة فذكر ابن عبدالبر أن اسمه عبدالمطلب، وقال: كان على عهد رسول الله ﷺ ولم يغير اسمه فيها علمت(١). وقال الحافظ: وفيها قاله نظر، فإن الزبير أعلم من غيره بنسب قريش، ولم يذكر أن اسمه إلا المطلب، وقد ذكر العسكري أن أهل النسب إنها يسمونه المطلب، وأما أهل الحديث فمنهم من يقول: المطلب، ومنهم من يقول: عبدالمطلب، وأما عبد يزيد أبو ركانة فذكره الذهبي في «التجريد» وقال أبو ركانة: طلق أمرأته وهذا لا يصح. والمعروف أن صاحب القصة ركانة، وروى حديثه أبو داود، وفي «السنن» عن ابن عباس قال: طلق عبد يزيد أبو ركانة وإخوته أم ركانة وذكر الحديث ثم قال: وحديث نافع بن عجير، وعبدالله بن على بن يزيد بن ركانة عن أبيه، عن جده أن ركانة طلق امرأته البتة فجعلها النبي ﷺ واحدة أصح؛ لأنهم ولد الرجل وأهله، وهم أعلم به فقد

تبين أنه ليس في الصحابة من هؤلاء من تصح له صحبته فعلى هذا لا تجوز التسمية

<sup>(</sup>١) الذي في «صحيح مسلم» أن اسمه عبدالمطلب فإن ثبت أن النبي على غيره كان غير مستثنى وإلا فيكون عبدالمطلب مستثنى.

بعبدالمطلب ولا غيره مما عبد لغير الله، وكيف تجوز التسمية وقد أجمع العلماء على تحريم التسمية به (عبدالنبي)، و(عبد الرسول) و(عبد المسيح)، و(عبد علي)، و(وعبد الحسين)، و(عبد الكعبة)؟ وكل هذه أولى بالجواز من عبدالمطلب لو جازت التسمية به. وأيضاً فقد نص النبي على أن التسمية بعبد الحارث من وحي الشيطان، وأمره، فعبد المطلب كعبد الحارث، لا فرق بينهما، إلا أن أصدق الأسماء الحارث وهمام فلعله أولى بالجواز. لا يقال: إن الحارث اسم للشيطان، لأنه وإن كان اسماً له، فلا فرق في ذلك بين جميع من اسمه الحارث. فلا يجوز التسمية به وإن نوى عبد الحارث بن هشام أو غيره.

فإن قلت: إذا كان ابن حزم قد حكى الإجماع على جواز التسمية بعبد المطلب، فكيف يجوز خلافه؟

قلت: كلام ابن حزم ليس صريحاً في حكاية الإجماع على جواز ذلك بعبد المطلب، فإن لفظه: اتفقوا على تحريم كل اسم معبَّد لغير الله، كعبد العزى، وعبد هبل، وعبد عمرو، وعبد الكعبة، وما أشبه ذلك حاشا عبد المطلب. واتفقوا على إباحة كل اسم بعد ما ذكرنا ما لم يكن اسم نبي، أو اسم ملك إلى آخر كلامه. فيحتمل أن مراده حكاية الخلاف فيه، ويكون التقدير: اتفقوا على تحريمه كل اسم معبَّد لغير الله حاشا عبدالمطلب، أي: فإنهم لم يتفقوا على تحريمه، بل اختلفوا، ويؤيده أنه قال بعده: واتفقوا على إباحة كل اسم بعد ما ذكرنا إلى آخره. ويكون المراد حاشا عبدالمطلب، فلا أحفظ ما قالوا فيه، ويكون سكوتاً منه عن حكاية الإجماع، أو الخلاف فيه، وعلى تقدير أن مراده حكاية الإجماع من جواز ذلك، الإجماع، أو الخلاف فيه، وعلى تقدير أن مراده حكاية الإجماع من جواز ذلك، فليس كل من حكى إجماعاً يُسلَّم له، ولا كل إجماع يكون حجة أيضاً، فكيف فليس كل من حكى إجماعاً يُسلَّم له، ولا كل إجماع يكون حجة أيضاً، فكيف عليه السلام-: «أنا ابن عبدالمطلب» ونحوه، أو أن بعض الصحابة اسمه عليه السلام-: «أنا ابن عبدالمطلب» ونحوه، أو أن بعض الصحابة اسمه

عبدالمطلب، وقد تقدم الجواب عن ذلك، وأيضاً فلو كان قوله: «أنا ابن عبدالملطب» حجة على جواز التسمية به لكان قوله: «إنها بنو هاشم، وبنو عبد مناف (۱) شيء واحد»(۲) حجة على جواز التسمية بعبد مناف، ولكن فرق بين إنشاء التسمية وبين الإخبار بذلك عمن هو اسمه.



<sup>(</sup>١) الذي في «صحيح مسلم»: «إنها بنو هاشم وبنو المطلب شيء واحد» والشارح مع عنايته العظيمة بالحديث أخطأ في نقل الحديث والكهال لله والبشر محل الخطأ.

<sup>(</sup>٢) ولما قال بنو عبد شمس وبنو نوفل نريد أن نكون كبني المطلب قال: إن بني المطلب لم يفارقوا بني هاشم في جاهلية ولا إسلام وذلك أن عبد مناف له أربعة أولاد هاشم والمطلب ونوفل وعبد شمس ويقال للشافعي في نسبه المطلبي وغلط من قال ابن عبدالمطلب.

عَن ابنِ عَبَّاسٍ فِي الآيةِ، قَالَ<sup>(۱)</sup>: «لَـهّا تَغَشّاهَا آدَمُ حَمَلَت، فَأَتَاهُمَا إِبلِيسُ. فَقَالَ: إِنِّي صَاحِبُكُمّا الَّذِي أَخرَجتُكُمّا مِنَ الجَنَّةِ لِتُطِيعَانِي أَو لاَجعَلَنَّ لَهُ قَرْنِي أَيْلٍ فَقَالَ: إِنِّي صَاحِبُكُمّا الَّذِي أَخرَجتُكُمّا مِنَ الجَنَّةِ لِتُطيعَانِي أَو لاَجعَلَنَّ لَهُ قَرْنِي أَيْلٍ فَيَخرُجُ مِن بَطنِكَ فَيَشقّه، وَلاَفعَلَنَّ، وَلاَفعَلَنَّ، يُخَوِّفُهُمَا. سَمِّيَاهُ عَبدَ الحَارِثِ. فَلَبيا أَن يُطِيعَاهُ، فَخَرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ حَمَلَت، فَأَتَاهُمَا. فَقَالَ مِثلَ قَولُهُ: فَأَبيا أَن يُطِيعَاهُ، فَخرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ حَمَلَت فَأَتَاهُمَا، فَذَكرَ لَـهُمَا، فَأَدرَكَهُمَا حُبُّ الولَدِ، يُطِيعَاهُ، فَخرَجَ مَيِّتًا، ثُمَّ حَمَلَت فَأَتَاهُمَا، فَذَكرَ لَـهُمَا، فَأَدرَكَهُمَا حُبُّ الولَدِ، فَسَمَّيَاهُ عَبدَ الحَارِثِ، فَذَلِكَ قَولُهُ: ﴿ جَعَلَا لَهُ شُرَكَاةً فِيما عَاتَهُما أَنَاهُمَا أَلَاهُ اللّهُ شُرَكاةً فِيما عَاتَهُما أَلَاهُ اللّهُ اللّهُ عَبدَ الحَارِثِ، فَذَلِكَ قَولُهُ: ﴿ جَعَلَا لَهُ شُرَكَاةً فِيما عَاتَهُما أَلَاهُ اللّهُ أَلِي حَاتِمٍ ].

قوله: «في الآية»: أي: المترجم لها.

قوله: «تغشاها»: أي حواء، أي وطئها -عليهما السلام-.

قوله: «أو لأجعلن له»: أي: لولدكما.

قوله: «قرني أيّلِ»: هو بالتثنية والإضافة، وأيّل بفتح الهمزة وكسر المثناة التحتية المشددة ذَكَر الأوعال، والمعنى أنه يخوفها بكونه يجعل للولد قرني وعل؛ فيخرج من بطنك فيشقه».

قوله: «ولأفعلن ولأفعلن»: يخوفهما بغير ما ذكر، ويزعم أنه يفعل بهما غير ذلك.

قوله: «سمياه عبدالحارث»: قال سعيد بن جبير: كان اسمه في الملائكة الحارث، وكان مراده أن سمياه بذلك، ليكون قد وجد له صورة الإشراك به، فإن هذا من باب كيد إبليس، إذا عجز عن الآدمي أن يوقعه في المعصية الكبيرة، قنع منه بالصغيرة، وأيضاً فإنه يحصل له منها طاعته كما أطاعا أول مرة، كما روى ابن

<sup>(</sup>١) أي في تفسير الآية وليس حديثاً بل هو عن بني إسرائيل.

جرير، وابن أبي حاتم عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم قال: قال رسول الله عليه: «خدعها مرتبن» قال: زيد خدعها في الجنة وخدعها في الأرض.

قوله: «فأبيا أن يطيعاه فخرج ميتاً...» إلخ هذا والله أعلم من الامتحان فإن الإنسان لا عزم له، وإن عاين ماذا عساه أن يعاين من الآيات إلا بتوفيق الله تعالى فإن الطبيعة البشرية تغلب عليه كها غلبت على الأبوين مرتين، مع ما وقع لها قبل من التحذير والإنذار عن كيد إبليس وعداوته لها، ومع ذلك أدركهها حب الولد فسمياه عبد الحارث، وكان ذلك شركاً في التسمية وإن لم يقصدا العبادة للشيطان، بل قصدا به فيها ظنا، إما دفع شره عن حواء، وإما الخوف على الولد من الموت. كها روى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم، عن ابي بن كعب قال: لما حملت حواء، أتاها الشيطان فقال: أتطيعينني ويسلم ولدك؟ سميه عبد الحارث فلم تفعل فولدت فهات، ثم حملت فقال فا مثل ذلك فلم تفعل، ثم حملت الثالثة فقال: أتطيعينني يسلم لك ولدك وإلا فإنه يكون بهيمة فهيبهها فأطاعاه. رواه ابن أبي حاتم.

قلت: وإسناده صحيح، ورواه سعيد بن منصور وابن المنذر، وعن ابن عباس قال: كانت حواء تلد لآدم أولاداً فتعبدهم لله، وتسميه عبدالله وعبيد الله، ونحو ذلك فيصيبهم الموت، فأتاها إبليس وآدم فقال: إنكما لو تسميانه بغير ما تسميانه لعاش، فولدت له رجلاً فسمياه عبد الحارث ففيه أنزل: ﴿هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِن نَقْسِ وَحِدَةٍ ﴾ إلى آخر الآية. رواه ابن مردويه.

وَلَهُ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَن قَتَادَةً قَالَ: «شُرَكَاءُ في طَاعَتِهِ، وَلَم يَكُن في عِبَادَتِهِ». وَلَهُ بِسَنَدٍ صَحِيحٍ عَن مُجَاهِدٍ فِي قَولهِ: ﴿ لَمِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا ﴾؛ قَالَ: «أَشَفِقَا أَن لاَ يَكُونَ إِنسَانَاً» وَذَكَرَ مَعنَاهُ عَن الحَسَنِ وَسَعيدٍ وَغَيرِهِمَا.

قوله: «شركاء في طاعته ولم يكن في عبادته». أي: لكونهما أطاعاه في التسمية بعبد الحارث، لا أنهما عبداه فهو دليل على الفرق بين شرك الطاعة وبين شرك العبادة. قال بعضهم: تفسير قتادة في هذه الآية بالطاعة، لأن المراد بها على كلام كثير من المفسرين آدم وحواء -عليهما السلام-، فناسب تفسيرها بالطاعة، لأنهما أطاعا الشيطان في تسمية الولد بعبد الحارث. وقد استشكله بعض المعاصرين بها حاصله أنهم قد فسروا العبادة بالطاعة، فيلزم على قول قتادة أن يكون الشرك في العبادة.

والجواب: أن تفسير العبادة بالطاعة من التفسير اللازم، فإنه لازم العبادة أن يكون العابد مطيعاً لمن عبده بها، فلذا فسرت بالطاعة، أو يقال: هو من التفسير بالملزوم وإرادة اللازم أي لما كانت الطاعة ملزوماً للعبادة، والعبادة لازمة لها، فلا تحصل إلا بالطاعة؛ جاز تفسيرها بذلك وهو أصح، وبالجملة فلا إشكال في ذلك بحمد الله.

فإن قلت: قد سمى النبي ﷺ طاعة الأحبار والرهبان في معصية الله عبادة (١١).

<sup>(</sup>۱) والتحقيق أن الطاعة في المعصية قسمان، أحدهما: أن يطيعه مستحلاً للمعصية من عالم أو رئيس أو غيرهما فيطيعه فيها خالف الشرع وهو يعلم ذلك ويرى جواز الطاعة ولو خالف الشرع فهذا كفر بإجماع المسلمين وهو ردة عن الإسلام، الثاني: أن يطيعه في المعصية ولا يستحل المعصية ولا يرى أنه يجوز طاعته في المعصية بل هو معترف بأنه ظالم وعاص كها يحكم الحاكم على شخص لقرابة أو لرشوة أو لعداوة الخصم له فهذا معصية وطاعة الأبوين من هذا القسم وقد يسمى كفراً أصغر فهو كفر عملي لا يخرج من الملة كقُطًاع الطريق الذين يأخذون أموال =

قلت: راجع الكلام على حديث عدي يتضح الجواب.

قوله: «أشفقا»: أي خافا، أي: آدم وحواء أن لا يكون إنساناً. قال أبو صالح: أشفقا أن يكون بهيمة فقال: لئن آتيتنا بشراً سوياً. رواه ابن أبي حاتم، وفي هذا أن هبة الله للرجل البنت السوية من النعم. ذكره المصنف، وذلك أن الله سبحانه وتعالى قادر على أن يجعلها غير سوية، وأن يجعلها من غير الجنس فلا ينبغي للرجل أن يسخط مما وهبه الله له كما يفعل أهل الجاهلية، بل يحمد الله الذي جعلها بشرية سوية، ولهذا كانت عائشة -رضي الله عنها- إذا بُشرت بمولود لم تسأله إلا عن صورته لا عن ذكوريته وأنوثيته.

قوله: «وذكر» أي: ذكر ابن أبي حاتم فإنه روى ذلك عمن ذكر المصنف معناه عن الحسن: وهو البصرى.

قوله: «وسعيد»: أي: ابن جبير وغيرهما كالسدي وغيره.



الناس ويسفكون دماءهم وهم يعتقدون أنهم ظالمون لهم عصاة مسلمون، فإن استحلوا دماء الناس وأموالهم فهم كفار، ولذلك اختلف العلماء في الخوارج الذين يستحلون دماء الناس فذهب فريق من العلماء إلى تكفيرهم لأنهم يستحلون دماء المسلمين، وذهب الأكثرون إلى أنهم لا يكفرون، بل هم عصاة لأنهم متأولون، ولهم شبهة في تأويل النصوص.

# باب(۱)

قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسَّمَآءُ ٱلْحُسَنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ۚ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيَ أَسْمَنَهِهِ ۚ ﴾ (الأعراف: ١٨٠) الآية.

## الشِّخُجُ :

غبر تعالى أن له أسماءً وصفها بكونها حسنى: أي حسان، وقد بلغت الغاية في الحسن فلا أحسن منها، كما يدل عليه من صفات الكمال، ونعوت الجلال، فأسماؤه الدالة على صفاته هي أحسن الأسماء وأكملها فليس في الأسماء أحسن منها، ولا يقوم غيرها مقامها، وتفسير الاسم منها بغيره ليس تفسيراً بمراد محض، بل هو على سبيل التقريب والتفهيم، فله من كل صفة كمال أحسن اسم وأكمله وأتمه معنى وأبعده، وأنزهه عن شائبة نقص، فله من صفة الإدراكات العليم (٢) الخبير دون العالم الفقيه، والسميع البصير دون السامع والباصر، ومن صفات الإحسان البر الرحيم الودود، دون الرفيق والشفيق والمشوق، وكذلك العلي العظيم دون الرفيع الشريف، وكذلك الكريم دون السخي، والخالق البارئ المصور دون الصانع الفاعل المشكّل، والعفو الغفور، دون الصفوح الساتر، وكذلك سائر أسماء الله تعالى يجري على نفسه أكملها وأحسنها ولا يقوم غيره مقامه، فأسماؤه أحسن الأسماء، كما أن صفاته أكمل الصفات، فلا نعدل عما سمى به نفسه إلى غيره، كما لا يتجاوز ما وصفه به نفسه، ووصفه به رسوله على ما وصفه به المبطلون، ومن

<sup>(</sup>۱) المقصود بالترجمة إثبات الأسماء الحسنى لله، ودعاؤه بها، والحذر من الإلحاد فيها، ووعيد الملحدين، والرد على من توسل بذوات المخلوقين كما في «قرة عيون الموحدين» فليراجع.

<sup>(</sup>٢) لأنها صفات مبالغة فهي أكمل وأجل وأعلى.

هنا يتبين لك خطأ من أطلق عليه اسم الصانع والفاعل والمربي ونحوها؛ اللفظ الذي أطلقه سبحانه على نفسه، وأخبر به عنها أتم من هذا، وأكمل وأجل شأناً، فإنه يوصف من كل صفة كمال بأكملها وأجلها وأعلاها فيوصف من الإرادة بأكملها، وهو الحكمة وحصول كل ما يريد بإرادته كما قال تعالى: ﴿فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ اللَّهُ ﴿ البروج: ١٦) وبإرادة اليسر لا العسر كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْتَرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ (البقرة: ١٨٥) وبإرادة الإحسان وتمام النعمة على عباده، كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ (١) وَيُرِيدُ ٱلَّذِيكَ يَتَعِعُونَ ٱلشُّهَوَاتِ أَن قَيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ١٠٠٠ ﴿ (النساء: ٢٧) فإرادة التوبة له وإرادة الميل لمبتغى الشهوات. وقوله: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ, عَلَيَكُمْ ﴾ (المائدة: ٦) وكذلك العليم الخبير أكمل من الفقيه العارف، والكريم الجواد أكمل من السخى، والرحيم أكمل من الشفيق، والخالق البارئ المصور أكمل من الفاعل الصانع؛ ولهذا لم تجيء هذه في أسمائه الحسني، فعليك بمراعاة ما أطلقه سبحانه على نفسه من الأسماء والصفات، والوقوف معها وعدم إطلاق ما لم يطلقه على نفسه (٢)، ما لم يكن مطابقاً لمعنى أسمائه وصفاته وحينئذٍ فيطلق المعنى لمطابقته لها دون اللفظ، ولا سيها إذا كان مجملاً، أو منقسماً، أو ما يمدح به وغيره، فإنه لا يجوز إطلاقه إلا مقيداً، وهذا كلفظ الفاعل والصانع،

<sup>(</sup>۱) وهذه هي الإرادة الدينية الشرعية ومثل ذلك قوله تعالى في أهل البيت: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ اللّهِ فَهَذَهُ إِرَادَةُ دينية شرعية، وقد يتعلق بهذه الآية بعض الشيعة فيزعمون أنها إرادة كونية وأن أهل البيت مطهرون ومعصومون من الخطأ وهذا جهل وضلال.

<sup>(</sup>٢) لأن الأسماء والصفات توقيفية.

فإنه لا يطلق عليه في أسمائه الحسنى إلا إطلاقاً مقيداً كما أطلقه على نفسه كقوله: وقعله المنع ألم المنع والله أعلم لم يجئ في الأسماء الحسنى المريد كما جاء فيها السميع البصير، ولا المتكلم الآمر الناهي؛ لانقسام مسمى هذه الأسماء بل وصف نفسه بكم الاتها، وشرف أنواعها، ومن هنا يعلم غلط بعض المتأخرين وزلقه الفاحش في اشتقاقه له سبحانه من كل فعل أخبر به عن نفسه اسماً مطلقاً، وأدخله في أسمائه الحسنى، فاشتق منها اسم الماكر، والمخادع والفاتن والمضل وأدخله في أسمائه الحسنى، فاشتق منها اسم الماكر، والمخادع والفاتن والمضل تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً -. انتهى ملخصاً من كلام ابن القيم.

وقيل: فصل الخطاب في أسهاء الله الحسنى، هل هي توقيفية أم لا؟ وحاصله أن ما يطلق عليه من باب الأسهاء والصفات توقيفي، وما يطلق من باب الإخبار لا يجب أن يكون توقيفياً، كالقديم والشيء والموجود، والقائم بنفسه والصانع، ونحو ذلك (١).

﴿ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ أي اسألوه، وتوسلوا إليه بها كها تقول: اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، فإن ذلك من أقرب الوسائل وأحبها إليه، كها في «المسند»، والترمذي «ألظوا (٢) بيا ذا الجلال والإكرام» والحديث الآخر سمع النبي على رجلاً يدعو وهو يقول: اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت، الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يكن له كفواً أحد فقال: «والذي نفسي بيده لقد سأل الله باسمه الأعظم الذي دعى به أجاب، وإذا سئل به أعطى» رواه

<sup>(</sup>١) فهي تطلق على الله من باب الإخبار في معرض الرد على الملاحدة الذين ينكرون وجود الله، فيقال إنه شيء، وقائم بنفسه، وقديم، إذا أنكروا كونه موجوداً وشيئاً ثابتاً.

<sup>(</sup>٢) أكثروا.

الترمذي وغيره، وقوله -عليه الصلاة والسلام-: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبعفوك من عقوبتك، وبك منك، لا نحصي ثناءً عليك أنت كها أثنيت على نفسك» حديث صحيح رواه مسلم وغيره، ومنه: «اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت، المنان، بديع السهاوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام» رواه الترمذي بنحوه، واللفظ لغيره.

قال ابن القيم: فهذا سؤال له، وتوسل إليه بحمده وأنه لا إله إلا هو المنان. فهو توسل إليه بأسمائه، وصفاته، وما أحق ذلك بالإجابة، وأعظمه موقعاً عند السؤال. واعلم أن الدعاء بها أحد مراتب إحصائها الذي قال فيه النبي على الله السقة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة» رواه البخاري وغيره، وهي ثلاث مراتب:

المرتبة الأولى: إحصاء ألفاظها، وأسمائها، وعددها.

المرتبة الثانية: فهم معانيها، ومدلولها.

المرتبة الثالثة: دعاؤه بها كما في الآية؛ وهو نوعان:

دعاء ثناء، وعبادة، ودعاء طلب ومسأله (۱) فلا يثنى عليه إلا بأسهائه الحسنى، وصفاته العلى، وكذا لا يُسأل إلا بها فلا يقال يا موجود ويا شيء ويا ذات اغفر لي، بل يسأل في كل مطلوب باسم يكون مقتضياً لذلك المطلوب فيكون السائل متوسلاً إليه بذلك الاسم، ومن تأمل أدعية الرسل، لا سيها خاتمهم -عليه وعليهم السلام- وجدها مطابقة لهذا كها تقول: رب اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، ولا يحسن: إنك أنت السميع العليم البصير، ولكن أسهاؤه تعالى منها ما يطلق عليه مفرداً وهو غالب الأسهاء كالقدير، والسميع والبصير والحكيم فهذا يسوغ أن يدعى به مفرداً، ومقترناً بغيره فتقول يا عزيز، يا حكيم، يا قدير، يا

<sup>(</sup>١) المرتبة الرابعة: العمل بمقتضاها، وقد يقال إن هذه المرتبة يشملها النوع الأول من المرتبة الثالثة.

سميع، يا بصير، وإن انفرد كل اسم، وكذلك في الثناء عليه والخبر عنه، وبه يسوغ لك الإفراد والجمع، ومنها ما لا يطلق عليها مفرداً بل مقروناً بمقابله كالمانع، والضار، والمنتقم، والمذل، لا يجوز أن يفرد هذا عن مقابله، فإنه مقرون بالمعطي، والنافع، والعفو، والعزيز، والمعز فهو المعطي المانع الضار النافع، المنتقم العفو، المعز المذل؛ لأن الكمال في اقتران كل اسم من هذا بمقابله؛ لأنه يراد به أنه المتفرد بالربوبية، وتدبير الخلق، والتصرف فيهم إعطاءً ومنعاً، ونفعاً وضراً، وانتقاماً وعفوا، وإعزازاً وإذلالاً، فأما الثناء عليه بمجرد المنع والانتقام والإضرار، فلا يسوغ فهذه الأسهاء الممزوجة يجري الاسهان منها مجرى الاسم الواحد الذي يمتنع فصل بعض حروفه من بعض، ولذلك لم تجئ مفردة، ولم تطلق عليه إلا مقترنة. فلو قلت: يا ضار يا مانع، يا مذل لم تكن مثنياً عليه، ولا حامداً له حتى تذكر مقابلتها. انتهى ملخصاً من كلام ابن القيم. وفيه بعض زيادة، وبه يظهر الجواب عاقد يرد على ما سبق.

#### ذكر الأسماء الحسنى التي ورد عددها في الحديث:

لما كان إحصاء الأسماء الحسنى والعمل بها أصلاً للعلم بكل معلوم، وكانت سعادة الدنيا والآخرة مرتبة عليها فها حصل من آثارها للعباد هو الذي أوجب لهم دخول الجنة، ولهذا جاء الحديث الصحيح المتفق عليه: «أن من أحصاها دخل الجنة» (١) وذكرنا مراتب الإحصاء، لأن العبد محتاج بل مضطر إلى معرفتها فوق

<sup>(</sup>۱) أول الحديث: "إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة" هذا متفق عليه، أما تعداد الأسماء فالراجح أنه مدرج في الحديث كما ذكر ذلك الحافظ في "البلوغ"، وهذه الأسماء التي تحصى معينة معروفة ليس المراد أن من أحصى تسعة وتسعين من أسمائه حصل له الثواب، بل المراد تسعة وتسعين من أسمائه معينة، وإنها أخفاها الله تعالى ليجتهد العالم في البحث عنها والتعرف عليها والتنقيب عنها في الكتاب والسنة كما أخفيت ساعة الإجابة يوم الجمعة وكما أخفيت ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان ليجتهد العباد في طلب هذه الليلة بالتعبد في =

كل ضرورة، وقد قيل: إن الله ذكرها كلها في القرآن ولا ريب أن الله تعالى ذكر أكثرها بلفظها، وما لم يذكره بلفظه، ففي القرآن ما يدل عليه. قال الترمذي: حدثنا إبراهيم بن يعقوب، أخبرنا صفوان بن صالح قال: أخبرنا الوليد بن مسلم قال شعيب بن أبي حمزة عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة -رضى الله عنه-قال: قال رسول الله ﷺ: «إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة، هو الله الذي لا إله هو الرحمن، الرحيم. الملك. القدوس. السلام. المؤمن. المهيمن. العزيز. الجبار. المتكبر. الخالق. الباري. المصور. الغفار. القهار. الوهاب. الرزاق. الفتاح. العليم. القابض. الباسط. الخافض. الرافع. المعز. المذل. السميع. البصير. العدل. اللطيف. الخبير. الحليم. العظيم. الغفور. الشكور. العلى. الكبير. الحفيظ. المقيت. الحسيب. الجليل. الكريم. الرقيب. المجيب. الواسع. الحكيم. الودود. المجيد. الباعث. الشهيد. الحق. الوكيل. القوى. المتين. الولى. الحميد. المحصى. المبدئ. المعيد. المحيى. المميت. الحي. القيوم. الواجد. الماجد. الأحد. الصمد. القادر. المقتدر. المقدم. المؤخر. الأول. الآخر. الظاهر. الباطن. الوالي. المتعال. البر. التواب. المنعم. المنتقم. العفو. الرؤوف. مالك الملك. ذو الجلال والإكرام. المقسط. الجامع. الغني. المغني. المانع. الضار. النافع. النور. الهادي. البديع. الباقي. الوارث. الرشيد. الصبور».

قال الترمذي: هذا حديث غريب جداً حدثنا به غير واحد عن صفوان بن صالح، ولا نعرفه إلا من حديث صفوان بن صالح، وهو ثقة عند أهل الحديث. وقد روي هذا الحديث من غير وجه عن أبي هريرة -رضي الله عنه- عن النبي كلا نعلم في كبير شيء من الروايات ذكر الأسهاء الحسنى إلا في هذا الحديث، وقد روى آدم بن أبي إياس هذا الحديث بإسناد غير هذا عن أبي هريرة عن النبي كلا

<sup>=</sup> جميع العشر بمزيد الاجتهاد والدعاء في يوم الجمعة طلباً لإدراك ساعة الإجابة.

وذكر فيها الأسماء، وليس له إسناد صحيح.

قلت: يشير إلى عدد الأسهاء سرداً، وإلا فصدر الحديث متفق عليه، وقد خرجه بالعدد المذكور ابن المنذر، وابن خزيمة في "صحيحه" وابن حبان والطبراني، والحاكم في "المستدرك" وغيرهم به، ولم يذكروا فيه "المعطي"، وإسناده صحيح، ولكن المستغرب منه ذكر العدد، ورواه ابن ماجه من طريق عبدالملك بن الصنعاني عن زهير بن محمد التميمي، عن موسى بن عقبة، عن الأعرج وساق الأسهاء، وخالف سياق الترمذي في الترتيب والزيادة والنقص، فأما الزيادة فهي "البارئ، الراشد، البرهان، الشديد، الواقي، القائم، الحافظ، الناظر، السامع، المعطي، الأبد، المنير، التام، القديم، الوتر" وعبدالملك لين الحديث، وزهير مختلف فيه، وحديث الوليد (۱) أصح إسناداً وأحسن سياقاً وأجدر أن يكون مرفوعاً، ولهذا قال النووي: هو حديث حسن. قال بعضهم: والعلة في كونها لم يخرجاه بذكر الأسامي تفرد الوليد بن مسلم عالم الشاميين الثقة، وقد قيل: إن العدد المذكور مدرج.

قال في «الإرشاد» ما معناه: ذكر جماعة من الحفاظ المحققين المتقنين أن سرد الأسهاء في حديث أبي هريرة مدرج فيه (٢)، وأن جماعة من أهل العلم جمعوها من القرآن، كما رُوي ذلك عن جعفر بن محمد وسفيان بن عيينة، وأبي زيد اللغوي، وقال البيهقي: يحتمل أن يكون التفسير للأسهاء وقع من بعض الرواة، ولهذا الاحتمال ترك الشيخان إخراج حديث الوليد في «الصحيح».

قال في «البدر»(٣): والدليل على ذلك وجهان؛ أحدهما: أن أصحاب الحديث

<sup>(</sup>۱) الوليد بن مسلم مدلس تدليس تسوية، وكذلك تلميذه صفوان بن صالح مدلس تدليس تسوية كشيخه.

<sup>(</sup>Y) كما ذكر ذلك الحافظ في «البلوغ».

<sup>(</sup>٣) «البدر التمام» لمؤلفه المغربي شرح لـ «بلوغ المرام» وهو الذي اختصره الصنعاني في كتابه: «سبل =

لم يذكروها، والثاني: أن فيها تغييراً بزيادة ونقصان، وذلك لا يليق بالمرتبة العليا النبوية، كذا قال، وفيه نظر، فإن الزيادة والنقصان قد تكون من الرواة، وإن كان الحديث صحيحاً كما في غير ذلك من الأحاديث، وقد رواه الطبراني في «الدعاء»، والحاكم وغيرهما، فزادوا «الرب الإله الحنان المنان البارئ»، وفي لفظ: «القائم الفرد»، وفي لفظ: «القادر» بدل «الفرد» و «المغيث الدائم الحميد» وفي لفظ: «الجميل، الصادق، المولى، النصير، القديم، الوتر، الفاطر، العلام، المليك، الأكرم، المدبر، المالك، الشاكر، الرفيع، ذو الطول، ذو المعارج، ذو الفضل، الخلاق»، ولا أظنه يثبت، وإن كان بعض العدد صحيحاً، وعد جعفر بن محمد منها: «المنعم المتفضل السريع».

وقال ابن حزم: جاءت في إحصائها أحاديث مضطربة، لا يصح منها شيء أصلاً، ونقل عنه أنه قال: صح عندي قريباً من ثمانين اسماً، اشتمل عليها الكتاب، والصحاح من الأخبار (۱)، فليطلب الباقى بطريق الاجتهاد.

وقال القرطبي في «شرح الأسهاء الحسني»: والعجب من ابن حزم ذكر من الأسهاء الحسنى نيفاً وثهانين فقط، والله يقول: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءً ﴾ الأسهاء الحسنى نيفاً وثهانين فقط، والله يقول: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّءً ﴾ (الانعام: ٣٨) ثم ساق ما ذكره ابن حزم وفيه من الزيادة على ما تقدم: «الرب، الإله، الأعلى، الأكبر، الأعز، السيد، السُّبُّوح، الوتر، المحسن، الجميل، الرفيق، الدهر» وقد عدها الحافظ فزاد: «الخفي، السريع، الغالب، العالم، الحافظ، المستعان» وفي هذا نظر يفهم مما تقدم، وإن كان قد ذُكر بعضها فيها لا يثبت من الحديث، فهذه خسة وستون ومئة اسم، أقربها من جهة الإسناد سياق الترمذي، وما عدا ذلك ففيه أسهاء صحيحة ثاتبة، وفي بعضها توقف، وبعضها خطأ محض كالأبد،

<sup>=</sup> السلام».

<sup>(</sup>١) هو الذي وجده، والباقي يجده غيره وقد يخالفه غيره في العدد.

والناظر، والسامع، والقائم والسريع<sup>(۱)</sup> فهذه وإن ورد عدادها في بعض الأحاديث؛ فلا يصح ذلك أصلاً. وكذلك الدهر والفعال والفالق والمخرج والعالم، مع أن هذه لم ترد في شيء من الأحاديث إلا حديث: «لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر» وقد مضى معناه<sup>(۱)</sup> وبينا خطأ ابن حزم في عده من الأسهاء الحسنى هناك، واعلم أن الأسها الحسنى لا تدخل تحت حصر، ولا تُحدُّ بعدد فإن لله تعالى أسهاءً وصفاتٍ استأثر بها في علم الغيب عنده، ولا يعلمها ملك مقرب، ولا نبي مرسل، كما في الحديث الصحيح «أسألك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك» رواه أحمد وابن حبان في «صحيحه» وغيرهما.

قال ابن القيم: فجعل أساءه ثلاثة أقسام: قسم سمى به نفسه فأظهره لمن شاء من ملائكته أو غيرهم، ولم ينزل به كتابه، وقسم أنزل به كتابه، وتعرَّف به إلى عباده، وقسم استأثر به في علم غيبه، فلم يطلع عليه أحداً من خلقه، ولهذا قال: «استأثرت به» أي: انفردت بعلمه، وليس المراد انفراده بالمسمى به؛ لأن هذا الانفراد ثابت في الأسهاء التي أنزل بها كتابه، ومن هذا قوله –عليه الصلاة والسلام – في حديث الشفاعة «فيفتح علي من محامده بها لا أُحسنه الآن» وتلك المحامد هي بأسهائه وصفاته ومنه قوله: «لا أحصى ثناء عليك أنت كها أثنيت على نفسك».

وأما قوله ﷺ: «إن لله تسعة وتسعين اسماً (٣) من أحصاها دخل الجنة» فكلام جملة واحدة، وقوله: «من أحصاها دخل الجنة» صفة لا خبر مستقبل، والمعنى له

<sup>(</sup>١) في كونها خطأً محضاً نظر، فإن الناظر والسامع كالسميع والبصير، وكذلك القائم والسريع وإنها يتوقف على ثبوتها بنص.

<sup>(</sup>٢) وأن المعنى خالق الدهر ومدبره ومصرفه.

<sup>(</sup>٣) صفتها أن من أحصاها دخل الجنة.

أسهاء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة وهذا كقولك: لفلان ألف شاة أعدها للأضياف فلا يدل على أنه لا يملك غيرها وهذا لا خلاف بين العلماء فيه.

وقوله تعالى: ﴿وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱسْمَنَهِمِ وَالْاَحِافِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ

إذا عرف هذا فالإلحاد في أسهائه أنواع:

أحدها: أن يسمي الأصنام بها، كتسميتهم اللات من الإله، والعزى من العزيز، وتسميتهم الصنم إلهاً، وهذا إلحادٌ حقيقة، فهم عدلوا بأسمائه إلى أوثانهم، وآلهتهم الباطلة.

الثاني: تسميته بها لا يليق بجلاله، كتسمية النصارى له أباً، وتسمية الفلاسفة له موجباً بذاته، أو علة فاعلة بالطبع، ونحو ذلك.

وثالثها: وصفه بها يتعالى عنه ويتقدس من النقائص كقول أخبث اليهود: إنه فقير، وقولهم: إنه استراح بعد أن خلق خلقه، وقولهم: يد الله مغلولة، وأمثال ذلك ما هو إلحاد في أسهائه وصفاته.

ورابعها: تعطيل الأسماء الحسنى عن معانيها، وجحد حقائقها (١) كقول من يقول من الجهمية وأتباعهم: إنها ألفاظ مجردة لا تتضمن صفات، ولا معاني، فيطلقون عليه اسم السميع والبصير والحي والرحيم والمتكلم، ويقولون لاحياة له

<sup>(</sup>۱) وذلك أن اسم السميع مثلاً يدل على شيئين، أحدهما: تسميته بالسميع وإثبات أن من أسمائه السميع، والثاني: إثبات ما تضمنه هذا الاسم من الصفة والمعنى وأن له سمعاً وأن يسمع أقوال عباده وغيره.

ولا سمع ولا بصر ولا كلام ولا إرادة تقوم به، وهذا من أعظم الإلحاد فيها عقلاً وشرعاً ولغة وفطرة، وهو يقابل إلحاد المشركين فإن أولئك أعطوا من أسهائه وصفاته لآلهتهم، وهؤلاء سلبوا كهاله، وجحدوها وعطلوها، وكلاهما ألحد في أسهائه ثم الجهمية وفروخهم متفاوتون في هذا الإلحاد، فمنهم الغالي والمتوسط، والمتلوث، وكل من جحد شيئاً مما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله على فقد ألحد في ذلك فليقل أو ليستكثر.

وخامسها: تشبيه صفاته بصفات خلقه -تعالى الله عها يقول المشبهون علواً كبيراً - فهذا الإلحاد في مقابلة إلحاد المعطلة؛ فإن أولئك نفوا صفات كهاله وجحدوها وهؤلاء شبهوها بصفات خلقه فجمعهم الإلحاد، وتفرقت بهم طرقه وبرز الله أتباع رسوله وورثته القائمين بسنته عن ذلك كله فلم يصفوه إلا بها وصف به نفسه، ولم يجحدوا صفاته، ولم يشبهوها بصفات خلقه، ولم يعدلوا بها عها أنزلت عليه لفظاً ولا معنى، بل أثبتوا له الأسهاء والصفات، ونفوا عنه مشابهة المخلوقات فكان إثباتهم بريئاً من التشبيه، وتنزيهم خالياً من التعطيل، لا كمن شبه كأنه يعبد صنها، أو عطل حتى كأنه لا يعبد إلا عدماً، وأهل السنة وسط في النبيل، كما أن أهل الإسلام وسط في الملل توقد مصابيح معارفهم من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء.

﴿سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ١٠٠٠ وعيد وتهديد.

ذَكَرَ ابنُ أَبِي حَاتِمٍ عَن ابنِ عَبَّاسٍ: ﴿ يُلْحِدُونَ فِي ٓ أَسَّمَنَهِهِ ۚ ﴾ (الأعراف: ١٨٠). (ايُشْرِكُونَ).

قوله: ﴿ يُلْحِدُونَ فِي آسَمْنَهِ مِ الله عَلَمُ الله الله الساعة المائة المائ



# وَعَنهُ: «سَمُّوا اللاَّتِ مِنَ الإِلَهِ، وَالعُزَّى مِنَ العَزِيزِ».

قوله: «وعنه: سموا اللات من الإله، والعزى من العزيز»: هذا الأثر معطوف على سابقه، أي رواه ابن أبي حاتم عن ابن عباس، وكذلك الأثر الثاني عن الأعمش معطوف على سابقه. أي رواه ابن أبي حاتم عنه.

والأعمش اسمه: سليمان بن مهران أبو محمد الكوفي الفقيه ثقة حافظ، ورع مات سنة ١٤٧هـ، وكان مولده أول سنة ٦١هـ(١).



<sup>(</sup>١) فعمره سبعةٌ وثمانون عاماً.

**VYY** 

# وَعَن الأَعمَشِ: «يُدخِلُونَ فِيهَا مَا لَيسَ مِنهَا».

قوله: «يدخلون فيها ما ليس منها»: أي كتسمية النصارى له أباً ونحوه كما سبق.



## باب لا يقال السلام على الله<sup>(۱)</sup>

في «الصَّحِيحِ» عَنِ ابنِ مَسعُودٍ -رَضِيَ اللهُ عَنهُ- قَالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهُ عَنهُ- قَالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ عِبَادِهِ، السَّلاَمُ عَلَى فُلاَنٍ. وَسُولِ اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ عِبَادِهِ، السَّلاَمُ عَلَى اللهُ أَن اللهُ هُوَ السَّلاَمُ».

# الشِّنجُ :

لما كان حقيقة لفظ السلام السلامة والبراءة والخلاص والنجاة من الشر والعيوب، فإذا قال المسلم: السلام عليكم فهو دعاء للمسلَّم عليه، وطلبٌ له أن يسلم من الشرك كله، والله هو المطلوب منه لا المطلوب له، وهو المدعو لا المدعو له، وهو الغني له ما في السهاوات وما في الأرض، استحال (٣) أن يسلم عليه سبحانه وتعالى، بل هو المسلم على عبادة كها قال تعالى: ﴿ قُلِ المَّمَّ مُلِي عَبَادِهِ سبحانه و تعالى، بل هو المسلم على عبادة كها قال تعالى: ﴿ قُلِ المَّمَّ مُلَي المَّمَ مَلَى المَّمَّ مَلَى المَّمَّ مَلَى المَّمَّ مَلَى المُعَلِيبَ السلام ومنه السلام لا إله وقال: ﴿ وَمَنه السلام ومنه السلام لا إله غيره ولا رب سواه.

قوله: «في الصحيح». أي: «الصحيحين».

<sup>(</sup>۱) لا يقال السلام على الله؛ لأن السلام دعاء بالسلامة، والله يدعى ولا يدعى له فهو المسلّم لعباده وعلى عباده فلا يحتاج إلى أحد من خلقه، بل هو النافع الضار، وهو الكامل في ذاته وصفاته وأفعاله.

 <sup>(</sup>٢) لأن السلامة والرحمة من الله فهي تطلب منه أو لأن السلام هو الله وبركة اسمه تطلب منه،
 فعلى الأول لوحظ المصدري، وعلى الثاني لوحظ الاسم.

<sup>(</sup>٣) جواب «لّا».

قوله: «قلنا: السلام على الله»: أي يقولون ذلك في التشهد الأخير (۱) كما هو مصرح به في بعض ألفاظ الحديث: كنا نقول قبل أن يفرض التشهد، السلام على الله فقال النبي عليه الله هو السلام ولكن قولوا التحيات لله».

قوله: «فقال النبي على الله لا تقولوا السلام على الله»: أي -والله أعلم- لما تقدم، ولأن السلام اسمه، كما يرشد إليه آخر الحديث.

قوله: «فإن الله هو السلام»: أنكر -عليه السلام- التسليم على الله، وأخبر أن ذلك عكس ما يجب له سبحانه، فإن كل سلام ورحمة له ومنه فهو مالكها ومعطيها، وهو السلام. قال ابن الأنباري: أمرهم أن يعرفوه إلى الخلق لحاجتهم إلى السلامة، وقال غيره: وهذا كله حماية منه على لجناب التوحيد حتى يعرف لله تعالى ما يستحقه من الأسهاء والصفات وأنواع العبادات.

قوله: «السلام على فلان وفلان»: اختلف العلماء في معنى السلام المطلوب عند التحية على قولين:

أحدهما: أن المعنى اسم السلام عليكم، والسلام هنا هو الله عز وجل، ومعنى الكلام نزلت بركة اسم السلام عليكم، وحملت عليكم فاختير في هذا المعنى من أسمائه اسم السلام دون غيره، ويدل عليه قوله في آخر الحديث.

قوله: «فإن الله هو السلام»: فهذا صريح في كون السلام اسماً من أسمائه، فإذا قال المسلم: السلام عليكم؛ كان معناه اسم السلام عليكم، ويدل عليه ما رواه أبو داود، عن ابن عمر أن رجلاً سلّم على النبي على فلم يرد عليه حتى استقبل الجدار، ثم تيمم ورد عليه وقال: «إني كرهت أن أذكر الله إلا على طُهر» ففي هذا بيان أن السلام ذكر لله وإنها يكون ذكراً إذا تضمنت اسهاً من أسهائه.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنهم يقولون ذلك في التشهد الأخير والتشهد الأول فلا دليل على حصر ذلك في التشهد الأخير.

الثاني: أن السلام مصدر بمعنى السلامة، وهو المطلوب المدعو به عند التحية؛ لأنه يُنكَّر بلا ألف ولام فيجوز أن يقول المسلم: سلام عليكم (١)، ولو كان اسماً من أسمائه تعالى لم يستعمل كذلك، بل كان يطلق عليه معروفاً كما يطلق على سائر أسمائه الحسنى فيقال: السلام، المؤمن، المهيمن، فإن التنكير لا يصرف اللفظ إلى معين، فضلاً عن أن يصرفه إلى الله وحده بخلاف المعرَّف فإنه ينصرف إليه تعييناً إذا ذكرت أسماؤه الحسنى ويدل على ذلك عطف الرحمة والبركة عليه في قوله: سلام عليكم ورحمة الله وبركاته، ولأنه لو كان اسماً من أسمائه تعالى لم يستقم الكلام بالإضمار، وذلك خلاف الأصل ولا دليل عليه ولأنه ليس المقصود من السلام هذا المعنى، وإنها المقصود منه الإيذان بالسلامة خبراً ودعاءً.

قال ابن القيم: والصواب في مجموعها أي: القولين، وذلك أن من دعا الله بأسهائه الحسنى يسأل في كل مطلوب ويتوسل إليه بالاسم المقتضي لذلك المطلوب المناسب لحصوله؛ حتى كأن الداعي مستشفع إليه، متوسل به، فإذا قال: رب اغفر لي، وتب علي إنك أنت التواب الرحيم الغفور فقد سأله أمرين، وتوسل إليه باسمين من أسهائه مقتضيين لحصول مطلوبه وهذا كثير جداً، وإذا ثبت هذا فالمقام لما كان مقام طلب السلامة التي هي أهم ما عند الرجل أتى في طلبها بصيغة اسم من أسهائه تعالى، وهو السلام الذي تطلب منه السلامة فتضمن لفظ السلام معنيين.

أحدهما: ذكر الله تعالى كها في حديث ابن عمر (٢).

الثاني: طلب السلامة وهو المقصود من المسلّم فقد تضمن «سلام عليكم» اسماً من أسماء الله، وطلب السلامة منه. انتهى ملخصاً.

#### 

<sup>(</sup>١) كما في سلام إبراهيم عليه السلام راداً على سلام الملائكة في قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ سَلَمَا ۖ قَالَ سَلَنَمُ ﴾.

<sup>(</sup>٢) السابق في تيممه على الجدار.

# باب قول اللهم اغفر لى إن شئت

في «الصَّحِيحِ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ يَقُولَنَّ أَحَدُكُمُ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ لِيَعْزِمِ المَسْأَلَةَ (١)؛ فَإِنَّ اللهَ لاَ مُكْرِهَ لَهُ».

وَلِيُسلِمِ: «وَلْيُعَظِّمِ الرَّغْبَةَ فَإِنَّ الله لاَ يَتَعَاظَمُهُ شَيْءٌ أَعْطَاهُ».

لما كان العبد لا غناء له عن رحمة الله ومغفرته طرفة عين، بل فقير بالذات إلى الغني بالذات كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ اللَّهُ قَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُو الْغَنِيُ الْفَعْرَةُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُو الْغَنِيُ الْفَعْرِةُ اللَّهُ ورحمته كما سيأتي، وذلك مضاد للتوحيد.

قوله: «في الصحيح»: أي «الصحيحين».

قوله: «اللهم اغفر لي إن شئت» قال القرطبي: إنها نهى الرسول على عن هذا القول؛ لأنه يدل على فتور الرغبة، وقلة الاهتهام بالمطلوب وكأن هذا القول يتضمن أن هذا المطلوب إن حصل وإلا استغنى عنه ومن كان هذا حاله لم يتحقق من حالة الافتقار والاضطرار الذي هو روح عبادة الدعاء، وكان ذلك دليلاً على قلة معرفته بذنوبه، وبرحمة ربه وأيضاً فإنه لا يكون موقناً بالإجابة وقد قال –عليه الصلاة والسلام–: «ادعو الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أن الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل» (٢).

<sup>(</sup>١) لأمرين؛ أحدهما: أن الله لا مكره له، والثاني: أن قول إن شئت يشعر بأن الداعي غير محتاج إلى المغفرة وما دعا به فمنع من ذلك.

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث في سنده بعض الشيء لكن له شواهد تدل على أنه لا بد للدعاء من إظهار الافتقار =

قوله: «ليعزم المسألة». قال القرطبي أي: ليجزم في طلبته، ويحقق رغبته، ويتيقن الإجابة، فإنه إذا فعل ذلك دلّ على علمه بعظيم ما يطلب من المغفرة والرحمة، وعلى أنه مفتقر إلى ما يطلب مضطر إليه، وقد وعد الله المضطر بالإجابة بقوله: ﴿ أَمَّن يُعِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ (النمل: ٢٢).

قوله: «فإنه لا مكره له». أي: فإن الله لا مكره له. هذا لفظ البخاري في الدعوات، ولفظ مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «لا يقولن أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة في الدعاء، فإن الله صانع ما شاء، لا مكره له» قال القرطبي: هذا إظهار لعدم فائدة تقبل الاستغفار والرحمة بالمشيئة. كأن الله تعالى لا يضطره إلى فعل شيء دعاء ولا غيره، بل يفعل ما يريد ويحكم ما يشاء. ولذلك قيّد الله تعالى الإجابة بالمسألة في قوله: ﴿فَيكُشِفُ مَا يَريد ويحكم ما يشاء. ولذلك قيّد الله تعالى الإجابة بالمسألة في قوله: ﴿فَيكُشِفُ مَا يَريد ويمكم ما يشاء. ولذلك قيد الله تعالى الإجابة بالمسألة بقلبه.

قوله: «ولمسلم». أي: من وجه آخر.

قوله: «وليعظم الرغبة». هو بالتشديد، فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه يقال: تعاظم زيد هذا الأمر، أي كبر عليه وعسر. قال: والرغبة يعني الطلبة والحاجة التي يريد.

وقيل: السؤال والطلب بتكرار الدعاء والإلحاح فيه، والأول أظهر، أي: لسعة جوده وكرمه، لا يعظم عليه إعطاء شيء، بل جميع الموجودات في أمره يسير، وهو أكبر من ذلك، وهذا هو غاية المطالب، فالاقتصار على الداني في المسألة إساءة ظن بجوده وكرمه.

#### 

والاضطرار وحضور القلب وأنه لا بد أن يوقن بالإجابة وأنه لا يستعجل ولا يستحسر.

## باب لا يقول عبدي وأمتي

في «الصَّحِيحِ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ يَقُلْ أَحَدُكُمْ: أَطْعِمْ رَبَّكَ، وَضِّيْ أَكَدُكُمْ: عَبْدِي أَطْعِمْ رَبَّكَ، وَضِّيْ رَبَّكَ (')، وَلْيَقُلْ: سَيِّدِي وَمَوْ لاَيَ. وَلاَ يَقُلْ أَحَدُكُمْ: عَبْدِي وَأَمَتِي، وَلْيَقُلْ: فَتَايَ وَفَتَاتِي وَغُلاَمِي».

# الشِّنجُجُ :

أي: لما في ذلك من الإيهام من المشاركة في الربوبية، فنهى عن ذلك أدباً مع جناب الربوبية، وحماية لجناب التوحيد.

قوله: «في الصحيح»: أي «الصحيحين».

قوله: «لا يقل أحدكم»: هو بالجزم على النهي، والمراد أن يقول ذلك لمملوكه

(۱) النهي للتحريم وقيل للتنزيه أدباً مع جناب الربوبية وهماية لجناب التوحيد لما فيه من الإيهام من المشاركة في الربوبية، وأما قوله: ﴿ أَذْكُرُنِ عِندَ رَيِّكَ ﴾ وحديث: «أن تلد الأمة ربتها» فيجاب عنه بجوابين؛ أحدهما: وهو الأظهر أن هذا في شرع من قبلنا وقد ورد شرعنا بخلافه، والثاني: أن هذا لبيان الجواز والنهي للأدب والتنزيه، والحديث من باب التأنيث والتحريم والنهي للذكر لما فيه من إيهام المشاركة وهو معدوم في الأنثى أو الكراهة في الأنثى والتحريم في الذكر وجمع ثالث ذكره الشارح وهو أن الآية والحديث فيه الخبر والوصف بذلك وحديث الباب فيه النهي عن الدعاء والتسمية والوصف والخبر أوسع من الدعاء والتسمية، وجمع رابع وهو أن النهي محمول على الإضافة بياء المتكلم عبدي أمتي والجواز فيها أضيف لغير ياء المتكلم وهو ظاهر صنيع البخاري حيث ذكر الآية في الترجمة وهي قوله تعالى: ﴿ وَالصَّلْحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَالْمَافة، وجمع خامس ذكره الحافظ في «الفتح» وهو أن المراد النهي عن الإكثار الرب من غير إضافة، وجمع خامس ذكره الحافظ في «الفتح» وهو أن المراد النهي عن الإكثار من ذلك واتخاذ استعمال هذه اللفظة عادة، وليس المراد النهي عن ذكرها في الجملة.

أو مملوك غيره، فالكل منهي عنه.

قوله: «أطعم ربك» بفتح الهمزة من الإطعام.

قوله: «وضئ ربك»: أمر من الوضوء وفيهما في هذا الحديث زيادة «اسق ربك» وكأن المؤلف اختصرها.

قال الخطابي: وسبب المنع أن الإنسان مربوب معبّد بإخلاص التوحيد لله تعالى، وترك الإشراك به، فترك المضاهاة بالاسم لئلا يدخل في معنى الشرك، ولا فرق في ذلك بين الحر والعبد، وأما من لا تعبُّد عليه من سائر الحيوانات والجهادات، فلا يكره أن يطلق ذلك عليه عند الإضافة كقوله: رب الدار والثوب.

قال ابن مفلح في «الفروع»: وظاهر النهي التحريم، وقد يحتمل أنه للكراهية، وجزم به غير واحد من العلماء (١) فإن قلت: قد قال الله تعالى حكاية عن يوسف عليه السلام -: ﴿ أَذْ كُرِّنِ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ (يوسف: ٤٢) وقال النبي عَلَيْهُ في أشراط الساعة: «أن تلد الأمة ربتها» فهذا يدل على الجواز.

قيل: فأما الآية ففيها جوابان:

أحدهما: وهو الأظهر أن هذا جائز في شرع من قبلنا، وقد ورد شرعنا بخلافه.

والثاني: أنه ورد لبيان الجواز، والنهي للأدب والتنزيه دون التحريم، وأما الحديث فليس من هذا الباب للتأنيث، والنهي عنه أن يقول ذلك للذكر لما فيه من إيهام المشاركة، وهو معدوم في الأنثى، أو يقال بحمله على الكراهة في الأنثى أيضاً لورود الحديث بذلك دون الذكر، لأنه لم يرد فيه إلا النهي، أو يقال: وهو أظهر (٢): إن هذا ليس فيه إلا وصفها بذلك لا دعاؤها به، وتسميتها به، وفرق بين الدعاء

<sup>(</sup>١) كما ذكر الحافظ في «الفتح» أنه للتنزيه في باب العتق.

<sup>(</sup>٢) بل ورد النهي أيضاً في الذكر في أشراط الساعة بلفظ: «أن تلد الأمة ربها» كها ذكر ذلك الحافظ في «الفتح» في العتق ولعل ذلك خفي على الشارح فيسقط هذا الجمع.

والتسمية، وبين الوصف، كما تقول: زيد فاضل؛ فتصفه بذلك ولا تسمِّيه به ولا تدعوه به.

قوله: «وليقل سيدي»: قيل: إن الفرق بين الرب والسيد؛ أن الرب من أسهاء الله تعالى اتفاقاً، واختلف في السيد هل هو من أسهاء الله تعالى، ولم يأت في القرآن أنه من أسهاء الله، لكن في حديث عبدالله بن الشخير: «السيد الله» وسيأتي. فإن قلنا: ليس من أسهاء الله فالفرق واضح؛ إذ لا التباس، وإن قلنا: إنه من أسهاء الله فليس في الشهرة والاستعمال، كلفظ الرب فيحصل الفرق، وأما من حيث اللغة فالسيد من السؤدد وهو التقدم، يقال: ساد قومه إذا تقدم، ولا شك في تقديم السيد على غلامه، فلما حصل الافتراق جاز الإطلاق.

قلت: وحديث ابن الشخير لا ينفي إطلاق لفظ السيد على غير الله (۱)، بل المراد أن الله هو الأحق بهذا الاسم بأنواع العبارات، كما أن غيره لا يسمى به و (مولاي). قال النووي: المولى يطلق على ستة عشر معنى، منها الناظر والمولى والمالك، وحينئذ فلا بأس أن يقول: مولاي.

قال في «الفروع»: ولا يقل عبدي وأمتي، كلكم عبيد الله، وإماء الله ولا يقل العبد لسيده: ربي، وفي «مسلم» أيضاً: «ولا مولاي فمولاكم الله» وظاهر النهي للتحريم، وقد يحتمل أنه للكراهة، وجزم به غير واحد من العلماء كما في «شرح مسلم». انتهى.

قلت: فظاهر رواية مسلم معارضة لحديث الباب، وأجيب بأن مسلماً قد بين الاختلاف فيه عن الأعمش، وأن منهم من ذكر هذه الزيادة ومنهم من حذفها.

قال عياض: وحذفها أصح فظهر أن اللفظ الأول أرجح، وإنها صرنا للترجيح للتعارض بينها والجمع متعذر، والعلم بالتاريخ مفقود فلم يبق إلا الترجيح. اهـ كلام عياض.

<sup>(</sup>١) كالعزيز والحكيم والرحيم يطلق على الله وعلى غيره بخلاف الرحمن.

قلت: الجمع ممكن بحمل النهي على الكراهة، أو على خلاف الأولى(١١).

قوله: «ولا يقل أحدكم عبدي وأمتي»: لأن حقيقة العبودية إنها يستحقها الله تعالى، ولأن فيها تعظيم لا يليق بالمخلوق، وقد بيّن النبي على العلة في ذلك كها رواه أبو داود بإسناد صحيح عن أبي هريرة مرفوعاً: «لا يقولن أحدكم: عبدي وأمتي، ولا يقولن المملوك: ربي وربتي، وليقل المالك فتاي وفتاي، وليقل المملوك: سيدي وسيدي، فإنكم المملوكون، والرب الله عز وجل» ورواه أيضاً بإسناد صحيح موقوفاً، فهذه علة له، وفي رواية لمسلم: «لا يقولن أحدكم: عبدي فإن كلكم عبيد الله» قال في «مصابيح الجامع» (١) النهي إنها جاء متوجهاً إلى السيد إذ هو في مظنة الاستطالة، وأما قول الغير: هذا عبد زيد، وهذه أمة خالد فجائز؛ لأنه يقول: إخباراً أو تعريفاً، وليس في مظنة الاستطالة.

قلت: وهو حسن، وقد رويت أحاديث تدل على ذلك، وقال أبو جعفر النحاس (T): لا نعلم بين العلماء خلافاً أنه لا ينبغي لأحد أن يقول لأحد من المخلوقين: مولاي، ولا يقول: عبدك وعبدي، وإن كان مملوكاً، وقد حظر رسول الله عليه على المملوكين، فكيف الأحرار؟

قوله: «وليقل فتاي وفتاتي، وغلامي»: أي: لأنها ليست دالة على الملك كدلالة عبدي وأمتي، فأرشد -عليه الصلاة والسلام- إلى ما يؤدي المعنى مع السلامة من الإيهام والتعاظم، مع أنها تطلق على الحر والمملوك، لكن إضافته تدل على الإخلاص.

#### 

<sup>(</sup>١) مع الخلاف بدون كراهة إلا أن الأولى غيره.

<sup>(</sup>٢) كتاب «مصابيح الجامع» لبدر الدين الدماميني، واسم كتابه «تعليق المصابيح على أبواب الجامع الصحيح» وهو مطبوع.

<sup>(</sup>٣) نحوي وله تفسير، وكلامه هنا فيه إطلاق ومجازفة لما سبق من الخلاف ومن النصوص التي تدل على الجواز.

### باب لا يرد من سئل بالله

عَن ابنِ عُمَرَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُما- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنِ اسْتَعَاذَ (') بِالله، فَأَعِيدُوهُ، مَنْ سَأَلَ بِالله، فَأَعْطُوهُ، وَمَنْ دَعَاكُم، فَأَجِيبُوهُ، وَمَن صَنَعَ إِلَيْكُمْ مَعْرُوفًا، فَكَافِئُوهُ، فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا مَا تُكَافِئُوهُ؛ فَادْعُوا لَهُ حَتَّى تَرَوا أَنْكُمْ قَدْ كَافَأُمُّوهُ» (''). [رَواهُ أَبُو دَاوُدَ وَالنَّسَائِيُّ بِسَنَدٍ صَحِيح].

# الشِّخُجُ :

قوله: «لا يرد من سئل بالله» أي: إعظاماً وإجلالاً لله تعالى أن يُسأل به شيء، ولا يجاب السائل إلى سؤاله ومطلوبه، ولهذا أمر النبي ﷺ بإبرار المقسم وتنازع أهل العلم هل هـو أمر استحباب، أو إيجاب؟

وظاهر كلام شيخ الإسلام التفريق بين أن يقصد إلزامه بالقسم فتجب إجابته، أو يقصد إكرامه فلا تجب عليه، ولهذا أوجب على المقسم في الأولى الكفارة إذا لم يفعل المحلوف عليه دون الثانية؛ لأنه كالأمر، ولا يجب إذا كان للإكرام (٣) لأمر النبي عليه أبا بكر بوقوفه في الصف ولم يقف (١) ولأن أبا بكر أقسم

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث مقيد بها إذا لم يسأل أو يستعذ أو يدعو بشيء ممنوع كأن يسأل محرماً أو يستعيذ من شيء واجب أو يدعو إلى محرم فإنه لا يجاب ولا يعاذ كمن سأل محرماً عليه أو استعاذ من إقامة الحد عليه كها ورد في الحديث: «ما لم يسأل هجراً» والأمر في هذا الحديث للاستحباب عند بعضهم وظاهرها يدل على الوجوب، لكن قال شيخ الإسلام: إنها تجب على معين، وكذلك تجب إجابة الدعوة إلى طعام وليمة العرس إذا توفرت الشروط وغيرها تستحب، ولكن ظاهر الأحاديث الوجوب لا فرق بين وليمة العرس وغيرها من الدعوات.

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث عام مقيد بالقواعد والأصول والنصوص الأخرى.

<sup>(</sup>٣) السائل بالله له حالان:

على النبي عَلَيْهُ ليخبرنه بالصواب والخطأ لما فسر الرؤيا فقال النبي عَلَيْهُ: «لا تقسم» (٢) كما في «الصحيحين» قال لأنه علم أنه لم يقصد الإقسام عليه مع المصلحة المقتضية للكتم.

قوله: «من استعاذ بالله فأعيذوه»: أي: من سألكم أن تدفعوا عنه شرّكم أو شرّ غيركم بالله، كقوله: بالله عليك أن تدفع عني شرّ فلان، أو شرّك، وأعوذ بالله من شرّك أو شر فلان ونحو ذلك، فأعيذوه، أي: امنعوه مما استعاذ منه وكُفُّوه لتعظيم اسم الله تعالى، ولهذا لما قالت الجُوينية للنبي ﷺ: أعوذ بالله من قال: «لقد عذت بمَعاذ، الحقي بأهلك»، ولفظ أبي داود: «من استعاذكم بالله فأعيذوه ومن سألكم بالله فأعطوه».

قوله: «ومن سأل بالله فأعطوه»، وفي حديث ابن عباس عند أحمد وأبي داود: «من سألكم بوجه الله فأعطوه» ومعناه ظاهر، وهو أن يقول: أسألك بالله أو بوجه الله ونحو ذلك أن تفعل أو تعطيني كذا، ويدخل في ذلك القسم عليه بالله أن يفعل

<sup>=</sup> الأولى: أن يسأل ما لا يحل له سؤاله أو شيئاً لا يستحقه كأن يسأل مليون ريال أو يسأل الزكاة وهو لا يستحقها، وكذلك المستعيذ بالله إذا استعاذ من أمر يجب عليه كأن يستعيذ من إقامة حدّ عليه أو يستعيذ من إلزامه بالصلاة أو بالجهاعة فهذا لا يجاب إلى سؤاله ولا يعاذ فيها استعاذ منه.

والحالة الثانية: أن يسأل شيئاً يستحقه أو مباحاً أو يستعيذ من شيء ليس ملزماً به ولا واجباً عليه فهذا يجاب إلى سؤاله ويعاذ مما استعاذ منه.

<sup>(</sup>۱) وذلك لما تقدم أبو بكر ليصلي بالناس تخلف رسول الله وحان موعد الصلاة وآذنه بلال فجاء النبي على بعد ما كبر أبو بكر وصفق الناس فالتفت أبو بكر فأشار إليه النبي على بالوقوف لأنه فهم منه أن الأمر ليس للوجوب بل هو تطييب لخاطره فلم يقف أبو بكر لئلا يحصل في نفسه وساوس وشكوك في وقوف النبي خلفه.

<sup>(</sup>٢) قصة الرؤيا أن أبا بكر لما رأى رؤيا وقال أفسرها يا رسول الله ففسرها فقال النبي ﷺ أصبت بعضاً وأخطأت بعضاً وأخطأت بعضاً فقال لا تقسم.

كذا، وظاهر الحديث وجوب إعطائه ما سأل ما لم يسأل إثماً، أو قطيعة رحم، وقد جاء الوعيد على ذلك في عدة أحاديث، منها حديث أبي موسى مرفوعاً: «ملعون من سأل بوجهه ثم منع سائله ما لم يسأل هَجْراً» رواه الطبراني.

قال في «تنبيه الغافلين» ورجال إسناده رجال الصحيح إلا شيخه يحيى بن عثمان ابن صالح، والأكثر على توثيقه (۱) فإن بلغ هذا الإسناد أو إسناد غيره مبلغاً يحتج به كان ذلك من الكبائر، وعن أبي عبيدة مولى رفاعة بن رافع مرفوعاً: «ملعون من سأل بوجه الله فمنع سائله» رواه الطبراني أيضاً، وعن ابن عباس مرفوعاً: «ألا أخبركم بشر الناس؟ رجل بُسأل بالله ولا يعطي» رواه الترمذي وحسنه، وابن حبان في «صحيحه» وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله على الله والا أخبركم بشر البرية؟» قالوا بلى يا رسول الله قال: «الذي يُسأل بالله ولا يعطى» رواه أحمد (۲).

إذا تبيّن هذا فهذه الأحاديث دالة على إجابة من سئل الله بالله أو أقسم به، ولكن قال شيخ الإسلام: إنها تجب على معين، فلا تجب على سائل يقسم على الناس، وظاهر كلام الفقهاء أن ذلك مستحب كإبرار المقسم، والأول أصح.

<sup>(</sup>۱) الهجْر: الباطل والزور، و «تنبيه الغافلين» لابن النحاس، ولا يكتفى بقوله في الرجال لأنه ليس من أهل هذا الشأن.

<sup>(</sup>٢) هذه الأحاديث جديرة بالاهتهام وجمع طرقها لتبين صحتها وكان على الشارح أن يبين صحتها كعادته، والطبراني ولادته ٢٦٠هـ، ووفاته ٣٦٠هـ فعاش مئة سنة ولذلك شيوخه ليسوا في «التقريب» ولا «التهذيب» لأنه لم يدرك رجال أصحاب الكتب الستة لتأخره اللهم إلا النسائي وبعض الشيوخ فإن النسائي تأخرت وفاته إلى سنة ٣٠٣هـ، وابن حبان وفاته سنة ١٥٥هـ فهو قبله بست سنين، وللشيخ حماد الأنصاري رسالة جمع فيها شيوخ الطبراني تحت الطبع.

قوله: «ومن دعاكم فأجيبوه»: أي: من دعاكم إلى طعام فأجيبوه فإن كانت وليمة عرس وتوفرت الشروط المبينة في كتب الفقه وجبت الإجابة، وإن كان لغيرها استحب إجابتها<sup>(١)</sup> وتجب مطلقاً وهو الصحيح لظاهر الأحاديث، وهي لم تفرق بين وليمة العرس وغيرها، وإن كانت وليمة العرس آكد وأوجب.

قوله: «ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه» (٢): المعروف: اسم جامع للخير، وقوله: «فكافئوه»: أي: على إحسانه بمثله أو خير منه، وقد أشار شيخ الإسلام إلى مشروعية المكافأة لأن القلوب جبلت على حب من أحسن إليها، فهو إذا أحسن إليه ولم يكافئه يبقى في قلبه نوع تأله لمن أحسن إليه، فشرع قطع ذلك بالمكافأة، فهذا معنى كلامه. وقال غيره: إنها أمر بالمكافأة ليخلص القلب من إحسان الخلق ويتعلق بالحق، ولفظ أبي داود: «من أتى إليكم معروفاً».

قوله: «فإن لم تجدوا ما تكافئوه»: هكذا ثبت بحذف النون في خط المصنف، وهكذا هو في غيره من أصول الحديث. قال الطيبي: سقطت من غير ناصب، ولا جازم، إما تخفيفاً أو سهواً من الناسخ.

قوله: «فادعوا له» إلى آخره: يعني من أحسن إليكم أي إحسان فكافئوه بمثله، فإن لم تقدروا فبالغوا في الدعاء له جهدكم حتى تحصل المسألة، ووجه المبالغة أنه رأى في نفسه تقصيراً في المجازاة لعدم القدرة عليها، فأحالها إلى الله، ونعم المجازي هو، وهذا الحديث رواه أيضاً أحمد بإسناد صحيح، وابن حبان، والحاكم،

<sup>(</sup>۱) أي تجب وليمة العرس وتستحب في غيرها والصحيح الوجوب مطلقاً إذا لم يكن فيه منكر ويقدر على إنكاره وما لم يكن عليه ضرر من سهر أو غيره، ولا يلزم الأكل بل يحضر ويدعو إن كان عنده مانع.

<sup>(</sup>٢) الأمر للوجوب ومن ذلك الهدية فإنه يجب المكافأة عليها، فلا يأخذ ماله ولا يكافؤه عليه، بل إما أن يكافئه أو يرد هديته ويستثنى من هذا من أهدى وهو لا يريد المكافأة عليها، بل مقصوده الإحسان لهدية الملوك ومن يريد الإحسان فقط.

٧٣٦)

وصححه النووي، وقد روى الترمذي وصححه، والنسائي وابن حبان عن أسامة بن زيد مرفوعاً: «من صنع إليكم معروفاً فقال لفاعله جزاك الله خيراً فقد أبلغ في الثناء»(١).



<sup>(</sup>١) الذي في «رياض الصالحين» وقال: رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح «من صنع إليه معروف فقال لفاعله جزّاك الله خيراً فقد أبلغ في الثناء».

# باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

وعَن جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لاَ يُسأَلُ بِوَجِهِ الله إلاَّ الجَنَّةَ» رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ أيضاً (١٠).

أي: إعظاماً وإجلالاً وإكراماً لوجه الله أن يسأل به إلا غاية المطالب، وهذا من معاني قوله تعالى: ﴿وَيَتْغَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ عالى: ﴿ وَيَتْغَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ اللهِ اللهُ الل

قوله: «عن جابر»: هو جابر بن عبدالله.

قوله: «لا يسأل بوجه الله إلا الجنة» روي بالنفي، والنهي وروي بالبناء للمجهول، وهو الذي في الأصل، وروي بالخطاب للمفرد، وفيه إثبات الوجه خلافاً للجهمية ونحوهم، فإنهم أولوا الوجه بالذات، وهو باطل، إذ لا يسمى ذات الشيء وحقيقة وجها، فلا يسمى الإنسان وجها، ولا تسمى يده وجها، ولا تسمى رجله وجها، والقول في الوجه عند أهل السنة كالقول في بقية الصفات، فيثبتوته لله على ما يليق بجلاله وكبريائه من غير كيف ولا تحديد، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل.

قوله: «إلا الجنة»: كأن يقول: «اللهم إني أسألك بوجهك الكريم أن تدخلني الجنة»، وقيل المراد لا تسألوا من الناس شيئاً بوجه الله، كأن يقول: أعطني شيئاً بوجه الله، فإن الله أعظم من أن يسأل به شيء من الحطام (٢٠).

<sup>(</sup>١) الحديث ضعيف لكن يتقوَّى بالشواهد.

<sup>(</sup>٢) أو ما هو وسيلة إليها كالاستعاذة من غضبه ومن النار وسؤاله العمل الصالح.

 <sup>(</sup>٣) أما السؤال بالرحم كأن يقول: أسألك بحقي عليك، أسألك بالرحم أن تعطيني كذا فلا بأس
 وهذا في سؤال المخلوقين بعضهم بعضاً لا في سؤال الله وقد روي أن جعفر بن أبي طالب، قال =

قلت: والظاهر أن كلا المعنيين صحيح، قال الحافظ العراقي: وذكر الجنة إنها هو للتنبيه به على الأمور العظام لا للتخصيص، فلا يسأل بوجه في الأمور الدنيئة، بخلاف الأمور العظام تحصيلاً أو دفعاً كما يشير إليه استعاذة النبي عليه به (۱).

قلت: والظاهر أن المراد لا يسأل بوجه إلا الجنة، أو ما هو وسيلة إليها، كالاستعاذة بوجه الله من غضبه ومن النار ونحو ذلك مما هو وارد في أدعيته على وتعوذاته، ولما نزل قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًامِّن فَوْقِكُمْ ﴾ وتعوذاته، ولما نزل قوله تعالى: ﴿قُلْ هُو الْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًامِّن فَوْقِكُمْ ﴾ قال أعوذ بالله (الأنعام: ٦٥) قال النبي على: «أعوذ بوجهك ﴿أَوْ مِن تَحَتِّ أَرَجُلِكُمْ ﴾ قال أعوذ بالله بوجهك» رواه البخاري، وهذا الحديث (٢) رواه في «المختارة» أيضاً لكن في إسناده سليهان بن معاذ. قال ابن معين: ليس بشيء، وضعفه عبدالحق وابن القطان (٣).



لعلي: أسألك بحقي عليك قال تعالى: ﴿وَأَتَقُوا اللَّهَ الَّذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ ﴾ أي: واتقوا الرحم أن تقطعوها إذا قال قريبه بالرحم كذا فإن عليه أن يعطيه.

<sup>(</sup>١) في قوله: «أعوذ بوجهك الذي أشرقت له الظلمات أن يحل عليّ سخطك».

<sup>(</sup>٢) أي حديث جابر وهو حديث الباب.

<sup>(</sup>٣) وعذر المؤلف في الإتيان بهذا الحديث مع أنه ضعيف لأنه لما فيه من إعظام الله وإجلاله أو لأنه لم يحفظ ما قيل فيه وفي سنده لاشتغاله بغيره أو أنه يتقوى بالشواهد كما في حديث البخاري هذا: «أعوذ بوجهك».

تيسيرالعزيز الحميد

## باب ما جاء **في ال**لُّوْ<sup>(١)</sup>

وَقُولُ اللهُ تَعَالَى: ﴿يَقُولُونَ لَوْكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَنَهُنَا ﴾ (ال

# الشِّخُجُ :

اعلم أن من كهال التوحيد الاستسلام للقضاء والقدر رضاً بالله رباً فإن هذا من جنس المصائب، والعبد مأمور عند المصائب بالصبر والاسترجاع والتوبة، وقول: «لو» لا يجدي عليه إلا الحزن والتحسر مع ما يخاف على توحيده من نوع المعاندة للقدر الذي لا يكاد يسلم منها من وقع منه هذا إلا ما شاء الله، فهذا وجه إيراده هذا الباب في التوحيد.

قال: وقول الله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوَكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَلَهُنَا ﴾ (آل عمران: ١٥٤). قال ابن كثير: فسر ما أخفوه في أنفسهم بقوله: ﴿ يَقُولُونَ لَوَكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَلَهُنَا ﴾ أي يسرون هذه المقالة عن رسول الله ﷺ.

قال ابن إسحاق: حدثني يحيى بن عبَّادة بن عبَّاد بن عبدالله بن الزبير، عن أبيه، عن عبدالله بن الزبير عن الزبير قال: لقد رأيتني مع رسول الله عليه حين اشتد الخوف علينا أرسل الله علينا النوم، في منا رجل إلا ذَقْنُه في صدره فوالله إني

<sup>(</sup>۱) استعمال (لو) قسمان؛ قولها في الأمور المقدرة ومعارضة القدر فهذا ممنوع لأنها تبعث على الأسى والحرة وتفتح أبواب الشك والوساوس، ولكن يرد ذلك ويكبح جماح الشيطان بقول: قدر الله وما شاء فعل، أي هذا قدر الله، ويقول إنا لله وإنا إليه راجعون، والثاني: تمني الخير مثل قوله: «لو استقبلت من أمري» ومثل «لو علمت حلقة في المسجد لحضرت» فهذا جائز.

لأسمع قول معتب بن قشير ما أسمعه إلا كالحلم ﴿ لَوَكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّةٌ مَّا فَيَلِنَا هَدُهُنَا هَدُهُنَا ﴾ (١) فحفظها منه وفي ذلك أنزل الله عز وجل ﴿ لَوَكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّةٌ مَا قُتِلْنَا هَدُهُنَا ﴾ لقول معتب رواه ابن أبي حاتم قال الله تعالى: ﴿ قُل لَوْ كُنُمْ فِي بُيُوتِكُمُ لَبَرْزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ ﴾ أي: هذا قدر مقدر من الله عز وجل وحكم حتم لازم لا محيد عنه، ولا مناص منه.

قلت: فتبين وجه إيراد المصنف الآية على الترجمة؛ لأن قول «لو» في الأمور المقدرة من كلام المنافقين، ولهذا رد الله عليهم ذلك بأن هذا قدر، فمن كتب عليه فلا بد أن يناله، فها يغني عنكم قول «لو» و «ليت» إلا الحسرة والندامة؟! فالواجب عليكم في هذه الحالة الإيهان بالله والتعزي بقدره مع ما ترجون من عسن ثوابه، وفي ذلك عين الفلاح لكم في الدنيا والآخرة، بل يصل الأمر أن تنقلب المخاوف أماناً والأحزان سروراً، وفرحاً كها قال عمر بن عبدالعزيز: أصحبت وما لي سرور إلا في مواقع القضاء والقدر (٢).



<sup>(</sup>١) ذَفْنُه بفتح الذال المعجمة والقاف المثناة الفوقية

<sup>(</sup>٢) وذلك والله أعلم لإيهانه بالقدر وتسليمه وتوطين نفسه عليه فانشرحت نفسه لما يقع واستعد له ورضي بذلك.

وَقُولُهُ تَعَالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ۗ ﴾ (آل عمران: ١٦٨) الآية.

قال: «وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواً لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ روى ابن جرير عن السدي قال: خرج رسول الله ﷺ يوم أحد في ألف رجل، وقد وعدهم الفتح إن صبروا فلم خرجوا رجع عبدالله بن أبيّ في ثلاثمئة، فتبعهم أبو جابر السَّلَمي يدعوهم، فلما غلبوه وقالوا له: ما نعلم قتالاً ولئن أطعتنا لترجعن معنا فنزل: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾.

وعن ابن جريج في الآية. قال: هو عبدالله بن أبي ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا ﴾ الذين خرجوا مع النبي ﷺ يوم أحد. رواه ابن جرير، وابن أبي حاتم فعلى هذا إخوانهم هم المسلمون المجاهدون، وسموا إخوانهم لموافقتهم في الظاهر.

وقيل: إخوانهم في النسب لا في الدين ﴿ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُبِلُوا ۗ قال ابن كثير: لو سمعوا مشورتنا عليهم في القعود، وعدم الخروج ما قتلوا مع من قتل قال الله تعالى: ﴿ فَادَرَءُوا عَنَ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمُ صَلِاقِينَ ﴿ الله الله عَلَى الله الشخص من القتل والموت فينبغي أنكم لا تموتون، والموت لا بد اليكم ولو كنتم في بروج مشيدة. فادفعوا عن أنفسكم الموت إن كنتم صادقين. قال مجاهد: عن جابر بن عبدالله: نزلت هذه الآية في عبدالله بن أبي.

قلت: وكان أشار على رسول الله على يوم أحد بعدم الخروج، فلما قدر الله الأمر قال ذلك تصويباً لرأيه، ورفعاً لشأنه فرد الله عليه وعلى أمثاله: ﴿قُلُ فَأَدُرَءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ الله عَلَم أَن فَعَلَم أَن فَعَلَم أَن فَعَلَم أَن بَعْضاء الله وقدره أي: يستوي الذي في وسط الصفوف والذي في البروج

٧٤٧)

المشيدة في الفتل والموت، بل ﴿ لَوْ كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرْزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٌ ﴾ (آل عمران: ١٥٤) فلا ينجي حذر من قدر. وفي ضمن ذلك قول: «لو» ونحوه في مثل هذا المقام، لأن ذلك لا يجدي شيئاً، إذ المقدر قد وقع فلا سبيل إلى دفعه أبداً ﴿ وَأَصْبِرَ لِمُكْمِرَيِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِكا ﴾ (الطور: ٤٨).



في «الصَّحِيحِ» عَن أَبِي هُرَيرَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «احْرِصْ (۱) عَلَى مَا يَنْفَعُكَ، وَاسْتَعِنْ بِالله، وَلاَ تَعْجَزْ، فَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلاَ تَقُلْ لَوْ (۲) أَنِّي فَعَلْتُ، لَكَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَّرَ (۳) اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ؛ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ».

قوله: «في الصحيح»: أي «صحيح مسلم».

قوله: «احرص على ما ينفعك» إلخ. هذا الحديث اختصره المصنف -رحمه الله- ولفظه أن النبي على قال: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك» إلى آخره فقوله -عليه السلام-: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف» فيه أن الله سبحانه موصوف بالمحبة، وأنه يحب على الحقيقة كما قال: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ المائدة: ٤٥) وفيه أنه سبحانه يحب مقتضى أسمائه وصفاته، وما يوافقها فهو القوي، ويحب المؤمن القوي، وهو وتر يحب الوتر، وجميل يحب الجمال، وعليم يحب العلماء، ومحسن المحسنين، وصبور يحب الصابرين، وشكور يحب الشاكرين.

قلت: الظاهر أن المراد القوة في أمر الله وتنفيذه، والمسابقة بالخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والصبر على ما يصيب في ذات الله ونحو ذلك، لا قوة

<sup>(</sup>۱) احرص بكسر الراء من باب حرِص فعل يفعل ويجوز حرِص يحرَص بفتح الراي في المضار من باب فرِح يفرَح فعل يفعل، والحرص نوعان، حرص على فعل الواجبات هذا واجب، وحرص على فعل المستحبات هذا مستحب وهناك حرص ثالث وهو ما زاد على ذلك وهو الحرص الذي يخل معه بالواجبات أو يفعل بعض المحرمات فهذا حرص مذموم.

<sup>(</sup>٢) لو نوعان تستعمل في معارضة القدر هذا ممنوع والثاني تستعمل في تمني الخير فهذا محمود.

<sup>(</sup>٣) حَرِص من باب فرِح يفرَح، ويجوز حَرَص يحرِص من باب ضرب يضرب ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ۚ ﴾ ويجوز حرِصتم من باب فرِح.

قال ابن القيم: سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده، والحرص هو بذل الجهد واستفراغ الوسع، فإذا صادف ما ينتفع به الحريص كان حرصه محموداً، وكهاله كله في مجموع هذين الأمرين أن يكون حريصاً، وأن يكون حرصه على ما ينتفع به فإن حرص على ما لا ينفعه أو فعل ما ينفعه بغير حرص فاته من ذلك، فالخير كله في الحرص على ما ينفع ما ينفع ما ينفع أربحسب ما فاته من ذلك، فالخير كله في الحرص على ما ينفع (٢).

قوله: «واستعن بالله» قال ابن القيم: لما كان حرص الإنسان وفعله إنها هو بمعونة الله، ومشيئته، وتوفيقه، أمره أن يستعين به ليجتمع له مقام إياك نعبد وإياك نستعين فإن حرصه على ما ينفعه عبادة لله ولا تتم إلا بمعونته فأمره بأن يعبده ويستعين به، وقال غيره: «استعن بالله» أي: اطلب الإعانة في جميع أمورك من الله لا من غيره كها قال تعالى: ﴿إِيَاكَ مَبَّدُ وَإِيَاكَ مَنتَعِيثُ ﴿ الفاتحة: ٥) فإن العبد عاجز لا يقدر على شيء إن لم يعنه الله عليه، فلا معين له على مصالح دينه ودنياه إلا الله عز وجل فمن أعانه الله فهو المعان ومن خذله فهو المخذول وقد كان النبي عليه يقول في خطبته ويعلم أصحابه أن يقولوا: «الحمد لله نستعينه ونستهديه»، ومن

<sup>(</sup>١) فلا تمدح القوة في البدن أو المال إلا إذا استعمله في طاعه الله.

<sup>(</sup>٢) كلام ابن القيم مذكور في كتابه «شفاء العليل».

دعاء القنوت: «اللهم إنا نستعينك» وأمر معاذ بن جبل أن لا يدع في دبر كل صلاة أن يقول: «اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك» وكان ذلك من دعائه ومنه أيضاً: «اللهم أعني ولا تُعِن عليّ» وإذا حقق العبد مقام الاستعانة وعمل به كان مستعيناً بالله عز وجل متوكلاً عليه، راغباً وراهباً إليه؛ فيستحق<sup>(۱)</sup> له مقام التوحيد إن شاء الله تعالى<sup>(۲)</sup>.

قوله: «ولا تعجِزَن» (مه وقتحها أي استعمل الحرص والاجتهاد في تحصيل ما ينفعك من أمر دينك ودنياك التي تستعين بها على صيانة دينك، وصيانة عيالك ومكارم أخلاقك، ولا تُفرِّط في طلب ذلك ولا تتعاجز عنه متكلاً على القدر، أو متهاوناً بالأمر فتُنسب للتقصير وتُلام على التفريط شرعاً وعقلاً مع إنهاء الاجتهاد نهايته، وبلاغ الحرص غايته فلا بد من الاستعانة بالله والتوكل عليه والالتجاء في كل الأمور إليه، فمن ملك هذين الطريقين حصل على خير الدارين (١٤).

وقال ابن القيم: العجز<sup>(٥)</sup> ينافي حرصه على ما ينفعه، وينافي استعانته بالله، فالحريص على ما ينفعه المستعين بالله ضد العاجز، فهذا إرشاد قبل رجوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله وهو الحريص عليه مع الاستعانة بمن أزمة

<sup>(</sup>١) لعله فيتحقق.

<sup>(</sup>٢) ويكون قد وحد الله في ربوبيته وألوهيته لأن الاستعانة تتعلق بالربوبية.

<sup>(</sup>٣) تعجزن بإثبات نون وليست النون في شيء من كتب الحديث، وتعجز كها سبق في «احرص» بكسر الجيم في الماضي من باب فرح يفرَح، عجِز يعجَز، وبفتح الجيم في الماضي من باب فرح يفرَح، عجِز يعجز.

<sup>(</sup>٤) وهما فعل الأسباب في تحصيل ما ينفع والاستعانة بالله والتوكل عليه.

<sup>(</sup>٥) العجز: هو ترك الأسباب.

الأمور بيده، ومصدرها منه ومردها إليه (١).

قوله: «فإن أصابك شيء» إلى آخره: العبد إذا فاته ما لم يقدر له فله حالتان؛ حالة عجز وهي مفتاح عمل الشيطان فيلقيه العجز إلى «لو» ولا فائدة في «لو» ها هنا، بل هي مفتاح اللوم والجزع والسخط والأسف، والحزن، وذلك كله من عمل الشيطان فنهاه علي عن افتتاح عمله بهذا المفتاح، وأمره بالحالة الثانية (٢) وهي النظر إلى القدر وملاحظته، وأنه لو قدر له لم يفته، ولم يغلبه عليه أحد فلم يبق له ها هنا أنفع من شهود القدر، ومشيئة الرب النافذة، التي توجب وجود المقدور وإذا انتفت امتنع وجوده، فلهذا قال: «وإن أصابك شيء» أي: غلبك الأمر ولم يحصل المقصود بعد بذل جهده والاستعانة بالله فلا تقل: «لو أني فعلت لكان كذا وكذا ولكن قل قَدَرُ<sup>(٣)</sup> الله وما شاء فعل» فأرشده إلى ما ينفعه في الحالتين. حالة حصول مطلوبه، وحالة فواته فلهذا كان هذا الحديث مما لا يستغني عنه العبد أبداً، بل هو أشد شيء إليه ضرورة، وهو يتضمن (١٤) إثبات القدر والكسب، والاختيار، والقيام بالعبودية باطناً وظاهراً في حالتي حصول المطلوب وعدمه، وهذا معنى كلام ابن القيم، وقال القاضي: قال بعض العلماء: هذا النهي إنها هو لمن قاله معتقداً ذلك حتماً، وأنه لو فعل ذلك لم يصبه قطعاً، فأما ردِّ ذلك إلى مشيئة الله تعالى، وأنه لن يصيبه إلا ما شاء الله؛ فليس من هذا<sup>(ه)</sup>، واستدل بقول أبي بكر الصديق في الغار لو

<sup>(</sup>١) كلام ابن القيم مذكور في كتابه «شفاء العليل».

<sup>(</sup>٢) الواجب عليه أن يفعل ما شرعه الله من قول: قدر الله وما شاء فعل، وقول: ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إَلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَلِي اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ لَا أَنْ يَقُولُ: (عَلَى الللّهُ إِلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللل

<sup>(</sup>٣) خبر لمبتدأ محذوف تقديره هذا، قَدَر بتخفيف الدال.

<sup>(</sup>٤) الفوائد المستنبطة من هذا الحديث.

<sup>(</sup>٥) كلام القاضي ليس بجيد، بل النهي يتناول المعترض على القدر، سواء اعتقد أنه لو فعل لم يصبه أو لم يعتقد.

أن أحدهم رفع رأسه لرآنا. قال القاضي: وهذا ما لا حجة فيه، لأنه أخبر عن مستقبل، وليس فيه دعوى لرد القدر بعد وقوعه. قال: وكذا جميع ما ذكره البخاري فيها يجوز من اللو كحديث: «لولا حِدْثانُ قومك بالكفر، لأتممت البيت على قواعد إبراهيم» و«لو كنت راجماً بغير بينة لرجمت هذه» و«لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك» وشبه ذلك وكله مستقبل لا اعتراض فيه على قدر ولا كراهة فيه، لأنه إنها أخبر عن اعتقاده فيها كان يفعل لولا المانع وعها هو في قدرته، فأما ما ذهب فليس في قدرته فإن قيل: ما تصنعون بقوله على: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت، ما سقت الهدي، ولجعلتها عمرة» قيل: هذا كقوله: «لولا أمري ما استدبرت، ما سقت الهدي، ولجعلتها عمرة» قيل اعتراض فيه على قدر بل أهري ما المتقبل الإحرام بالحج؛ ما ساق الهدي ولا أحرم بالعمرة بقوله: هم لما أمرهم بفسخ الحج إلى العمرة حثاً لهم وتطييباً لقلوبهم لما رآهم توقفوا في أمره، فليس من المنهي عنه، بل هو إخبار لهم عها كان يفعل في المستقبل لو حصل، أمره، فليس من المنهي عنه، بل هو إخبار لهم عما كان يفعل في المستقبل لو حصل، ولا خلاف في جواز ذلك، وإنها يُنهى عن ذلك في معارضة القدر مع اعتقاد أن ذلك المانع لو يقع لوقع خلاف المقدور.

قوله: «فإن لو تفتح عمل الشيطان» أي: من الجزّع والعجْز واللّوْم والسّخط من القضاء والقدر ونحو ذلك، ولهذا من قالها على الوجه المنهي عنه فإن من سلم من التكذيب بالقضاء والقدر لم يسلم من المعاندة له واعتقاد أنه لو فعل ما زعم لم يقع المقدور ونحو ذلك، وهذا من عمل الشيطان، فإن قيل: ليس في هذا ردّ للقدر ولا تكذيب به، إذ تلك الأسباب التي تمّناها من القدر، فهو يقول: لو أني وُفّقت لهذا القدر لا ندفع به عني ذلك القدر فإن القدر يُدفع بعضه ببعض؛ قيل: هذا حق، ولكن ينفع قبل وقوع القدر المكروه فأما إذا ما وقع فلا سبيل إلى دفعه، وإن كان له سبب إلى دفعه أو تخفيفه بقدر آخر فهو أولى به من قول: لو كنتُ فعلت بل

وحقيقته في هذه الحال أن يستقبل فعله الذي يدفع به المكروه ولا يتمنى ما لا مطمع في وقوعه، فإنه عجزٌ محض والله يلوم على العجز ويجب الكيس، ويأمر به، والكيس<sup>(۱)</sup> مباشرة الأسباب التي ربط الله بها بمسبباتها النافعة للعبد في معاشه ومعاده. انتهى ملخصاً من كلام ابن القيم.



<sup>(</sup>١) الحزم والعقل.

## باب

#### النهي عن سب الريح

عَن أُبِيِّ بْنِ كَعْبٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ تَسُبُّوا الله ﷺ قَالَ: «لاَ تَسُبُّوا اللهِ ﷺ فَإِذَا رَأَيْتُمْ مَا تَكْرَهُونَ، فَقُولُوا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ وَشَرِّ مَا وَخَيْرِ مَا أُرسِلَتْ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ هَذِهِ الرِّيحِ وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا أُرسِلَتْ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ هَذِهِ الرِّيحِ وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا أُمِرَتْ بِهِ». [صَحَّحَهُ التِّرْمِذِيُّ].

# الشِّخُجُ:

النهي عن سبِّ الريح: لأنها مأمورة ولا تأثير لها في شيء إلا بأمر الله فسبها كسب الدهر، وقد تقدم النهي عنه، فكذلك الريح.

قوله: «عن أبي بن كعب». أي: ابن قيس بن عبيد بن زيد بن معاوية بن عمرو بن مالك بن النجار الأنصاري الخزرجي أبو المنذر، صحابي بدري جليل، وكان من قراء الصحابة وقضاتهم وعلمائهم وله مناقب مشهورة، اختلف في سنة موته، فقال الهيثم بن عدي: مات سنة تسعة وعشرين، وقال خليفة بن خياط: سنة اثنتين وثلاثين يقال فيها مات أبي بن كعب، ويقال: بل مات في خلافة عمر.

قلت: وقيل غير ذلك.

قوله: «لا تسبوا الريح». أي: لا تشتموها ولا تلعنوها للحوق ضرر فيها فإنها مأمورة مقهورة، فلا يجوز سبّها، بل تجب التوبة عند التضرر بها، وهو تأديب من الله تعالى لعباده، وتأديبه رحمة للعباد، فلهذا جاء في حديث أبي هريرة مرفوعاً: «إن الريح من روح الله تأتي بالرحمة وبالعذاب، فلا تسبوها ولكن سلوا الله من خيرها وتعوذوا بالله من شرها» رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه، وكونها قد تأتي بالعذاب لا ينافي كونها من رحمة الله، وعن ابن عباس أن رجلاً لعن الريح عند النبي عليه

فقال: «لا تلعنوا الريح، فإنها مأمورة، وإنه من لعن شيئاً ليس له بأهل رجعت اللعنة إليه» رواه الترمذي، وقال غريب.

قال الشافعي: لا ينبغي شتم الريح فإنها خلق مطيع لله، وجند من جنوده، يجعلها الله رحمة إذا شاء، ونقمة إذا شاء، ثم روى بإسناده حديثاً منقطعاً أن رجلاً شكا إلى رسول الله على الفقر، فقال له: «لعلك تسب الريح»، وقال مطرِّف (١): لوحبست الريح عن الناس لأنتن ما بين السهاء والأرض.

قوله: «فإذا رأيتم ما تكرهون»: أي: من الريح إما شدة حرها، أو بردها، أو قوتها.

قوله: «فقولوا: اللهم إنا نسألك من خير هذه الربح»، أمر على بالرجوع إلى خالقها وآمرها الذي أزمة الأمور كلها بيده، ومصدرها عن قضائه، فها استجلبت نعمة بمثل طاعته وشكره، ولا استُدفعت نقمة بمثل الالتجاء إليه والتعوذ به، والاضطرار إليه والاستكانة له ودعائه، والتوبة إليه والاستغفار من الذنوب. قالت عائشة: كان رسول الله على إذا عصفت الربح قال: «اللهم إني أسألك من خيرها وخير ما فيها وخير ما أرسلت به، وأعوذ بك من شرها وشر ما فيها وشر ما أرسلت به وإذا تخيلت السهاء تغير لونه، وخرج ودخل وأدبر وأقبل، فإذا مطرت سريًى ذلك عنه، فعرفت عائشة ذلك فسألته فقال: «لعله يا عائشة كها قال قوم عاد: ﴿فَلَمَا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِينِهِمْ قَالُواْ هَذَا عَارِضٌ مُنْطِرُناً ﴾» (الأحقاف: ٢٤) رواه البخاري ومسلم (٢) فهذا ما أمر به على وفعله عند الربح وغيرها من الشدائد

<sup>(</sup>١) هو ابن عبدالله بن الشُّخِّير تابعي جليل.

<sup>(</sup>٢) وقد أهلك الله عاداً بالصعقة والريح وأهلك ثمود بالصيحة والرجفة كما قال تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنَذَرْتُكُمُ صَعِقَةً مَّتُلَ صَعِقَةِ عَادِوَتُمُودَ ﴿ ﴾، وقال عن ثمود: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصَّبَحُواْ في دَارِهِمْ جَنِيْمِينَ ﴿ ﴾ والصاعقة الصيحة وهو الصوت الشديد المزعج.

تيسيرالعزيز الحميه

والمكروهات، فأين هذا ممن يستغيث بغير الله من الطواغيت والأموات، فيقولون: يا فلان الزمها أو أزلها، فالله المستعان.



#### باب

قُولُ الله تَعَالَى: ﴿ يَظُنُّونَ بِاللّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ ۚ يَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِن شَى الْحَالِيَّ وَلَا اللهُ اللهُ

باب قول الله تعالى: ﴿ يَظُنُونَ فِاللّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ ۚ يَقُولُونَ هَلَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ. لِللّهِ ﴿ أَراد المصنف بهذه الترجمة التنبيه على وجوب حسن الظن بالله، لأن ذلك من واجبات التوحيد، ولذلك ذم الله من أساء الظن به، لأن مبنى حسن الظن على العلم برحمة الله وعزته وإحسانه وقدرته وعلمه وحسن اختياره وقوة المتوكل عليه، فإذا تم العلم بذلك أثمر له حسن الظن بالله.

وقد ينشأ حسن الظن من مشاهدة بعض هذه الصفات، وبالجملة فمن قام بقلبه حقائق معاني أسماء الله وصفاته، قام به من حسن الظن ما يناسب كل اسم وصفة، لأن كل صفة لها عبودية خاصة، وحسن ظن خاص. وقد جاء في الحديث القدسي، قال الله تعالى: «أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه حين يذكرني» رواه البخاري ومسلم، وعن جابر -رضي الله عنه-، أنه سمع النبي على قبل موته بثلاثة أيام يقول: «لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل» رواه مسلم وأبو داود، وفي حديث عند أبي داود وابن حبان: «حسن الظن من حسن العبادة» رواه الترمذي والحاكم، ولفظهما: «حسن الظن بالله من حسن العبادة».

قوله: ﴿ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾. قال ابن القيم: ثم أخبر عن

الكلام الذي صدر عن ظنهم الباطل وهو قولهم: ﴿ هَلَ لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾.

وقولهم: ﴿ لَوْكَانَ لَنَامِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَنهُنَا ﴾، فليس مقصودهم بالكلمة الأولى والثانية إثبات القدر ورد الأمر كله لله، لو كان مقصودهم لما ذموا عليه، ولما حسن الرد عليهم بقوله: ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ ولا كان مصدر هذا الكلام ظن الجاهلية، ولهذا قال غير واحد من المفسرين إن ظنهم الباطل ها هنا هو التكذيب بالقدر، وظنهم أن الأمر لو كان إليهم لكان رسول الله ﷺ، وأصحابه تبعاً لهم يسمعون منهم، لما أصابهم القتل، ولكان التصرف والظفر لهم، فكذبهم الله عز وجل في هذا الظن الباطل الذي هو ظن الجاهلية، وهو الظن المنسوب إلى أهل الجهل الذين يزعمون بعد نفاذ القضاء والقدر الذي لم يكن بد من نفاذه: أنهم كانوا قادرين على دفعه وإن الأمر لو كان إليهم لما نفذ القضاء، فأكذبهم الله بقوله: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِللَّهِ ﴾ فلا يكون إلا ما سبق به قضاؤه وقدره، وجرى به قلمه وكتابه السابق، وما شاء الله كان ولا بد، شاء الناس أم أبوا، وما لم يشأ لم يكن، شاءه الناس أو لم يشاؤوه، وما جرى عليكم من الهزيمة والقتل فبأمره الكوني الذي لا سبيل على دفعه، سواء كان لكم من الأمر شيء أو لم يكن، فإنكم لو كنتم في بيوتكم وقد كتب القتل على بعضكم، لخرج من كتب عليه القتل من بيته إلى مضجعه ولا بد، سواء كان له من الأمر شيء أو لم يكن. وهذا من أظهر الأشياء إبطالاً لقول القدرية النفاة، الذي يُجوِّزون أن يقع ما لا يشاء الله وأن يشاء ما لا يقع.

قوله: ﴿وَلِيَبْتَلِي اللَّهُ مَا فِى صُدُورِكُمْ ﴾. أي: يختبر ما فيها من الإيهان والنفاق، فالمؤمن لا يزداد بذلك إلا إيهاناً وتسليهاً، والمنافق ومن في قلبه مرض لا بد أن يظهر ما في قلبه على جوارحه ولسانه.

قوله: ﴿وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ هذه حكمة أخرى وهي تمحيص ما في قلوب المؤمنين وهو تخليصه وتنقيته وتهذيبه، فإن القلوب يخالطها تغليب الطباع وميل النفوس، وحكم العادة وتزيين الشيطان، واستيلاء الغفلة مما يضاد ما أودع فيها من الإيهان والإسلام والبر والتقوى فلو تُركت في عافية دائمة مستمرة؛ لم تتخلص من هذه المخاطر ولم تتمحص منه، فاقتضت حكمة العزيز الرحيم أن قيض لها من المحن والبلايا ما يكون كالدواء الكريه لمن عرض له داء إن لم يتداركه طبيب بإزالته وتنقيته ممن هو في جسده وإلا خيف عليه من الفساد والهلاك فكانت نعمته سبحانه عليهم بهذه الكسرة والهزيمة، وقتل من قتل منهم تعادل نعمته عليهم بنصره، وتأييدهم وظفرهم بقدرتهم، فله عليهم النعمة التامة في هذا وهذا(۱).

قوله: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِن البَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَةُ نُعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِنكُمْ ﴾ (آل عمران: ١٥٤) يعني أهل الإيهان واليقين والثبات والتوكل الصادق، وهم الجازمون بأن الله عز وجل سينصر رسوله، ويُنجز له مأموله، ولهذا قال: ﴿ وَطَآبِفَةٌ قَدَّ أَهَمَّتُهُمْ أَنفُسُهُمْ ﴾ يعني: لا يغشاهم النعاس من القلق ﴿ يَظُنُونَ بِأَللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ ﴾، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ فَلُوبِكُمْ ﴾ (الفتح: ١٢) الآية، وهكذا هؤلاء اعتقدوا أن المشركين لما ظهروا تلك الساعة أنها الفاصلة وأن الإسلام قد باد أهله.

قال ابن القيم: ظن الجاهلية: هو المنسوب إلى أهل الجهل وظن غير الحق؛ لأنه غير ما يليق بأسمائه الحسنى وصفاته العلى وذاته المبرأة من كل عيب وسوء أو خلاف ما يليق بحكمته وحمده وتفرده بالربوبية والإلهية، وما يليق بوعده الصادق

<sup>(</sup>١) المعنى أن حكمته في هزيمتهم في أحد تعادل حكمته في نصرهم في موضع آخر كما في بدر.

الذي لا يخلفه، وقد ذكر المؤلف تفسير ابن القيم لهذه الآية، وهو أحسن ما قيل فيها وسيأتي ما يتعلق به إن شاء الله تعالى.

وقوله: ﴿ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ﴾ (آل عمران: ١٥٤) هذا أيضاً من حكاية مقال المنافقين، والظاهر أن المعنى: إنا أُخرجنا كرها، ولو كان الأمر إلينا ما خرجنا، كما أشار إليه ابن أُبيّ بذلك، ولفظه: استفهام ومعناه النفي، أي: ما أن(١) شيء من الأمر، أي: أمر الخروج وقيل غير ذلك فردّ الله عليهم بقوله: ﴿إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلُّهُ. لِلَّهِ ﴾ (آل عمران: ١٥٤) أي: ليس لكم من الأمر شيء ولا لغيركم، بل الأمر كله لله، فهو الذي إذا شاء فلا مرد له، وقوله: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَنهُنا ﴾، تقدم الكلام عليها في باب ما جاء في اللو، وقوله: ﴿وَلِيَبْتَلِيَ ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ ﴾ أي: قدر الله هذه الهزيمة والقتل ليختبر الله ما في صدوركم بأعمالكم؛ لأنه قد علمه غيباً فيعلمه شهادة لأن المجازاة إنها تقع على ما يعلم مشاهدة، لا على ما هو معلوم منهم غير مفعول (٢) ﴿ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمُّ ﴾ (آل عمران: ١٥) أي: يطهرها من الشدة والمرض بها يريكم من عجائب آياته وباهر قدرته، وهذا خاص بالمؤمنين دون المنافقين ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ (آل عمران: ١٥) قيل معناه: إن الله لا يبتليكم ليعلم ما في صدوركم فإنه عليم بذلك وإنها ابتلاكم ليظهر أسراركم والله أعلم.



<sup>(</sup>١) لعل العبارة لنا.

<sup>(</sup>٢) أي إن الله يجازي على ما يقع مشاهداً لا على ما يعلمه الله غيباً.

# وَقُولُهُ: ﴿ الظَّ آنِينَ بِأَلِلَّهِ ظَنَ السَّوْءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَهُ ٱلسَّوْءَ ﴾ (الفنح: ٦) الآية.

قال ابن كثير: يتهمون الله تعالى في حكمه، ويظنون بالرسول على وأصحابه أن يُقتلوا ويذهبوا بالكلية، ولهذا قال: ﴿عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءِ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءِ وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ ﴿ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا اللَّهُ .



قَالَ ابنُ القَيِّم في الآيَةِ الأُولَى: فُسِّرَ هَذَا الظَّنُّ بِأَنَّهُ سُبِحَانَـهُ لاَ يَنْصُرَ رَسُولَهُ، وَأَنَّ أَمَرَهُ سَيَضمَحِلُّ، وَفُسِّرَ بِأَنَّ مَا أَصَابَهُم لَم يَكُن بِقَدَرِ الله وَحِكمَتِهِ. فَفُسِّرَ بِإِنكَارِ الحِكمَةِ، وَإِنكَارِ القَدَرِ، وَإِنكَارِ أَن يُتِمَّ أَمرَ رَسُولِهِ: وَأَن يُظهِرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّهِ. وَهَذَا ظَنُّ السُّوءِ الَّذِي ظَنَّهُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُشْرِكُونَ فِي سُورَةِ الفَتح. وَإِنَّمَا كَانَ هَذَا ظَنَّ السَّوءُ لأَنَّهُ ظَنَّ غَيرَ مَا يَلِيقُ بِهِ سُبحَانَهُ. وَمَا يَليقُ بِحِكَمَتِهِ وَحَمَدِهِ وَوَعَدِهِ الصَّادِقِ. فَمَن ظَنَّ أَنَّهُ يُدِيلُ البَاطِلَ عَلَى الحَقِّ إِدَالَةً مُستَقِرَّةً يَضمَحِلُّ مَعَهَا الْحَقُّ، أَو أَنكَرَ أَن يَكُونَ مَا جَرَى بِقَضَائِهِ وَقَدَرِهِ، وأَنكَرَ أَن يَكُونَ قَدَرُه لِحِكمَةٍ بَالِغَةٍ يَستَحِقُّ عَلَيهَا الحَمدَ، بَل زَعَمَ أَنَّ ذَلِكَ لَمِشِيئَةٍ مُجَرَّدَةٍ. ﴿ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّادِ ۞ ﴾ وَأَكثرُ النَّاسِ يَظُنُّونَ بِالله ظَنَّ السُّوءِ فِيهَا يَخْتَصُّ بِهِم، وَفِيهَا يَفْعَلُهُ بِغَيرِهِم، فقلَّ مَنْ يَسْلَمُ مِن ذَلِكَ إِلاًّ مَنْ عَرَفَ الله وَأَسَمَاءَهُ وَصِفَاتِهُ، وَهُوَ مُوجَبَ (١) حِكَمَتِهِ وَحَمَدِهِ، فَلْيَعْتَنِ اللَّبِيبُ النَّاصِحُ لِنَفْسِهِ بِهَذَا، وَلْيَتُبْ إلى الله تَعَالى، وَلْيَسْتَغْفِرْهُ مِن ظَنِّهِ بِرَبِّهِ ظَنَّ السُّوءِ. وَلُو فَتَّشْتَ مَنْ فَتَّشْتَ لَرَأَيتَ عِندَهُ تَعَنُّتًا عَلَى القَدَرِ وَمَلاَمَةً لَهُ، يقول: إنَّهُ كَانَ يَنبَغِي أَن يَكُونَ كَذَا وَكَذَا. فَمُسْتَقِلٌّ وَمُستَكثِرٌ. وفَتَّشْ نَفْسَكَ (٢)، هَل أَنتَ سَالِمٌ.

فَإِن تَنْجُ مِنهَا تَنْجُ مِن ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلاَّ فَاإِنِّي لاَ إِخالُكَ (٣) نَاجِياً

قوله: «فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله...» إلى آخره: هذا تفسير

<sup>(</sup>١) موجب بفتح الجيم الثمرة، وبكسرها العلة والمرادهنا الأول والمقتضى.

<sup>(</sup>٢) لأنك واحد من الناس.

<sup>(</sup>٣) أظنك.

غير واحد من المفسرين وهو مأخوذ من تفسير قتادة والسدي، وذكر ذلك عنهما ابن جرير وغيره بالمعنى.

وقوله: «وإن أمره سيضمحل». أي: سيذهب جملة حتى لا يبقى له أثر. والاضمحلال: ذهاب الشيء جملة.

قوله: "وفسر أن ما أصابهم لم يكن بقدر الله وحكمته". قال القرطبي: وقال جويبر عن الضحاك عن ابن عباس في قوله: ﴿ يَظُنُونَ عِاللّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِ ظَنَ الْمُولِيَةِ ﴾ يعني التكذيب بالقدر وذلك أنهم تكلموا فيه، فقال الله: قل إن الأمر كله لله، يعني: القدر خيره وشره من الله، وأما تفسيره بإنكار الحكمة فلم أقف عليه عن السلف، فهو تفسير صحيح فمن أنكر أن ذلك لم يكن لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد والشكر، فقد ظن بالله ظن السوء، وقد أشار تعالى إلى بعض الحكم والغايات المحمودة في ذلك في سورة "آل عمران" فذكر شيئاً كثيراً منها في الآية المفسرة: ﴿ وَلِينَتَلِى اللّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيمُحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَلَيمُحِصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللّه عَلَى السوء وقد أسارة على السوء وذلك فمن أنكره، فقد ظن ظن السوء بإلله وحكمته وعلمه، ورحمته لكمال علمه وقدرته ورحمته، ولأن من أسمائه الحق، وذلك هو موجب إلهيته وربوبيته.

قوله: «لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه». أي: لأن الذي يليق به سبحانه أنه يظهر الحق على الباطل وينصره، فلا يجوز في عقل ولا شرع أن يظهر الباطل على الحق. قال تعالى: ﴿ بَلْ نَقَذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدَمَعُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ (الأنبياء: ١٨)، وقال تعالى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ أِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

قوله: «ولا يليق بحكمته وحمده». أي: إن الذي يليق بحكمته وحمده أن لا يكون في السياوات ولا في الأرض حركة ولا سكون إلا وله في ذلك الحكمة

البالغة والحمد الكامل التام عليها، فكيف بمثل هذا الأمر العظيم الذي وقع على سيد المرسلين على وعلى سادات الأولياء رضي الله عنهم، فله سبحانه وتعالى في ذلك الحكمة، وله عليه الحمد، بل والشكر، ومن تأمل ما في سورة آل عمران في سياق القصة رأى من ذلك العجب، فمن ظن بالله تعالى أنه لا يفعل ذلك بقدرة وحكمة يستحق عليها الحمد والشكر فقد ظن به ظن السوء.

قوله: «فمن ظن أنه يديل الباطل على الحق إدالة مستقرة يضمحل معها الحق». فهذا ظن السوء، لأنه نسبه –أي سبحانه– إلى ما لا يليق بجلاله وكهاله ونعوته وصفاته، فإن حمده وحكمته وعزته تأبى ذلك، وتأبى أن يذل حزبه وجنده وأن تكون النصرة المستقرة والظفر الدائم لأعدائه المشركين المعاندين له، فمن ظن به ذلك، فها عرفه ولا عرف أسهاءه وصفاته وكهاله.

قوله: «أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره». أي: فذلك ظن السوء، لأنه نسبة له إلى ما لا يليق بربوبيته وملكه وعظمته.

قوله: «أو أنكر أن يكون قدره لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لمشيئة مجردة ف ﴿ وَلِكَ ظَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيِّلُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّادِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قال ابن القيم: وكذلك من أنكر أن يكون قدر ما قدره من ذلك وغيره لحكمه بالغة وغاية محمودة يستحق عليها الحمد، وأن ذلك إنها صدر عن مشيئة مجردة عن حكمة وغاية مطلوبة هو أحب إلي من قوتها(۱)، وأن تلك الأسباب المكروهة المفضية إليها لا يخرج تقديرها عن الحكمة لانضهامها إلى ما يحب، وإن كانت مكروهة له، فها قدرّها سُدى ولا شاءها عبثاً، ولا خلقها باطلاً ﴿ وَلِكَ فَلْنُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ النَّارِ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) لعلها هي أحب إليه من فواتها، كما في «فتح المجيد».

قوله: «ووعده الصادق؛ لأن الله تعالى وعد رسوله على أن يظهر أمره ودينه على الدين كله ولو كره المشركون، فمن ظن به تعالى أن دين نبيه سيضمحل ويبطل، ولا يظهر على الدين كله، فقد ظن به ظن السوء؛ لأنه ظن أنه يخلف الميعاد والله تعالى لا يخلف الميعاد».

قوله: «وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء(١) فيها يختص بهم، وفيها يفعله بغيرهم». قال ابن القيم: فمن قنط من رحمته، وأيس من روْحه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن جوّز عليه أن يعذب أولياءه مع إحسانهم وإخلاصهم ويسوي بينهم وبين أعدائه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه يترك خلقه سدى معطلين عن الأمر والنهي، ولا يرسل إليهم رسله، ولا ينزل إليهم كتبه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه لن يجمعهم بعد موتهم للثواب والعقاب في دار يجازي فيها المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، ويبين لخلقه حقيقة ما اختلفوا فيه، ويظهر للعالمين كلهم صدقه، وصدق رسله، وأن أعداءه كانوا هم الكاذبين؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه يضيع عليه عمله الصالح الذي عمله خالصاً لوجهه على امتثال أمره، ويُبطله عليه بلا سبب من العبد، أو أنه يعاقبه على فعله سبحانه به، أو ظن به أنه يجوز عليه أن يؤيّد أعداءه الكاذبين عليه بالمعجزات التي يؤيد بها أنبياءه ورسله، وأنه يحسن منه كل شيء حتى يعذب من أفنى عمره في طاعته، أي: كمحمد ﷺ فيخلده في الجحيم، أو أسفل سافلين، ومن استنفد عمره في عداوته، وعداوة رسله ودينه كأبي جهل فيرفعه إلى أعلى عليين، وكلا الأمرين في الحسن سواء عنده، ولا يعرف امتناع أحدهما، ووقوع الآخر إلا بخبر صادق(٢٠)، وإلا

<sup>(</sup>١) كما هو مذهب الجبرية من الجهمية وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) كما هو مذهب الجبرية من الجهمية والعقل يدرك حسناً وقبحاً لكنه مقيد بالشرع وهو خلاف الحسن والقبح اللذين عند المعتزلة من استقلال العقل بذلك دون الشرع.

فالعقل لا يقضي بقبح أحدهما، وحسن الآخر، فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه أخبر عن نفسه وصفاته وأفعاله بها ظاهره باطل، وتشبيه وتمثيل، وترك الحق لم يخبر به، وإنها رمز إليهم رموزاً بعيدة، وصرح دائماً بالتشبيه والتمثيل والباطل، وأراد من خلقه أن يُتعبوا أذهانهم وقواهم وأفكارهم في تحريف كلامه عن مواضعه، وتأويله على غير تأويله وأحالهم في معرفة أسمائه وصفاته على عقولهم وآرائهم لا على كتابه مع قدرته على أن يصرح لهم بالحق الذي ينبغي التصريح به، ويُريحهم من الألفاظ التي توقعهم في اعتقاد الباطل؛ فقد ظن به ظن السوء(١١)، ومن ظن به أن يكون له في ملكه ما لا يشاء ولا يقدر على إيجاده وتكوينه؛ فقد ظن به ظن السوء(٢)، ومن ظنّ أنه لا سمع له ولا بصر، ولا علم، ولا إرادة، ولا كلام يقوم به، وأنه لم يكلم أحداً من الخلق، ولا يتكلم أبداً؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه ليس فوق سهاواته على عرشه بائناً من خلقه، وأن نسبة ذاته تعالى إلى عرشه كنسبتها إلى أسفل سافلين وأنه أسفل كما أنه أعلى وأن ما قال: سبحان ربي الأسفل كمن قال: سبحان ربي الأعلى فقد ظن به أقبح الظن، ومن ظن أنه يحب الكفر والفسوق والعصيان والفساد، ولا يحب الإيهان والبر والطاعة والصلاح؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه لا يحب، ولا يرضى، ولا يغضب، ولا يوالي، ولا يعادى، ولا يقرب من أحد من خلقه ولا يقرب عنده أحد، وأن ذوات الشياطين في القرب منه كذوات الملائكة المقرَّبين؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه يسوّي بين المتضادين، أو يفرِّق بين المتساويين في كل وجه، أو يحبط طاعات العمر المديد الخالصة الصواب بكبرة واحدة تكون بعدها، فيخلده في الجحيم لتلك الكبيرة، كما يخلد من لم يؤمن به طرفة عين، واستنفد عمره في مساخطه، ومعاداة رسله

<sup>(</sup>١) كما هو قول أهل الكلام والنظر من الجهمية والمعتزلة وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) كما هو قول المعتزلة في أفعال العباد.

ودينه (١)؛ فقد ظن به ظن السوء.

وبالجملة: فمن ظن به خلاف ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، أو عطَّل حقائق ما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظنّ أن له ولداً أو شريكاً، أو أن أحداً يشفع عنده بدون إذنه أو أن بينه وبين خلقه وسائط يرفعون حوائجهم إليه، أو أنه نصب لعباده أولياء من دونه يتقربون بهم إليه؛ ويجعلونهم وسائط بينه وبينهم فيدعونهم، ويخافونهم، ويرجونهم؛ فقد ظن به أقبح الظن وأسوأه، ومن ظن به أنه ينال ما عنده بمعصيته ومخالفته، كما ينال بطاعته والتقرب إليه، فهو من ظن السوء، ومن ظن أنه إذا ترك لأجله شيئاً لم يعوضه خيراً منه، أو من فعل شيئاً لأجله لم يُعطه أفضل منه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه يغضب على عبده، ويعاقبه بغير جرم ولا سبب من العبد إلا بمجرد المشيئة؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه إذا صدق في الرغبة والرهبة، وتضرع إليه وسأل واستعان به، وتوكل عليه أنه يخيّبه فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن أنه يثيبه إذا عصاه، كما يثيبه إذا أطاعه، وسأله ذلك في دعائه؛ فقد ظن به خلاف ما هو أهله، وما لا يفعله، ومن ظن أنه إذا أغضبه وأسخطه ووقع في معاصيه، ثم اتخذ من دونه أولياء، ودعا من دونه مَلكاً، أو بشراً حياً أو ميتاً يرجو بذلك أن ينفعه عند ربه، ويخلِّصه من عذابه؛ فقد ظن به ظن السوء، ومن ظن به أنه يسلط على رسوله محمد ﷺ أعداءه تسليطاً مستقراً دائماً في حياته ومماته، وابتلاه بهم لا يفارقونه، فلما مات استبدوا بالأمر(٢) دون وصيّه(٣)، وأهل بيته، وسلبوهم حقهم، وأذلوهم من غير جرم، ولا ذنب لأوليائه وأهل الحق، وهو يرى ذلك

<sup>(</sup>١) هذا مذهب الخوارج والمعتزلة.

<sup>(</sup>٢) هم أبو بكر وعمر.

<sup>(</sup>٣) وهو على بن أبي طالب.

ويقدر على نصرة أوليائه وحزبه، ولا ينصرهم، ثم جعل المبدِّلين لدينه مضاجعيه في حفرته تسلّم أمته عليه وعليهم كل وقت، كما تظنه الرافضة؛ فقد ظن به أقبح الظن. انتهى اختصاراً.

وهو ينبهك على إحسان الظن بالله في كل شيء.

(فليعتن اللبيت): اللب العقل، واللبيب العاقل.

قوله: «ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر، وملامة له، وأنه كان ينبغى أن يكون كذا وكذا».

قلت: بل يبوحون بذلك، ويصرحون بها جهاراً في أشعارهم وكلامهم.

قال ابن عقيل في «الفنون»: الواحد من العوام إذا رأى مراكب مقلدة بالذهب والفضة، ودار مشيدة مملوءة بالخدم والزينة؛ قال: انظر إلى إعطائهم مع سوء أفعالهم، ولا يزال يلعنهم، ويذم معطيهم حتى يقول: فلان يصلي الجماعات والجمع، ولا يؤذي الذر، ولا يأخذ ما ليس له، ويؤدي الزكاة إذا كان له مال، ويجج ويجاهد، ولا ينال خلة بقلبه، ويظهر الإعجاب كأنه ينطق إنه لو كانت الشرائع حقاً لكان الأمر بخلاف ما ترى، وكان الصالح غنياً، والفاسق فقيراً (۱).

قال أبو الفرج ابن الجوزي: وهذه حالة قد شملت خلقاً كثيراً من العلماء والجهال، أولهم إبليس فإنه نظر بعقله، فقال: كيف يفضل الطين على جوهر النار؟! وفي ضمن اعتراضه: إن حكمتك قاصرة وأنا أجود، واتبع إبليس في تفضيله واعتراضه خلق كثير، مثل الراوندي والمعري من قوله:

إذا كان لا يحظى برزقك عاقل وترزق مجنوناً وترزق أحمقا ولا ذنب يا رب السماء على امرئ رأى منك ما لا يشتهى فتزندقا

<sup>(</sup>١) الله حكيم عليم لو كانت الدنيا والآخرة كلاهما للمؤمن لما بقي كافر، لكن الدنيا للمؤمن والكافر والآخرة للمؤمن.

وأمثال ذلك كثير في أولئك الذين ابتعدوا عن كتاب الله وسنة رسوله، وانطلقوا إلى أهوائهم، واعتمدوا على عقولهم القاصرة التي جعلتهم يعترضون على الله جل وعلا.

وكان أبو طالب المكي(١) يقول: ليس على المخلوق أضر من الخالق قال ابن الجوزي: ودخلت على صدَقَة بن الحسين الحدّاد، وكان فقيهاً غير أنه كان كثير الاعتراض وكان عليه جَرَب فقال: هذا ينبغي أن يكون على جمل لا عليّ وكان يتفقد الأكابر أكولاً فيقول: بعث لى هذا على الكِبَر وقت لا أقدر على أكله (٢)، وكان رجلٌ يصحبني قد قارب ثهانين سنة كثير الصلاة والصوم فمرض واشتد به المرض فقال: إن كان يريد أن أموت فيميتني وأما هذا التعذيب فها له معني، والله لو أعطاني الفردوس كان مكفوراً، ورأيت آخر تزيّا بالعلم إذا ضاق عليه رزقه يقول: أيش هذا التدبير؟ وعلى هذا كثير من العوام إذا ضاقت أرزاقهم اعترضوا، وربها قالوا: ما يريد يصلي وإذا رأوا رجلاً صالحاً مؤذياً قالوا: «ما يستحق» قدحاً في القدر، وكان قد جرى في زماننا تسلط من الظلمة، وقال بعض من تزيّا بالدين: هذا حكم بارد وما فهم الأحمق فإن لله على الظالم أن يسلط عليه أظلم منه، وفي الحمقي من يقول: أي فائدة في خلق الحيات والعقارب، وما علم أن ذلك أنموذجٌ لعقوبة المخالف، وهذا أمر قد شاع، ولهذا مددتُ النَّفَس فيه (٣)، وأعلم أن المعترض قد ارتفع أن يكون شريكاً وعلا الخالق بالحكم عليه، وهؤلاء كلهم كفرة (١٤) لأنهم رأوا حكمة الخالق قاصرة، وإذا كان توقُّفُ القلب عن الرضي

<sup>(</sup>١) هو محمد بن علي بن عطية الحارثي صاحب «قوت القلوب».

<sup>(</sup>٢) يقول بعث لي هذا الطعام في وقت كبري الـذي لا أقدر فيه على الأكل ولم يبعثه إليّ في وقت الشباب والقدرة على الأكل.

<sup>(</sup>٣) أي لهذه أطلت البحث والكلام فيه.

<sup>(</sup>٤) حكم هؤلاء المعترضين على الله.

بحكم الرسول على يُحْرج عن الإيهان قال: ﴿ فَلا وَرَيِّكَ لاَ يُوَّمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي الله، فِيما شَجَرَ بَيِّنَهُم ﴾ (النساء: ٦٥) فكيف يصح الإيهان مع الاعتراض على الله، وكان في زمن ابن عقيل رجل رأى بهيمة على غاية من السقم فال: وا رحمتي لك، وا قلة حيلتي في إقامة التأويل لمعذبك، فقال له ابن عقيل: إن لم تقدر على حمل هذا الأمر لأجل رقبتك الحيوانية ومناسبتك الجنسية، فعندك عقل تعرف حكم الصانع وحكمته يوجب عليك التأويل، فإن لم تجد استطرحت الفاطر العقل، حيث خانك العقل عن معرفة الحكمة في ذلك. انتهى.

قوله: «وفتيّس نفسك هل أنت سالم»: قال ابن القيم: أكثر الخلق إلا من شاء الله يظنون بالله غير الحق، وظن السوء، فإن غالب بني آدم يعتقد أنه مبخوس الحق، ناقص الحظ، وأنه يستحق فوق ما أعطاه الله، ولسان حاله يقول: ظلمني ربي، ومنعني ما أستحقه، ونفسه تشهد عليه بذلك، وهو بلسانه ينكره، ولا يتجاسر على التصريح به، ومن فتش نفسه وتغلغل في معرفة دفائنها وطواياها، ورأى ذلك فيها كامناً كمون النار في الزناد، فاقرع زناد من شئت ينبئك شررُها عها في زناده، فليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا الموضع، وليتب إلى الله ويستغفره كل وقت من ظنه بربه ظن السوء، وليظن السوء بنفسه التي هي مأوى كل سوء وصنيع كل شر، المركبه على الجهل والظلم، أولى بظن السوء من أحكم الحاكمين، وأعدل العادلين، وأرحم الراحمين، الغني الحميد الذي له الغنى التام، والحكمة وأعدل العادلين، وأرحم الراحمين، الغني الحميد الذي له الغنى التام، والحكمة التامة، المنزّه عن كل سوء في ذاته وصفاته وأفعاله وأسمائه، فذاته لها الكمال المطلق من كل وجه، وصفاته كذلك وأفعاله كلها حكمة ومصلحة ورحمة وعدل،

فلا تظنن بربك ظن سوء فيان الله أولى بالجميل ولا تظنن بنفسك قطَّ خيراً فكيف بظالم جانٍ جهول

وظن بنفسك السوأى تجدها كلذاك وخيرها كالمستحيل وما بك من تقى فيها وخير فتلك مواهب الرب الجليل وليس لها ولا منها ولكن من الرحمن فاشكر للدليل

قوله: «فإن ننج منها»: أي: من هذه الخصلة العظيمة.

قوله: «من ذي عظيمة»: أي: من شر عظيم.

قوله: «وإلا فإني لا إخالك»: هو بكسر الهمزة. أي: أظنك والله أعلم.



### باب ما جاء فی منکری القدر

الشِّجُجُ :

أي من الوعيد(١٠). والقدر بالفتح والسكون، ما يُقدِّر الله من القضاء، ولما كان توحيد الربوبية لا يتم إلا بإثبات القدر قال القرطبي: القدر مصدر قَدَرتُ الشيء بتخفيف الدال أقدُره قدْراً، وقَدَراً إذا حصلت بمقداره، ويقال فيه: قدَّرتُ أُقَدِّرُ تقديراً مشدد الدال(٢)، فإذا قلنا: إن الله تعالى قدر الأشياء فمعناه: إنه تعالى علم مقاديرها وأحوالها وأزمانها قبل إيجادها، ثم أوجد منها ما سبق في علمه أنه يوجده على نحو ما سبق في علمه فلا محدث في العالم العلوي والسفلي إلا هو صادر عن علمه تعالى وقدرته وإرادته، هذا هو المعلوم من دين السلف الماضين الذي دلت عليه البراهين. ذكر المصنف ما جاء في الوعيد فيمن أنكره تنبيهاً على وجوب الإيمان، ولهذا عده النبي على من أركان الإيمان كما ثبت في حديث جبريل -عليه السلام - لما سئل عن الإيمان فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره قال: صدقت»، وعن عبدالله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله على الله على الله تعالى كتب مقادير الخلائق قبل أن يخلق السهاوات والأرض بخمسين ألف سنة قال: وكان عرشه على الماء»، وعن ابن عمر -رضى الله عنهما- قال: قال رسول الله ﷺ: «كل شيء بقَدَر حتى العجزُ والكيسُ (٣) رواهما مسلم في «صحيحه»، وعن علي –رضي الله عنه– قال: قال

<sup>(</sup>١) الشديد، والنصوص تدل على كفر منكرى القدر بعد إقامة الحجة وكشف الشبهة.

<sup>(</sup>٢) لأنه من باب نصر ينصُر، ومن باب ضرب يضِرب، قدَر يقدُر، وقدِر يقِدر، بتخفيف الدال.

<sup>(</sup>٣) عطف على كل.

رسول الله على بالحق، ويؤمن عبد حتى يؤمن بأربع: يشهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله بعثني بالحق، ويؤمن بالموت، والبعث بعد الموت، ويؤمن بالقدر» رواه الترمذي وابن ماجه والحاكم في «مستدركه» والأحاديث في ذلك كثيرة جداً قد أفردها العلماء بالتصنيف. قال البغوي في «شرح السنة»: الإيهان بالقدر فرض لازم، وهو أن يعتقد أن الله تعالى خالق أعهال العباد، خيرها وشرها كتبها عليهم في اللوح المحفوظ قبل أن يخلقهم (۱). قال الله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا وقدره وإرادته ومشيئته غير أنه يرضى الإيهان والطاعة، ووعد عليهم الثواب، ولا يرضى الكفر والمعصية ووعد عليهما العقاب قال الله تعالى: ﴿ وَيُضِلُ اللّهُ يَرضَى الْكِيمِينَ وَيُقْعَلُ اللّهُ مَا يَشَاءً الله الله عالى: ﴿ وَيُضِلُ اللّهُ اللّهُ الله مَا يَشَاءً الله الله عليه الله عليه المعقب ورعد عليهما العقاب قال الله تعالى: ﴿ وَيُضِلُ اللّهُ الله الله عالى: ﴿ وَيُضِلُ اللّه الله عالى: ﴿ وَيُضِلُ الله الله عالى: ﴿ وَيُضِلُ الله الله عالى: ﴿ وَيُضِلُ الله الله عالى: ﴿ وَيُفِعَلُ الله مَا يَشَاءً الله الله عالى: ﴿ وَيُفِعَلُ اللّه عالى: ﴿ وَيُفِعَلُ الله عالى الله عاله عاله عالى الله عاله عاله عاله عاله عالى الله عاله عاله عاله عاله عاله عاله عالى اله

قال: والقدر سر من أسرار الله تعالى لم يطلع عليه ملكاً مقرَّباً، ولا نبياً مرسلاً، ولا يجوز الخوض فيه والبحث عنه بطريق العقل، بل يعتقد أن الله تعالى خلق الخلق فجعلهم فريقين: أهل يمين خلقهم للنعيم فضلاً، وأهل شهال خلقهم للجحيم عدلاً. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأَنا لِجَهَنَّمَ كَثِيراً مِّن اللهِ عنه وقال يا أمير (الأعراف: ١٧٩) وقد سأل رجلٌ علي بن أبي طالب -رضي الله عنه وقال يا أمير المؤمنين أخبرني عن القدر قال: طريق مظلم، فلا تسلكه، فأعاد السؤال فقال: بحر عميق فلا تلجه فلا تلجه فلا تلجه فلا تلجه فلا تلخه فلا تنفشه.

<sup>(</sup>١) وهذا قول أهل السنة قاطبة.

 <sup>(</sup>٢) وقال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا ﴾ ،
 وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَكَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَ آءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَنبٍ ۚ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ فَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ لَيْ اللَّهِ لَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ الللَّاللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

<sup>(</sup>٣) إن صح هذا عن علي فمراده أنه طريق مظلم وبحر عميق لمن خاض فيه بعقله مُعْرِضاً عن النصوص.

وقال شيخ الإسلام: مذهب أهل السنة في هذا الباب وغيره ما دل عليه الكتاب والسنة، وما عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، وهو أن الله خالق كل شيء وربه ومليكه، وقد دخل في ذلك جميع الأعيان القائمة بأنفسها وصفاتها القائمة بها من أفعال العباد وغير أفعال العباد، وأنه سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، فلا يكون في الوجود شيء إلا بمشيئته وقدرته، لا يمتنع عليه شيء شاءه، بل هو قادر على كل شي، ولا يشاء شيئاً إلا وهو قادر عليه، وأنه سبحانه يعلم ما كان وما يكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون، فقد دخل في ذلك أفعال العباد وغيرها، وقد قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلقهم، قدر أرزاقهم وآجالهم وأعمالهم، وكتب ذلك وكتب ما يصيرون إليه من سعادة وشقاوة، فهم يؤمنون بخلقه لكل شيء، وقدرته على كل شيء، ومشيئته لكل ما كان، وعلمه بالأشياء قبل أن تكون، وتقديره لها وكتابته إياها قبل أن تكون، وغلاة القدرية ينكرون علمه المتقدم وكتابته السابقة، ويزعمون أنه أمَرَ ونهى، وهو لا يعلم من يطيعه ممن يعصيه، بل الأمر أُنْف، أي مستأنف، وهذا القول أول ما حدث في الإسلام بعد انقراض عصر الخلفاء الراشدين، وبعد إمارة معاوية بن أبي سفيان في زمن الفتنة التي كانت بين ابن الزبير وبني أمية في آخر عصر عبدالله بن عمر، وعبدالله بن عباس وغيرهما من الصحابة، وكان أول من ظهر ذلك عنه بالبصرة معبد الجهني، فلما بلغ الصحابة قول هؤلاء تبرؤوا منهم وأنكروا مقالتهم، ثم لما كثر خوض الناس في القدر صار جمهورهم يقر بالعلم المتقدم والكتاب السابق، ولكن ينكرون عموم مشيئة الله وعموم خلقه وقدرته، ويظنون أنه لا معنى لمشيئته إلا أمره (١)، فها شاء فقد أمر به (٢)، وما لم يشأ لم يأمر به؛

<sup>(</sup>١) أي: أمره الديني الشرعي.

<sup>(</sup>٢) لأن المشيئة بمعنى الأمر الديني الشرعي.

فلزمهم أنه قد شاء ما لا يكون، ويكون ما لا يشاء. وأنكروا أن يكون الله خالقاً لأفعال العباد أو قادراً عليها أو أن يخص بعض عباده من النعم مما يقتضي إيهانهم به وطاعتهم له. وزعموا أن نعمته التي بها يمكن الإيهان والعمل الصالح على الكفار كأبي جهل وأبي لهب مثل نعمته بذلك على أبي بكر وعمر وعثمان وعلي بمنزلة رجل دفع إلى والديه بهال قسمه بينهم بالسوية، لكن هؤلاء أحدثوا أعهالهم الصالحة، وهؤلاء أحدثوا أعهالهم الفاسدة من غير نعمة خص الله بها المؤمنين، وهذا قول باطل، وقد قال الله تعالى: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسَلَمُواً قُل لاَ تَمُنُواً (١) عَلَى وقال: ﴿ وَلَكِنَ اللهُ عَلَيْكُمُ الْإِيمَانِ وَزَيّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وقال: ﴿ وَلَكِنَ اللهُ عَلَيْكُمُ الْإِيمَانِ وَزَيّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وقال: ﴿ وَلَكِنَ اللهَ عَبْدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْلُمُ عَلَى اللهُ عَلَيْدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُمُ الرَّشِ وَعِنْ عَلَيْكُمُ الرَّشِدُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُمُ الرَّسُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُمُ الرَّسُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْك

قال ابن القيم ما معناه: مراتب القضاء والقدر أربع مراتب.

الأولى: علم الرب سبحانه بالأشياء قبل كونها.

الثانية: كتابة ذلك عنده في الأزل قبل خلق السهاوات والأرض.

الثالثة: مشيئته المتناولة لكل موجود فلا خروج لكائن (٣) كما لا خروج له عن علمه.

الرابعة: خلقه لها وإيجاده وتكوينه، فالله خالق كل شيء، وما سواه مخلوق(١).

#### 000

<sup>(</sup>١) فدل على أن المنة والنعمة على المسلم من الله.

<sup>(</sup>٢) فدل على أن تحبيب الإيمان للمؤمنين فضل من الله ونعمة خصهم بها.

<sup>(</sup>٣) عن مشيئته.

 <sup>(</sup>٤) وقال شيخ الإسلام في «الواسطية»: والإيهان بالقدر على درجتين، وكل درجة تتضمن شيئين،
 الأولى: العلم، وتتضمن الكتابة، والثانية: وتتضمن الخلق والإيجاد.

وَقَالَ ابنُ عُمَرَ: «وَالَّذِي نَفسِي بِيَدِهِ، لَو كَانَ لأَحَدِهِم مِثلُ أُحَدٍ ذَهَباً ثُمَّ أَنفَقَهُ فِي سَبِيلِ اللهُ مَا قَبِلَهُ الله مِنهُ، حَتَّى يُؤمِن بِالقَدَرِ» ((). ثُمَّ استَدَلَّ بِقُولِ النَّبِيِّ أَنفَقَهُ فِي سَبِيلِ الله مَا قَبِلَهُ الله مِنهُ، حَتَّى يُؤمِن بِالقَدَرِ» ((). ثُمَّ استَدَلَّ بِقُولِ النَّبِيِّ أَنفَقَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ مَا قَبِلَهُ اللهِ وَمُلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ بالله وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ بالله وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ باللهُ وَمُلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وَتُؤمِنَ باللهُ وَمُلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وتُؤمِنَ باللهُ وَمُلاَئِكَتِهِ وَكُتُبُهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِ، وتُؤمِنَ باللهُ وَمِلاَئِكَتِهِ وَكُتُبُهِ وَرُسُلِهِ وَاليَومِ الآخِرِهُ وَشَرِّهِ وَلَا لَهُ مِنْ اللهُ مَا لَهُ إِللهَدِينَ اللهُ مَا اللهُ لَا أَنْ تُولِهُ اللهِ اللهَدَهُ فَي سَبِيلِ اللهُ ال

قوله: «وقال ابن عمر»: هو عبدالله بن عمر بن الخطاب.

قوله: «لو كان لأحدهم مثل أحد ذهباً، ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه» إلخ هذا قول ابن عمر لغلاة القدرية الذين أنكروا أن يكون الله تعالى عالماً بشيء من أعهال العباد قبل وقوعها منهم، وإنها يعلمها بعد كونها منهم كها تقدم عنهم. قال القرطبي: ولا شك في تكفير من يذهب إلى ذلك (٢٠)، فإنه جحد معلوم من الشرع بالضرورة، لذلك تبرأ منهم ابن عمر، وأفتى بأنهم لا تقبل منهم أعهاهم ولا نفقاتهم، وأنهم كمن قال الله فيهم: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمُ أَن تُقبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلّا أَنّهُمُ نَفقاتُهُمْ وَبُرِسُولِهِ عَلَى (التوبة: ٤٥) وهذا المذهب قد تُرك اليوم، فلا يعرف من يُنسب إليه من المتأخرين من أهل البدع المشهورين. فقال شيخ الإسلام: لما ذكر كلام ابن عمر هذا ، وكذلك كلام ابن عباس، وجابر بن عبدالله، وواثلة بن كلام ابن عمر هذا ، وكذلك كلام ابن عباس، وجابر بن عبدالله، وواثلة بن الأسقع وغيرهم من الصحابة والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، وسائر أئمة المسلمين، فيهم كثير، حتى قال: فيهم الأئمة، كمالك والشافعي، وأحمد بن حنبل المسلمين، فيهم كثير، حتى قال: فيهم الأئمة، كمالك والشافعي، وأحمد بن حنبل

<sup>(</sup>١) وهذا يدل على أن ابن عمر يرى أن منكر القدر كافر لأنه هو الذي تحبط أعماله ولا تُقبل منه كما قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنْتُهُمْ إِلَّا آَنَّهُمْ كَا قَالِ

<sup>(</sup>٢) وهؤلاء الغلاة هم الذين قال فيهم الشافعي -رحمه الله-: «ناظروا القدرية بالعلم فإن أقروا خصموا وإن أنكروه كفروا» وهذا كلام عظيم جيّد من أبي عبدالله الشافعي، لأنهم إن أقروا بالعلم أقروا بالقدر فهو ما يشاء ويخلق وفق علمه، وإن أنكروا العلم فقد نسبوا إلى الله الجهل والتنقُّص وهذا كفر.

وغيرهم: إن المنكرين لعلم الله المتقدم ينكرون القدر.

وقوله: «ثم استدل بقول النبي على الإيهان أن تؤمن بالله(١)، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»: فجعل النبي على في هذا الحديث كأنه لما سئل عن الإسلام ذكر أركان الإسلام الخمسة لأنها أصل الإسلام، ولما سئل عن الإيمان أجاب بقوله: «أن تؤمن بالله» إلى آخره فيكون المراد حينئذٍ بالإيمان جنس تصديق القلب، وبالإسلام جنس العمل، والقرآن والسنة مملوءان بإطلاق الإيمان على الأعمال كما هما مملوءان بإطلاق الإسلام على الإيمان الباطن، مع ظهور دلالتهما أيضاً على الفرق بينهما، ولكن حيث أُفرد أحد الاسمين دخل فيه الآخر، وإنها يفرق بينهما حيث فرق أحد الاسمين بالآخر، ومن أراد تحقيق ما أشرنا إليه فليراجع كتاب «الإيمان الكبير» لشيخ الإسلام. إذا تبين هذا فوجه استدلال ابن عمر بالحديث من جهة أن النبي عَلَيْ عدّ الإيمان بالقدر من أركان الإيهان، فمن أنكره لم يكن مؤمناً، إذ الكافر بالبعض كافر بالكل، فلا يكون مؤمناً متقياً، والله لا يقبل إلا من المتقين، وهذا قطعة من حديث جبريل -عليه السلام-، وقد أخرجه مسلم بطوله أول كتاب الإيمان في «صحيحه» من حديث يحيى بن يعمر، عن ابن عمر، ولفظه: عن يحيى بن يعمر قال: كان أول من قال في القدر بالبصرة معبد الجهني، فانطلقت أنا وحميد بن عبدالرحمن الحِمْيَري حاجّين أو معتمرين، فقلنا لو لقينا أحداً من أصحاب رسول الله ﷺ فسألناه عما يقول هؤلاء في القدر، فوُفِّق (٢) لنا عبدالله بن عمر بن الخطاب داخلاً المسجد، فاكْتنَفْتُه

<sup>(</sup>۱) حديث جبريل، حديث عظيم فيه قواعد الإسلام وأركانه وأصوله وقواعد الإيهان وأصوله وبقية الأعهال الظاهرة وهي أعهال الجوارح تبع لأركان الإسلام، وبقية أعهال القلوب تبع لأصول الإيهان، وبالالتزام بأركان الإسلام يتميز عن الكفار وينفصل عنهم وباعتقاده لأصول الإيهان وأركانه يتميز عن المنافقين وينفصل عنهم.

<sup>(</sup>٢) أي قدر.

أنا وصاحبي، أحدنا عن يمينه، والآخر عن شهاله، فظننت أن صاحبي سيكل الكلام إلي فقلت يا أبا عبدالرحمن إنه قد ظهر قبلنا أناس يقرؤون القرآن ويتقفّرون (۱) العلم، وذكر من شأنهم وأنهم يزعمون أن لا قَدَر، وأن الأمر أُنُف. قال: فإذا لقيت أولئك فأخبرهم أني برئ منهم، وأنهم براء مني، والذي يحلف به عبدالله بن عمر لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبا فأنفقه ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر، ثم قال: حدثني أبي عمر بن الخطاب قال: «بينها نحن جلوس عند رسول الله ذات يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منها أحد حتى جلس إلى النبي في فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، فقال: يا محمد أخبرني عن الإسلام، وذكر الحديث، وقوله: خيره وشره، أي: أنه تعالى قدّر الخير والشر قبل وقوله: خيره وشره، أي: أنه تعالى قدّر الخير والشر قبل خلق الخلق، وأن جميع الكائنات بقضائه وقدره وإرادته لقوله تعالى: ﴿وَحَلَقَ كُلُ مَنْ عَمْلُونَ الله (الفرقان: ۲). ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا نَعْمَلُونَ الله (الصافات: ۹۲)

فإن قلت: كيف قال: «وتؤمن بالقدر خيره وشره» وقد قال في الحديث: «والشر ليس إليك»؟

قيل: إثبات الشر في القضاء والقدر، إنها هو بالإضافة إلى العبد، والمفعول إن كان مقدراً عليه، فهو بسبب جهله وظلمه وذنوبه، لا إلى الخالق، فله في ذلك من الحِكم ما تقصر عنه أفهام البشر؛ لأن الشر إنها هو بالذنوب وعقوباتها في الدنيا والآخرة، فهو شر بالإضافة إلى العبد، أما بالإضافة إلى الرب سبحانه وتعالى، فكله خير وحكمة، فإنه صادر عن حُكمه وعلمه، وما كان كذلك فهو خير محضٌ

<sup>(</sup>١) أي: يطلبونه ويتتبعونه.

بالنسبة إلى الرب سبحانه وتعالى، إذ هو موجَب أسمائه وصفاته، ولهذا قال: «والشر ليس إليك» أي: تمتنع إضافته إليك بوجه من الوجوه، فلا يضاف الشر إلى ذاته وصفاته، ولا أسمائه ولا أفعاله، فإن ذاته منزهةٌ عن كل شر، وصفاته كذلك، إذ كلها صفات كمال، ونعوت جلال، لا نقص فيها بوجه من الوجوه، وأسماؤه كلها حسني ليس فيها اسم ذم ولا عيب، وأفعاله حكمة ورحمة ومصلحة وإحسان وعدل، لا تخرج عن ذلك البتّة، وهو المحمود على ذلك، فتستحيل إضافة الشر إليه، فإنه ليس شر في الوجود إلا الذنوب وعقوبتها، وكونها ذنوباً تأتي من نفس العبد، فإن سبب الذنب الظلم والجهل، وهما في نفس العبد، فإنه ذات مستلزمة للجهل والظلم، وما فيه من العلم والعدل فإنها حصل له بفضل الله عليه، وهو أمر خارج عن نفسه، فمن أراد الله به خيراً أعطاه الفضل فصدر منه الإحسان والبر والطاعة، ومن أرد به شراً أمسكه عنه وخلاَّه ودواعي نفسه وطبعه وموجَبها، فصدر عنه موجَب الجهل والظلم من كل شر وقبيح، وليس منعه من ذلك شرأً، ولله في ذلك الحكمة التامة، والحجة البالغة، فهذا عدله وذلك فضله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم، وهو العلى الحكيم، هذا معنى كلام ابن القيم، وهو الحق. وحاصله: أن الشر راجع إلى مفعولاته (١) لا إلى ذاته وصفاته، ويتبين ذلك بمثال ولله المثل الأعلى، لو أن ملكاً من ملوك العدل كان معروفاً بقمع المخالفين وأهل الفساد، مقيماً للحدود والتعزيرات الشرعية على أرباب أصحابها، لعدُّوا ذلك خيراً يحمده عليه الملوك ويمدحه الناس ويشكرونه على ذلك، فهو خير بالنسبة إلى الملوك، يُمدح ويُثنى به ويشكر عليه وإن كان شراً بالنسبة إلى من أقيم عليه، فرب العالمين أولى بذلك؛ لأن الكمال المطلق من جميع الوجوه والاعتبارات

<sup>(</sup>۱) المفعولات المخلوقات المنفصلة كزيد وبكر والشمس والأرض مثلاً بخلاف الخلق والرزق مثلاً، فالمفعولات غير الفعل.

تيسيرالعزيز الحمي⇒ تيسيرالعزيز الحمي

وأيضاً فلولا الشر هل كان يُعرف الخير، فإن الضد لا يُعرف إلا بضده، فإن لم تُحِط به خُبراً فاذكر كلام ابن عقيل في الباب الذي قبل هذا ، وأسلم تسلم، والله أعلم.



وَعَن عُبَادَةَ بِنِ الصَّامِتِ أَنَّهُ قَالَ لابنِهِ: «يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ الإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ»(١)، صَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ القَلَمَ، فَقَالَ: اكْتُب، قَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ». يَا بُنَيَّ! مَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنِي».

قوله: «يا بنى إنك لن تجد طعم الإيمان» إلى آخره: ابنه هذا هو الوليد بن عبادة كما صرح به الترمذي في روايته، وفيه أن للإيمان طعماً، وهو كذلك، فإن له حلاوة وطعماً، من ذاقه تسلَّى به عن الدنيا وما عليها، وقد قال النبي ﷺ: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان...» الحديث وإنما يكون العبد كذلك إذا كان مؤمناً بالقدر، إذ يمتنع أن توجد الثلاث فيه وهو لا يؤمن بالقدر بل يكذب به ويرد على الله كلامه وعلى الرسول ﷺ مقالته، فإن المحبة التامة تقتضي المتابعة التامة، فمن لم يؤمن بالقدر، لم يكن الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، فلا يجد حلاوة الإيمان ولا طعمه، بل إن كان منكراً للعلم القديم، فهو كافر كها تقدم، ولهذا روي عن بعض الأئمة القدرية الكبار بإسناد صحيح أنه قال لما ذكر حديث ابن مسعود -رضى الله عنه- «حدثني الصادق المصدوق» الحديث: لو سمعت الأعمش يقول هذا لكذبته، ولو سمعت زيد بن وهب يقول هذا لأجبته، ولو سمعت عبدالله بن مسعود يقول هذا ما قبلته، ولو سمعت رسول الله ﷺ يقول هذا لرددته، وذكر كلمة بعدها. فهذا كفر صريح نعوذ بالله من موجبات غضبه، وأليم عقابه، وقد بين الحديث كيفية الإيمان بالقدر: أن يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه، وهذا كما قال النبي ﷺ في حديث جابر -رضي الله عنه-: «لا يؤمن

<sup>(</sup>١) وهذا تفسير للشيء ببعض معناه، لأن هذا من القدر والقدر أعم من ذلك.

عبد حتى يؤمن بالقدر خيره وشره حتى إن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه» رواه الترمذي، والمعنى: أن العبد لا يؤمن حتى يعلم أن ما يصيبه إنها أصابه في القدر، أي: ما قدر عليه من الخير والشر، لم يكن ليخطئه، أي: يجاوزه فلا يصيبه، وإن ما أخطأ من الخير والشر في القدر، أي: لم يقدر عليه، ما لم يكن ليصيبه، كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنفُسِكُمُ إِلَّا فِي ليصيبه، كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَالَّهُ يَسِيرُ اللهِ اللهُ الله

وقال تعالى: ﴿ قُل لَن يُصِيبَ نَاۤ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَـنَنَا ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَيتَوَكَ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ



وَفِي رِوَايَةٍ لأَحَدِ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا خَلَقَ الله تَعَالَى القَلَمُ، فَقَالَ: اكْتُبْ، فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ مَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ».

قوله: «إن أول ما خلق الله القلم» قال شيخ الإسلام: قد ذكرنا أن للسلف في العرش والقلم أيهما خلق قبل الآخر قولين، كما ذكر ذلك الحافظ أبو العلاء الهمداني وغيره.

أحدهما: أن القلم خلق أولاً، كما أطلق ذلك غير واحد، وهذا هو الذي يفهم من ظاهر كتب المصنفين في «الأوائل» كلحافظ أبي عروبة الحراني ولد أبي القاسم الطبراني، للحديث الذي رواه أبو داود في «سننه» عن عبادة بن الصامت، وذكر الحديث المشروح.

والثاني: أن العرش خلق أو لاً. قال الإمام عثمان بن سعيد الدارمي في تصنيفه في «الرد على الجهمية»: حدثنا محمد بن كثير العبدي، أنبأنا سفيان الثوري، ثنا أبو هاشم، عن مجاهد، عن ابن عباس قال: «إن الله كان على عرشه قبل أن يخلق شيئاً، فكان أول ما خلق الله القلم، فأمره أن يكتب ما هو كائن، وأن ما يجري على الناس على أمر قد فرغ منه»، وكذلك ذكر الحافظ أبو بكر البيهقي في كتاب «الأسهاء والصفات» لما ذكر بدء الخلق، ثم ذكر حديث الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس أنه سئل عن قول الله تعالى: ﴿وَكَاكَ عَرْشُهُ وَكَالًا المَاءً عَلَى الله القاسم بن عبي ألماءً في هود: ٧) على أي شيء؟ قال: على متن الريح. وروى حديث القاسم بن «أول شيء خلقه الله القلم، وأمره فكتب كل شيء يكون» قال البيهقي: وإنها أراد مرة، عن حسين الذي أشار إليه، وهو ما رواه البخاري من غير وجه مرفوعاً عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عنه: «كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء، ثم خلق السهاوات عرشه والأرض، وكتب في الذكر كل شيء» رواه البيهقي كها رواه محمد بن هارون والأرض، وكتب في الذكر كل شيء» رواه البيهقي كها رواه محمد بن هارون

الروياني في «مسنده»، وعثمان بن سعيد الدارمي وغيرهما من حديث الثقات المتفق على ثقتهم، عن أبي إسحاق، عن الأعمش، عن جامع بن شداد، عن صفوان بن محرز، عن عمران بن حصين، عن النبي على قال: «كان الله ولم يكن شيء غيره وكان عرشه على الماء ثم كتب في الذكر كل شيء، ثم خلق السهاوات»، وذكر أحاديث وآثاراً، ثم قال ما معناه: فثبت في النصوص الصحيحة أن العرش خلق أولاً، وقال ابن كثير: قال قائلون: خلق القلم أولاً، وهذا اختيار ابن جرير وابن الجوزي وغيرهما. قال ابن جرير وبعد القلم السحاب الرقيق، وبعده العرش، واحتجوا بحديث عبادة.

والذي عليه الجمهور أن العرش مخلوق قبل ذلك، كما دل على ذلك الحديث الذي رواه مسلم في «صحيحه» يعني حديث عبدالله بن عمرو بن العاص الذي تقدم. قالوا: وهذا التقدير هو كتابته بالقلم بالمقادير، وقد دل الحديث أن ذلك بعد خلق العرش، فثبت تقديم العرش على القلم الذي كتب به المقادير كما ذهب إلى ذلك الجماهير. ويحمل حديث القلم على أنه أول المخلوقات من هذا العالم. انتهى بمعناه.

قوله: «اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة». قال شيخ الإسلام وكذلك في حديث ابن عباس وغيره، وهذا يبين أنه إنها أمره حينئذٍ أن يكتب مقادير الخلق إلى قيام الساعة، لم يكن حينئذٍ ما يكون بعد ذلك.

قوله: «من مات على غير هذا لم يكن مني»: أي: لأنه إذا كان جاحداً للعلم القديم فهو كافر، كما قال كثير من أئمة السلف: ناظروا القدرية بالعلم فإن أقروا به خُصموا، وإن جحدوا كفروا، يريدون أن من أنكر العلم القديم السابق بأفعال العباد، وأن الله قسمهم قبل خلقهم إلى شقي وسعيد، وكتب ذلك عنده في كتاب حفيظ، فقد كذّب القرآن، فيكفر بذلك، كما نص عليه الشافعي، وأحمد وغيرهما، وإن أقروا بذلك أن وأنكروا أن الله خلق أفعال العباد، وشاءها وأرادها بينهم إرادة

<sup>(</sup>١) أي العلم القديم.

كونية قدرية، فقد خُصموا؛ لأن ما أقروا به حجة عليهم فيما أنكروه، وفي تكفير هؤلاء نزاع مشهور، وبالجملة فهم أهل بدعة شنيعة، والرسول على برئ منهم، كما هو برئ من الأولين، وقد بيض المصنف آخر هذا الحديث ليعزوه، وقد رواه أبو داود وهذا لفظه، ورواه أحمد والترمذي وغيرهما.



وَفِي رِوَايَةٍ لابنِ وَهبٍ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «فَمَن لَم يُؤمِن بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ: أَحْرَقَهُ الله بالنَّارِ».

قوله: «وفي رواية لابن وهب»: هو الإمام الحافظ عبدالله بن وهب بن مسلم القرشي مولاهم المصري، الفقيه، ثقة إمام مشهور، عابد، وله مصنفات منها: «الجامع» وغيره. مات سنة سبع وتسعين ومئة وله اثنان وسبعون سنة (١).

قوله: «أحرقه الله بالنار»: أي: لكفره أو بدعته إن كان ممن يقر بالعلم السابق وينكر خلق أفعال العباد، فإن صاحب البدعة متعرض للوعيد كأصحاب الكبائر، بل أعظم.



<sup>(</sup>١) وهو ممن يروي عن الإمام مالك.

وَفِي «المَسنَدِ» وَ«السُّنَنِ» عَن ابنِ الدِّيلَمِي قَالَ: «أَتَيْتُ أُبِيَّ بْنَ كَعْبٍ، فَقُلْتُ: فِي نَفْسِي شَيْءٌ مِنَ القَدَرِ، فَحَدِّثْنِي بِشَيْءٍ لَعَلَّ الله أَنْ يُذْهِبَهُ مِنْ قَلْبِي». فَقَالَ: «لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا قَبِلَهُ الله مِنْكَ (۱) حَتَّى تُؤْمِنَ بِالقَدَرِ، وَتَعْلَمَ فَقَالَ: «لَوْ أَنْفَقْتَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا قَبِلَهُ الله مِنْكَ (۱) حَتَّى تُؤْمِنَ بِالقَدَرِ، وَتَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلَوْ مُتَّ عَلَى أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَلَوْ مُتَّ عَلَى غَيْرِ هَذَا، لَكُنتَ مِن أَهلِ النَّارَ». قَالَ: فَأَتَيْتُ عَبْدَالله ابْنَ مَسْعُودٍ وَحُذَيْفَةَ بْنَ عَيْرِ هَذَا، لَكُنتَ مِن أَهلِ النَّارَ». قَالَ: فَأَتَيْتُ عَبْدَالله ابْنَ مَسْعُودٍ وَحُذَيْفَةَ بْنَ اليَهِنِ وَزَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ؛ كُلُّهُم حَدَّثَنِي بِمِثلِ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْكِ. حَدِيثٌ اليَهانِ وَزَيْدَ بْنَ ثَابِتٍ؛ كُلُّهُم حَدَّثَنِي بِمِثلِ ذَلِكَ عَنِ النَّبِيِّ عَيْكِ. حَدِيثٌ صَحِيحٌ، رَوَاهُ الْحَاكِمُ فِي «مُسْتَدْرَكِهِ».

قوله: «وفي المسند»: أي: مسند الإمام أحمد، و «السنن»: أي «سنن أبي داود» و «ابن ماجه» فقط، بمعنى ما ذكر المصنف، وفيه زيادة اختصرها المصنف، ولفظ ابن ماجه: حدثنا علي بن محمد، حدثنا إسحاق بن سليان قال: سمعت أبا سنان، عن وهب بن خالد الحمصي، عن ابن الديلمي قال: وقع في نفسي شيء من هذا القدر وخشيت أن يُفسد علي ديني وأمري فأتيت أبي بن كعب فقلت: يا أبا المنذر إنه قد وقع في قلبي شيء من هذا القدر فخشيت علي ديني وأمري، فحدثني من ذلك بشيء لعل الله أن ينفعني فقال: لو أن الله عذب أهل سهاواته وأهل أرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم لكانت رحمته خيراً لهم من أعهالهم، ولو كان لك مثل أحد ذهباً أو مثل جبل أحد تنفقه في سبيل الله ما قبل منك حتى تؤمن بالقدر فتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، وإنك

<sup>(</sup>۱) وهذا حكم يكفر من لم يؤمن بالقدر من النبي على فيها رواه أبي وابن مسعود وحذيفة لأن الكافر هو الذي لا تقبل أعهاله كها قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن ثُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلّا أَنَّهُمْ الكافر هو الذي لا تقبل أعهاله كها قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن ثُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلّا أَنَّهُمْ الكافر كافر لا تقبل أعهاله لأنه منكر لأصل من أصول الإيهان قال تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللّا يَهِن فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ مُ ﴾.

إن مت على غير هذا دخلت النار، ولا عليك أن تأتي يا أخي عبدالله بن مسعود فتسأل، فأتيت عبدالله فسألته، فذكر مثل ما قال أبيّ، وقال لي: لا عليك أن تأتي حذيفة فأتيت حذيفة فسألته، فقال مثل ما قال: ائت زيد بن ثابت فاسأله، فأتيت زيد بن ثابت فسألته فقال: سمعت رسول الله على يقول: «لو أن الله عذب أهل سهاواته وأهل أرضه لعذبهم وهو غير ظالم لهم، ولو رحمهم لكانت رحمته خيراً لهم من أعهاهم، ولو كان مثل أحد أو مثل جبل أحد ذهباً تنفقه في سبيل الله ما قبله الله من عالمه منك حتى تؤمن بالقدر كله فتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، وأنك إن مت على غير هذا دخلت النار» هذا حديث ابن ماجه، ولفظ أبي داود كها ذكره المصنف إلا أنه قال: ثم أتيت عبدالله بن مسعود فقال مثل ذلك، ثم أتيت حذيفة فقال مثل ذلك، ثم أتيت ويد بن ثابت فحدثني عن النبي بمثل ذلك.

قوله: «عن ابن الديلمي»: هو عبدالله بن فيروز الديلمي، وفيروز قاتل الأسود العنسي الكذاب، وعبدالله هذا ثقة من كبار التابعين، بل ذكره بعضهم في الصحابة، والديلمي نسبة إلى الديلم، وهو من أبناء الفرس الذين بعثهم كسرى إلى اليمن.

قوله: «وقع في نفسي شيء من القدر»: أي شك واضطراب يؤدي إلى شك فيه، أو جحد له.

قوله: «لو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك»: هذا تمثيل على سبيل الفرض لا تحديد، إذ لو فُرض إنفاق ملء السهاوات والأرض كان ذلك (١).

قوله: «حتى تؤمن بالقدر»: أي: بأن جميع الأمور الكائنة خيرها وشرها،

<sup>(</sup>١) لأنه كافر، والكافر لا تقبل نفقاته ولا أعماله قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ لَا يَعْلَمُ اللَّهِ وَبِرَسُولِهِ ﴾، وقال: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ، ﴾.

الحميح تيسير العزيز الحميح (۷۸٤)

وحلوها ومرها، ونفعها وضرها، وقليلها وكثيرها، وكبيرها وصغيرها بقضائه وقدره وإرادته ومشيئته وأمره، كها ذكر عن علي –رضي الله عنه–.



## باب ما جاء في المصورين <sup>(۱)</sup>

عَن أَبِي هُرَيرَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: قَالَ اللهُ تَعَالَى: «وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذَهَبَ يَخْلُقُ كَخَلْقِي، فَلْيَخْلُقُوا ذَرَّةً، أَو لْيَخْلُقُوا حَبَّةً، أَو لِيَخْلُقُوا حَبَّةً، أَو لِيَخْلُقُوا صَبَّةً، أَو لِيَخْلُقُوا شَعِيرةً». [أخرَجَاهُ].

[وَلَـهُمَا] عَن عَائِشَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْها- أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «أَشَدُّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ القِيَامَةِ الَّذِينَ يُضَاهُئُونَ بِخَلْقِ الله».

[وَلَـهُمَا] عَن ابنِ عَبَّاسٍ: سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «كُلُّ مُصَوِّرٍ فِي النَّارِ، يُجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صَوَّرَهَا نَفْسٌ يُعَذَّبُ بِهَا فِي جَهَنَّمَ».

[وَلَـهُمَا] عَنهُ مَرفُوعاً: «مَنْ صَوَّرَ صُورَةً فِي الدُّنْيَا؛ كُلِّفَ أَنْ يَنْفُخَ فِيهَا الرُّوحَ، وَلَيْسَ بِنَافِخ».

<sup>(</sup>۱) تصوير ذوات الأرواح من الآدميين والحيوانات والطيور والحشرات إن كان التصوير له ظل كالصورة المجسمة فهي حرام بالإجماع، وإن كان التصوير لا ظل له كالصور في القهاش والقرطاس وعلى الجدران فهي حرام عند جمهور العلماء ومنهم الأئمة الأربعة وخالف في ذلك بعض التابعين فقالوا بجوازها وهم محجوجون بالنصوص كحديث السيّر الذي وضعته عائشة على الباب فلم يدخل جبريل حتى جعل قطعتان، ومحو النبي على للصور التي على جدران الكعبة بالماء يوم فتح مكة، وحديث أبي الهيّاج الأسدي عن على: لا تدع صورة إلا طمستها، أما إباحة بعض المعاصرين للصور الشمسية (الفوتوغرافية) وقولهم: إنها عكس وأنها حبسٌ لا ظل فهذا مكابرة للواقع، وأما تصوير الشجر وما لا روح فيه فالصواب جوازه وإن كان فيه خلاف ضعيف كها قال ابن عباس فإن كنت لا بد فاعلاً فصوِّر الشجر وما لا روح فيه ويدل على إباحته قوله في الحديث: «كُلِّف أن ينفخ فيها الروح» والشجر ونحوه لا روح فيه.

### الشِّنجُجُ :

قوله: «ما جاء في المصورين». أي: من عظيم عقوبة الله لهم وعذابه. وقد ذكر النبي على العلة، وهي المضاهاة بخلق الله؛ لأن الله تعالى له الخلق والأمر فهو رب كل شيء ومليكه، وهو خالق كل شيء، وهو الذي صوَّر جميع المخلوقات، وجعل فيها الأرواح التي تحصل بها الحياة، كما قال الله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَن مَّاءِ مَهِ مِن كُلُ شَيْءِ خُلَقَهُ مَ وَيَدَأَ خُلُق ٱلإِنسَنِ مِن طِينِ ﴿ اللَّهُ مَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِن مَّاءٍ مَهِ مِن رُوحِهِ مَ وَحَعَلَ لَكُمُ السَّمَّعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا تَشْكُرُون ﴿ السَّمَعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا تَشْكُرُون ﴿ اللهِ السَّمَعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا تَشْكُرُون ﴿ اللهِ السَّمَعَ وَالْأَبْصَدَرَ وَالْأَفْتِدَةً قَلِيلًا مَا تَشْكُرُون ﴾ (السجدة: ٧-٩).

فالمصور لما صور الصورة على شكل ما خلقه الله تعالى من إنسان وبهيمة صار مضاهياً لخلق الله، فصار ما صوَّر عذاباً له يوم القيامة، وكُلِّف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ، فكان أشد الناس عذاباً؛ لأن ذنبه من أكبر الذنوب.

فإذا كان هذا فيمن صوَّر صورة على مثال ما خلقه الله تعالى من الحيوان، فكيف بحال من سوَّى المخلوق برب العالمين، وشبَّهه بخلقه، وصرف له شيئاً من العبادة التي ما خلق الله الخلق إلا ليعبدوه وحده بها لا يستحقه غيره من كل عمل بحبه الله من العبد ويرضاه؟! فتسوية المخلوق بالخالق بصرف حقه لمن لا يستحقه من خلقه، وجعله شريكاً له فيها اختص به تعالى وتقدس، هو أعظم ذنب عُصيَ الله تعالى به. ولهذا أرسل رسله، وأنزل كتبه، لبيان هذا الشرك والنهي عنه، وإخلاص العبادة بجميع أنواعها لله تعالى. فنجَّى الله تعالى رسله ومن أطاعهم، وأهلك من جحد التوحيد، واستمر على الشرك والتنديد، فها أعظمه من ذنب ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِكُ لِمِ الشَرِكُ والتنديد، فها أعظمه من ذنب ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكُ بِهِ الرِّيمُ فِي مَكَانِ سَحِقِ ﴿ ") ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَكَأَنَّما خَرً

[وَلِمُسلِم] عَن أَبِي الْهَيَّاجِ قَالَ: قَالَ لِي عَلِيُّ: «أَلاَّ أَبْعَثُكَ عَلَى مَا بَعَثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ الله ﷺ؟ أَنْ لاَ تَدَعَ صُورَةً؛ إِلاَّ طَمَسْتَها، وَلاَ قَبْرًا مُشْرِفًا؛ إِلاَّ سَوَّيْتَهُ».

قوله: «ولمسلم عن أبي الهياج الأسدي -حيّان بن حصين- قال لي علي -رضي الله عنه ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ؟ أن لا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته».

فيه تصريح بأن النبي على بعث علياً لذلك، أما الصور فلمضاهاتها لخلق الله، وأما تسوية القبور فلما في تعليتها من الفتنة بأربابها وتعظيمها، وهو من ذرائع الشرك ووسائله؛ فصرف الهمم إلى هذا وأمثاله من مصالح الدين ومقاصده وواجباته، ولما وقع في التساهل في هذه الأمور وقع المحذور، وعظمت الفتنة بأرباب القبور، وصارت محطاً لرحال العابدين المعظمين لها، فصرفوا لها جل العبادة من الدعاء والاستعانة والاستغاثة، والتضرع لها، والذبح لها، والنذور، وغير ذلك من كل شرك محظور.

قال العلامة ابن القيم -رحمه الله-(۱): ومن جمع بين سنة رسول الله عليه ألقبور وما أمر به، ونهى عنه، وما كان عليه أصحابه، وبين ما عليه أكثر الناس اليوم رأى أحدهما مضاداً للآخر، مناقضاً له بحيث لا يجتمعان أبداً، فنهى رسول الله عليه عن الصلاة إلى القبور، وهؤلاء يصلون عندها وإليها، ونهى عن اتخاذها مساجد، وهؤلاء يبنون عليها المساجد، ويسمونها مشاهد مضاهاة لبيوت الله، ونهى عن إيقاد السرج عليها، وهؤلاء يوقفون الوقوف على إيقاد القناديل عليها، ونهى عن أن تتخذ عيداً، وهؤلاء يتخذونها أعياداً ومناسك، ويجتمعون لها كاجتاعهم للعيد أو أكثر، وأمر بتسويتها كها روى مسلم في "صحيحه" عن أبي الهياج الأسدي -فذكر حديث الباب- وحديث ثُهامة بن شُفي وهو عند "مسلم"

<sup>(</sup>١) في «إغاثة اللهفان».

أيضاً قال: «كنا مع فضالة بن عبيد بأرض الروم برودس، فتوفي صاحب لنا، فأمر فضالة بقبره فسُوّي، ثم قال: سمعت رسول الله على يأمر بتسويتها وهؤلاء يبالغون في مخالفة هذين الحديثين، يرفعونها عن الأرض كالبيت، ويعقدون عليها القباب، ونهى عن تجصيص القبر والبناء عليه، كها روى مسلم في «صحيحه» عن جابر -رضي الله عنه - قال: «نهى رسول الله عني عن تجصيص القبر، وأن يُقعد عليه، وأن يُبنى عليه» ونهى عن الكتابة عليها، كها روى أبو داود في «سننه» عن جابر «أن رسول الله على عن تجصيص القبور وأن يكتب عليها» قال الترمذي: حديث حسن صحيح وهؤلاء يتخذون عليها الألواح، ويكتبون عليها القرآن وغيره، ونهى أن يزاد عليها غير ترابها، كها روى أبو داود عن جابر أيضاً أن رسول الله على: «نهى أن يزاد عليها غير ترابها، كها روى أبو داود عن جابر أيضاً أن يزيدون عليه الآجر والجص والأحجار. قال إبراهيم النخعي: كانوا يكرهون الآجر على قبورهم (۱۰).

والمقصود أن هؤلاء المعطِّمين للقبور، المتخذيها أعياداً، الموقدين عليها السُرج، الذين يبنون عليها المساجد والقباب مناقضون لما أمر به رسول الله ﷺ، محادّون لما جاء به، وأعظم من ذلك اتخاذها مساجد، وإيقاد السرج عليها وهو من الكبائر، وقد صرح الفقهاء من أصحاب أحمد وغيرهم بتحريمه.

قال أبو محمد المقدسي: ولو أبيح اتخاذ السرج عليها لم يلعن من فعله، ولأن فيه تضييعاً للمال في غير فائدة، وإفراطاً في تعظيم القبور أشبه تعظيم الأصنام. قال: ولا يجوز اتخاذ المساجد على القبور لهذا الخبر، ولأن النبي على قال: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد -يحذر ما صنعوا-» متفق عليه، ولأن تخصيص القبور بالصلاة عندها يشبه تعظيم الأصنام بالسجود لها والتقرب إليها، وقد روينا أن ابتداء عبادة الأصنام تعظيم الأموات باتخاذ صورهم، والتمسح بها

<sup>(</sup>١) لأنه أحرق بالنار فكره أن يوضع شيء مسته النار كراهة تنزيهية.

والصلاة عندها. انتهي.

وقد آل الأمر بهؤلاء الضُلاَّل المشركين إلى أن شرعوا للقبور حجاً، ووضعوا لما مناسك، حتى صنّف بعض غلاتهم (۱) في ذلك كتاب سهاه: «مناسك حج المشاهد» مضاهاة منه القبور بالبيت الحرام، ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام، ودخول في دين عُبّاد الأصنام، فانظر إلى هذا التباين العظيم بين ما شرعه رسول الله على وقصده من النهي عها تقدم ذكره في القبور، وبين ما شرعه هؤلاء وقصدوه، ولا ريب أن في ذلك من المفاسد ما يعجز عن حصره.

فمنها: تعظيم الموقع في الافتتان بها، ومنها: اتخاذها أعياداً، ومنها السفر إليها.

ومنها: مشابهة عُبّاد الأصنام بها يفعل عندها من العكوف عليها والمجاورة عندها، وتعليق الستور عليها، وعبادها يرجّحون المجاورة عندها على المجاورة عند المسجد الحرام، ويرون سدانتها أفضل من خدمة المساجد، والويل عندهم لقيّمها ليلة يطفئ القنديل المعلّق عليها، ومنها: النذر لها ولسدنتها.

ومنها: اعتقاد المشركين فيها أن بها يكشف البلاء، وينصر على الأعداء، ويستنزل غيث السهاء، وتُفرَّج الكروب، وتُقضى الحوائج، وينصر المظلوم، ويُجار الخائف إلى غير ذلك.

ومنها: الدخول في لعنة الله ورسوله باتخاذ المساجد عليها، وإيقاد السرج عليها.

ومنها: الشرك الأكبر الذي يفعل عندها.

ومنها: إيذاء أصحابها بها يفعله المشركون بقبورهم، فإنهم يؤذيهم ما يفعل عند قبورهم، ويكرهونه غاية الكراهية كها أن المسيح -عليه السلام- يكره ما يفعله النصارى عند قبره (٢)، وكذلك غيره من الأنبياء والمشايخ يؤذيهم ما يفعله أشباه النصارى عند قبورهم، ويوم القيامة يتبرؤون منهم كها قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ

<sup>(</sup>١) وهو ابن معبد من الشيعة.

<sup>(</sup>٢) أي الذي زعموه.

يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيقُولُ ءَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِى هَلَوُلاَء أَمْ هُمْ صَلُوا اللّهِ صَلُوا السّبِيلَ ﴿ فَالُوا سُبْحَنكَ مَا كَانَ يَلْبَغِي لَنَا أَن نَتَخِذَ مِن دُونِلِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِن صَلّوا الله مَن الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الل

ومنها: إماتة السنن وإحياء البدع.

ومنها: تفضيلها على خير البقاع وأحبها إلى الله، فإن عباد القبور يقصدونها مع التعظيم والاحترام، والخشوع ورقة القلب، والعكوف بالهمة على الموتى بها لا يفعلونه في المساجد ولا يحصل لهم فيها نظيره ولا قريباً منه.

ومنها: أن الذي شرعه الرسول على عند زيارة القبور إنها هو تذكّر الآخرة، والإحسان إلى المزور بالدعاء له والترحم عليه، والاستغفار له، وسؤال العافية له؛ فيكون الزائر محسناً إلى نفسه وإلى الميت، فقلب هؤلاء المشركون الأمر، وعكسوا الدين وجعلوا المقصود بالزيارة الشرك بالميت ودعاءه والدعاء به، وسؤاله حوائجهم، واستنزال البركة منه، ونصره لهم على الأعداء، ونحو ذلك، فصاروا مسيئين إلى أنفسهم وإلى الميت.

وكان رسول الله على الرجال عن زيارة القبور سداً للذريعة فلما تمكن التوحيد في قلوبهم أذن لهم في زيارتها على الوجه الذي شرعه، ونهاهم أن يقولوا هجراً، ومن أعظم الهجر الشرك عندها قولاً وفعلا.

وفي «صحيح مسلم» عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله عليه:

«زوروا القبور؛ فإنها تذكركم الموت»، وعن ابن عباس -رضي الله عنها - قال «مرّ رسول الله على الله عليكم يا أهل القبور، يغفر الله لله لنا ولكم، أنتم سلفنا ونحن بالأثر» رواه أحمد والترمذي وحسنه.

فهذه الزيارة التي شرعها رسول الله ﷺ لأمته، وعلمهم إياها هل تجد فيها شيئاً مما يعتمده أهل الشرك والبدع؟ أم تجدها مضادة لما هم عليه من كل وجه؟ وما أحسن ما قال مالك ابن أنس -رحمه الله-: لن يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها(١) ولكن كلما ضعف تمسك الأمم بعهود أنبيائهم، ونقص إيمانهم أعرضوا عن ذلك بها أحدثوه من البدع والشرك.

ولقد جرّد السلف الصالح التوحيد وحموا جانبه، حتى كان أحدهم إذا سلم على النبي على ثم أراد الدعاء استقبل القبلة، وجعل ظهره إلى جدار القبر، ثم دعا، ونص على ذلك الأئمة الأربعة: أنه يستقبل القبلة وقت الدعاء، حتى لا يدعو عند القبر، فإن الدعاء عبادة، وفي الترمذي وغيره: «الدعاء هو العبادة» فجرّد السلف العبادة لله، فلم يفعلوا عند القبور منها إلا ما أذن فيه رسول الله على من الدعاء لأصحابها والاستغفار لهم والترحم عليهم، وأخرج أبو داود عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلُّوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم» وإسناده جيد، ورواته ثقات مشاهير.

وقوله: «ولا تجعلوا بيوتكم قبوراً»: أي: لا تعطّلوها عن الصلاة فيها والدعاء والقراءة، فتكون بمنزلة القبور، فأمر بتحري العبادة في البيوت ونهى عن تحري النافلة عند القبور، وهذا ضد ما عليه المشركون من النصارى وأشباههم.

ثم إن في تعظيم القبور، واتخاذها أعياداً من المفاسد العظيمة التي لا يعلمها إلا

<sup>(</sup>١) تُروى هذه الجملة لن يُصلح آخر هذه الأمة لا ما أصلح أولها، وتُروى: لن يَصْلُح آخر هذه الأمة إلا بها صَلَح به أولها.

الله ما يغضب لأجله كل من في قلبه وقار لله وغيرة على التوحيد، وتهجين وتقبيح للشرك، ولكن ما لجرح بميت إيلام.

فمن المفاسد (۱): اتخاذها أعياداً والصلاة إليها، والطواف بها، وتقبيلها واستلامها، وتعفير الخدود على ترابها، وعبادة أصحابها، والاستغاثة بهم، وسؤالهم النصر والرزق والعافية وقضاء الدَّيْن، وتفريج الكربات وإغاثة اللهفات، وغير ذلك من أنواع الطلبات، التي كان عُبّاد الأوثان يسألونها أوثانهم، فلو رأيت غلاة المتخذين لها عيداً، وقد نزلوا عن الأكوار والدواب إذا رأوها من مكان بعيد فوضعوا لها الجباه، وقبّلوا الأرض ، وكشفوا الرؤوس، وارتفعت أصواتهم بالضجيج، وتباكوا حتى تسمع لهم النشيج، ورأوا أنهم قد أربوا في الربح على الحجيج فاستغاثوا بمن لا يبدئ ولا يعيد، ونادوا ولكن من مكان بعيد، حتى إذا دنوا منها صلوا عند القبر ركعتين ورأوا أنهم قد أحرزوا من الأجر ما لم يحرزه من ولي الم المناه المناه وقد ملؤوا أكفهم خيبة وخسراناً.

فلغير الله -بل للشيطان- ما يراق هناك من العبرات، ويرتفع من الأصوات ويطلب من الميت من الحاجات، ويسأل من تفريج الكربات، وإغاثة اللهفات، وإغناء ذوي الفاقات، ومعافاة ذوي العاهات والبليات، ثم انثنوا بعد ذلك على القبر طائفين، تشبيها له بالبيت الحرام الذي جعله الله مباركاً وهدى للعالمين، ثم أخذوا في التقبيل والاستلام.

أرأيت الحجر الأسود وما يفعل به وفد البيت الحرام؟ ثم عفَّروا لديه تلك الجباه والخدود التي يعلم الله أنها لم تُعفَّر كذلك بين يديه في السجود، ثم كملوا مناسك حج القبر بالتقصير هناك والحلق، واستمتعوا بخلاقهم من ذلك الوثن إذ

<sup>(</sup>١) من كلام ابن القيم في «إغاثة اللهفان».

لم يكن لهم عند الله من خلاق، وقد قرَّبوا لذلك الوثن القرابين، وكانت صلاتهم ونسكهم وقربانهم لغير الله رب العالمين، فلو رأيتهم يهنئ بعضهم بعضاً ويقول: أجزل الله لنا ولكم أجراً وافراً وحظاً، فإذا رجعوا سألهم غلاة المتخلفين أن يبيع أحدهم ثواب حجة القبر بحجة المتخلف إلى البيت الحرام. فيقول: لا ولا بحجك كل عام.

هذا، ولم نتجاوز فيها حكيناه عنهم، ولا استقصينا جميع بدعهم وضلالهم إذ هي فوق ما يخطر بالبال، ويدور في الخيال، وهذا مبدأ عبادة الأصنام في قوم نوح كها تقدم، وكل من شم أدنى رائحة من العلم والفقه يعلم أن من أهم الأمور سد الذريعة إلى هذا المحظور، وأن صاحب الشرع أعلم بعاقبة ما نهي عنه ما يؤول إليه، وأحكم في نهيه عنه وتوعده عليه، وأن الخير والهدى في اتباعه وطاعته، والشر والضلال في معصيته ومخالفته. انتهى كلامه.



فيه مسائل:

الأولى: التغليظ الشديد في المصورين.

الثانية: التنبيه على العلة، وهو ترك الأدب مع الله، لقوله: «ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقى»(١).

الثالثة: التنبيه على قدرته، وعجزهم لقوله: «فليخلقوا ذرة أو حبة أو شعرة».

الرابعة: التصريح بأنهم أشد الناس عذاباً.

الخامسة: أن الله يخلق بعدد كل صورة نفساً يعذب بها المصور في جهنم.

السادسة: أنه يُكلُّف أن ينفخ فيها الروح.

السابعة: الأمر بطمسها إذا وجدت.



<sup>(</sup>١) وكونها وسيلة إلى الشرك.

تبسيرالعزبز الحميد

### باب ما جاء في كثرة الحلف

وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَأَحْفَظُوٓ أَ أَيْمَنَنَّكُمُّ ﴾ (المائدة: ٨٩).

## الشِّخُجُ :

قوله: «باب ما جاء في كثرة الحلف»: أي: من النهي عنه والوعيد، وقول الله تعالى: ﴿ وَأَحْفَظُوا أَيْمَنَكُمْ ﴾ (المائدة: ٨٩).

قال ابن جرير: لا تتركوها بغير تكفير، وذكر غيره من المفسرين عن ابن عباس: «يريد لا تحلفوا»(۱)، وقال آخرون: احفظوا أيهانكم(۲) عن الحنث فلا تحنثو ا.

والمصنف أراد من الآية المعنى الذي ذكره ابن عباس؛ فإن القولين متلازمان، فيلزم من كثرة الحلف كثرة الحنث مع ما يدل عليه من الاستخفاف وعدم التعظيم لله، وغير ذلك مما ينافي كمال التوحيد الواجب أو عدمه.

#### 000

(١) يعنى لا تكثروا الحلف.

<sup>(</sup>٢) أقوال ثلاثة؛ قال الشاعر:

عَن أَبِي هُرَيرَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «الحَلِفُ مَنْفَقَةٌ لِلسِّلْعَةِ، مَمْحَقَةٌ لِلْكَسْب». [أخرَجَاهُ].

قوله: «عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال سمعت رسول الله على يقول: الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للكسب [أخرجاه]». أي: البخاري ومسلم، وأخرجه أبو داود والنسائي.

والمعنى أنه إذا حلف على سلعة أنه أعطي فيها كذا وكذا، أو أنه اشتراها بكذا وكذا، وقد يظنه المشتري صادقاً فيها حلف عليه، فيأخذها بزيادة على قيمتها، والبائع كذاب، وحلف طمعاً في الزيادة، فيكون قد عصى الله تعالى، فيعاقب بمحق البركة، فإذا ذهبت بركة كسبه دخل عليه من النقص أعظم من تلك الزيادة التي دخلت عليه بسبب حلفه، وربها ذهب ثمن تلك السلعة رأساً، وما عند الله لا ينال إلا بطاعته، وإن تزخرفت الدنيا للعاصي فعاقبتها اضمحلال وذهاب وعقاب.



وَعَن سَلَمَانَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «ثَلاَثَةٌ لاَ يُكَلِّمُهُمُ الله وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَـهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: أُشَيْمِط زانٍ، وَعَائِلٌ مُستَكبِرٌ، وَرَجُلٌ جَعَلَ الله بِضَاعَتَهُ، لاَ يَشتَرِي إلاَّ بِيَمِينِهِ، وَلاَ يَبِيعُ إِلاَّ بِيَمِينِهِ» [رَوَاهُ الطَّبَرَانِي بِسَنَدٍ صَحِيحٍ].

قوله: «وعن سلمان -رضي الله عنه- أن رسول الله على قال: ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: أشيمط زان، وعائل مستكبر، ورجل جعل الله بضاعته لا يشتري إلا بيمينه، ولا يبيع إلا بيمينه» [رواه الطبراني بسند صحيح]».

وسلمان: لعله سلمان الفارسي، أبو عبدالله، أسلم مقدم النبي ﷺ المدينة وشهد الخندق، روى عنه أبو عثمان النهدي، وشُرَحبيل (۱) بن السِّمط وغيرهما قال النبي ﷺ: «سلمان منا أهل البيت، إن الله يجب من أصحابي أربعة: علياً، وأبا ذر وسلمان منا أهل البيت، إن الله يجب من أصحابي أربعة: علياً، وأبا ذر وسلمان (۲)، والمقداد». أخرجه الترمذي وابن ماجه. قال الحسن: كان سلمان أميراً على ثلاثين ألفاً يخطب بهم في عباءة يفترش نصفها ويلبس نصفها، توفي في خلافة عثمان حرضي الله عنه سنة و يحتمل أنه عثمان حرضي الله عنه سنة و يحتمل أنه سلمان بن عامر بن أوس الضبي.

قوله: «ثلاثة لا يكلمهم الله»: نفي كلام الرب تعالى (٣) وتقدس عن هؤلاء العصاة دليل على أنه يكلم من أطاعه، وأن الكلام صفة من صفات كماله، والأدلة على ذلك من الكتاب والسنة أظهر شيء وأبينه، وهذا هو الذي عليه أهل السنة والجماعة من المحققين قيام الأفعال بالله سبحانه، وأن الفعل يقع بمشيئته تعالى

<sup>(</sup>١) شُرَحبيل بضم السين، بن السِّمط بكسر السين المهملة المشددة.

<sup>(</sup>٢) الحديث في متنه نكارة وذلك أنا أبا بكر وعمر أفضل من هؤلاء الأربعة، وأحب إلى الله منهم، وسنده ضعيف، قال الترمذي: «لانعرفه إلا من حديث شريك» وهو كما قال الحافظ في التقريب: «صدوق يخطىء كثيرا تغير حفظه منذ أن ولي القضاء».

<sup>(</sup>٣) والمراد نفي كلام الرضا وإنها يكلمهم كلام سخط.

وقدرته شيئاً فشيئاً ولم يزل متصفاً به، فهو حادث الآحاد قديم النوع، كما يقول ذلك أئمة أصحاب الحديث وغيرهم من أصحاب الشافعي وأحمد وسائر الطوائف كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا آَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ اللهِ الله على الحال والاستقبال أيضاً، وذلك في القرآن كثير (١).

قال شيخ الإسلام -رحمه الله-: فإذا قالوا لنا -يعني النفاة-: فهذا يلزمه أن تكون الحوادث قائمة به؟ قلنا: ومن أنكر هذا قبلكم من السلف والأئمة؟، ونصوص القرآن والسنة تتضمن ذلك مع صريح العقل، ولفظ الحوادث مجمل، فقد يراد به الأعراض والنقائص، والله تعالى مُنزَّه عن ذلك ولكن يقوم به ما يشاء من كلامه وأفعاله ونحو ذلك، مما دل عليه الكتاب والسنة، والقول الصحيح: هو قول أهل العلم والحديث الذين يقولون: لم يزل الله متكلماً إذا شاء، كما قال ابن المبارك وأحمد بن حنبل وغيرهما من أئمة السنة. أ.هـ.

قلت: ومعنى قيام الحوادث به: قدرته عليها، وإيجاده لها بمشيئته وأمره. والله أعلم.

قوله: «ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم». لما عظم ذنبهم عظمت عقوبتهم، فعوقبوا بهذه الثلاث التي هي أعظم العقوبات.

قوله: «أشيمط زان». صغره تحقيراً له وذلك لأن داعي المعصية ضعف في حقه، فدل على أن الحامل له على الزنا: محبة المعصية والفجور، وعدم خوفه من الله. وضعف الداعي إلى المعصية مع فعلها يوجب تغليظ العقوبة عليه، بخلاف الشاب، فإن قوة داعي الشهوة منه قد تغلبه مع خوفه من الله، وقد يرجع على نفسه بالندم، ولومها على المعصية فينتهى ويرجع.

<sup>(</sup>١) ومثله قوله تعالى: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّن زَّبِّهِم تُحْدَثٍ ﴾.

وكذلك العائل المستكبر ليس له ما يدعوه إلى الكبر، لأن الداعي إلى الكبر في الغالب كثرة المال والنعم والرياسة و «العائل» الفقير لا داعي له إلى أن يستكبر، فاستكباره مع عدم الداعي إليه يدل على أن الكبر طبيعة له، كامن في قلبه، فعظمت عقوبته لعدم الداعي إلى هذا الخلق الذميم الذي هو من أكبر المعاصي.

قوله: «ورجل جعل الله بضاعته». بنصب الاسم الشريف، أي الحلف به جعله بضاعته لملازمته له وغلبته عليه. وهذه أعمال تدل على أن صاحبها إن كان موحداً فتوحيده ضعيف وأعماله ضعيفة. بحسب ما قام بقلبه وظهر على لسانه وعمله من تلك المعاصي العظيمة على قلة الداعي إليها. نسأل الله السلامة والعافية، ونعوذ بالله من كل عمل لا يجبه ربنا ولا يرضاه.



وَفِي «الصَّحِيحِ» عَن عِمرَانَ بنِ حُصَينٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، قَالَ عِمْرَانُ: فَلاَ الله عَلَيْ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِيه مُرَّتَيْنِ أَوْ ثَلاَقًا (۱۰)؟ ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهَدُونَ وَلاَ أَدْرِي أَذَكَرَ بَعْدَ قُرْفِهِ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلاَقًا (۱۰)؟ ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهَدُونَ وَلاَ يُسْتَشْهَدُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ يُسْتَشْهَدُونَ، وَيَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ».

قوله: «وفي الصحيح». أي: صحيح مسلم، وأخرجه أبو داود والترمذي، ورواه البخاري بلفظ: «خيركم».

قوله: «خير أمتي قرني». لفضيلة أهل ذلك القرن في العلم والإيهان والأعهال الصالحة التي يتنافس فيها المتنافسون، ويتفاضل فيها العاملون، فغلب الخير فيها وكثر أهله، وقلَّ الشر فيها وأهله واعتزَّ فيها الإسلام والإيهان، وكثر فيها العلم والعلماء «ثم الذين يلونهم» فضلوا على من بعدهم لظهور الإسلام فيهم وكثرة الداعي إليه والراغب فيه والقائم به. وما ظهر فيه من البدع أنكر واستعظم وأزيل، كبدعة الخوارج والقدرية والرافضة، فهذه البدع وإن كانت قد ظهرت فأهلها في غاية الذل والمقت والهوان والقتل فيمن عاند منهم ولم يتب.

قوله: «فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً». هذا شك من راوي الحديث عمران بن حصين -رضي الله عنه-. والمشهور في الروايات أن القرون المفضلة ثلاثة، الثالث دون الأولين في الفضل، لكثرة البدع فيه، لكن العلماء متوافرون والإسلام فيه ظاهر والجهاد فيه قائم، ثم ذكر ما وقع بعد القرون الثلاثة من الجفاء

<sup>(</sup>١) المحفوظ في الأحاديث بعد قرنه مرتين فقط.

<sup>(</sup>٢) ينذِر وينذُر: بكسر الذال وضمها من باب ضرب وباب نصر كما في «القاموس».

في الدين، وكثرة الأهواء. فقال: «ثم إن بعدكم قوماً يشهدون ولا يُستشهدون (١٠)»: لاستخفافهم بأمر الشهادة، وعدم تحريهم للصدق، وذلك لقلة دينهم، وضعف إسلامهم وعدم إيانهم.

قوله: «يخونون ولا يؤتمنون». يدل على أن الخيانة قد غلبت على كثير منهم أو أكثرهم.

قوله: «وينذرون ولا يوفون». أي: لا يؤدون ما وجب عليهم، فظهور هذه الأعمال الذميمة يدل على ضعف إسلامهم وعدم إيهانهم.

قوله: «ويظهر فيهم السمن (٢)». لرغبتهم في الدنيا، ونيل شهواتهم والتنعم بها، وغفلتهم عن الدار الآخرة والعمل لها، وفي حديث أنس: «لا يأتي على الناس زمان إلا والذي بعده شر منه حتى تلقوا ربكم» قال أنس: سمعته من نبيكم فها زال الشر يزيد في الأمة حتى ظهر الشرك والبدع في كثير منهم حتى فيمن ينتسب إلى العلم ويتصدر للتعليم والتصنيف.

قلت: بل قد دعوا إلى الشرك والضلال والبدع، وصنَّفوا في ذلك نظماً ونشراً فنعوذ بالله من موجبات غضبه.



<sup>(</sup>۱) يُستثنى من ذلك إذا كان عنده شهادة ولم يعلم بها صاحبها وخشي ضياع الحق فإنه يخبره بأن عنده شهادة أو يأتى إليه لئلا يكلفه بالإتيان إليه بذاته أو سيارة لحديث: «خير أمتى الذي يأتي بالشهادة قبل أن يسألها».

 <sup>(</sup>٢) هذا هو الأغلب على الناس في الأزمنة التي بعد القرون المفضلة، وقد يكون السمن خلقة عند
 بعض الناس وإن كان فيه خبر ورغبة في الآخرة وعمل لها.

[وَفِيهِ] عَن ابنِ مَسعُودٍ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ أَنَّ مُعَيِّعُ قَومٌ تَسْبِقُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ، وَيَمِينُهُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ يَمِينَهُ، وَيَمِينُهُ شَهَادَتُهُ».

قوله: «وفيه عن ابن مسعود -رضي الله تعالى عنه- أن النبي على قال: خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم (٢) ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادته».

قلت: وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا، ونسي المعاد فخف أمر الشهادة واليمين عنده تحمّلاً وأداء؛ لقلة خوفه من الله وعدم مبالاته بذلك وهذا هو الغالب على الأكثر، والله المستعان، فإذا كان هذا قد وقع في صدر الإسلام الأول فها بعده أكبر بأضعاف، فكن من الناس على حذر.



<sup>(</sup>١) ليس بعد قرنه إلا قرنين وفيه أنه بعد القرون الثلاثة المفضلة يحصل التغير والجفاء وقلة المبالاة بالدين.

<sup>(</sup>٢) ليس بعد قرنه إلا قرنين.

وَقَالَ إِبْرَاهِيمُ: «كَانُوا يَضْرِبُونَنَا عَلَى الشَّهَادَةِ وَالعَهْدِ وَنَحنُ صِغَارٌ».

قوله: «قال إبراهيم -هو<sup>(۱)</sup> النخعي- كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار»: وذلك لكثرة علم التابعين وقوة إيهانهم ومعرفتهم بربهم، وقيامهم بوظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لأنه من أفضل الجهاد، ولا يقوم الدين إلا به، وفي هذا الرغبة في تمرين الصغار على طاعة ربهم، ونهيهم عها يضرهم، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.



<sup>(</sup>١) هو ابن يزيد.

### وفيه مسائل:

الأولى: الوصية بحفظ الأيهان.

الثانية: الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة، محقة للبركة.

الثالثة: الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشتري إلا بيمينه.

الرابعة: التنبيه على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي.

الخامسة: ذم الذين يحلفون ولا يستحلفون.

السادسة: ثناؤه على القرون الثلاثة أو الأربعة، وذكر ما يحدث.

السابعة: ذم الذين يشهدون ولا يستشهدون.

الثامنة: كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد.



## باب ما جاء في ذمة الله<sup>(۱)</sup> وذمة نبيه

وَقُولُ ــــهُ: ﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنهَدتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْ وَقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ﴾ (النحل: ٩١).

# الشِّخُجُ :

قوله: «باب ما جاء في ذمة الله وذمة رسوله».

وقول الله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَلَهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ وَوَلَ اللَّهُ تَعَالُهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ كَفِيلًا ﴾ (٢) الآية.

قال العاد ابن كثير: وهذا مما يأمر به الله تعالى به، وهو الوفاء بالعهود والمواثيق، والمحافظة على الأيهان المؤكدة، ولهذا قال: ﴿ وَلَا نَتْقُضُواْ ٱلْأَيْمَنَ بَعَدَ وَالمُواثيق، والمحافظة على الأيهان المؤكدة، ولهذا قال: ﴿ وَلَا بَغْمَلُواْ ٱللّهَ عُمْضَةً لَوَّكِيدِهَا ﴾ ولا تعارض بين هذا وقوله: ﴿ وَلَا بَغْمَلُواْ ٱللّهَ عُمْضَةً لِأَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُواْ ٱيْمَنَكُمْ ﴾ وبين قوله: ﴿ وَلِكَ كَفَّرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُواْ آيُمَنَكُمْ ﴾ أي: لا تتركوها بلا تكفير، وبين قوله ﷺ في «الصحيحين»: «إني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيراً منها إلا أتيت الذي هو خير منها وتحللتها»، وفي رواية: «وكفرت عن يميني» لا تعارض بين هذا كله وبين الآية المذكورة هنا وهي: ﴿ وَلَا نَنْ فَضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ تَوْ كِيدِهَا ﴾ لأن هذه الأيهان المراد بها الداخلة في الآية: في العهود والمواثيق، لا الأيهان الواردة على حث أو منع، ولهذا قال مجاهد في الآية:

<sup>(</sup>١) المقصود بهذه الترجمة وجوب تعظيم ذمة الله وذمة نبيه وعدم إخفارهما –أي نقضهما والغدر فيهما–.

<sup>(</sup>٢) فيه ارتكاب أخف الضررين.

يعني: الحلف أي: حلف الجاهلية ويؤيده ما رواه الإمام أحمد عن جبير بن مطعم قال: قال رسول الله على الجاهلية لله يال الله على الله على الإسلام، وأيها حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة وكذا رواه مسلم، ومعناه: أن الإسلام لا يحتاج معه إلى الحلف الذي كان أهل الجاهلية يفعلونه، فإن في التمسك بالإسلام كفاية عها كانوا فيه.

وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَعَلَمُ مَا تَقَعَلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا تَقَعَلُونَ عَلَوْنَ اللَّهُ مَا تَقَعَلُونَ عَلَوْنَ اللَّهُ عَلَمُ مَا تَقَعَلُونَ عَلَمُ عَلَمُ مَا تَقَعَلُونَ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ مَا تَقَعَلُونَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَمُ عَل عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم



وَعَن بُرَيدَةَ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ إِذَا أَمَّرَ أَمِيرًا عَلَى جَيْشِ أَوْ سَريَّةٍ، أَوْصَاهُ بِتَقْوَى الله، وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا»، فَقَالَ: «اغْزُوا بِاسْم الله في سَبيلِ الله، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِالله، اغْزُوا وَلاَ تَغُلُّوا وَلاَ تَغْدِرُوا وَلاَ تَـمْثُلُوا وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِيدًا، وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١)؛ فَادْعُهُمْ إِلَى تَلاَثِ خِصَالٍ أَوْ -خِلاَلٍ- فَأَيَّتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ، فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلاَم، فَإِنْ أَجَابُوكَ، فَاقْبَلْ مِنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمَهَاجِرِينَ، وَأَخْبُرْهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ، فَلَـهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا، فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَاب الْمُسْلِمِينَ، يَجْرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ الله تَعَالَى، وَلاَ يَكُونُ في الغَنِيمَةِ وَالفَيْءِ شَيْءٌ، إِلاّ أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا، فَسألْهمُ الجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ؛ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبَوْا، فَاسْتَعِنْ بِالله وَقَاتِلْهُمْ، وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِصْن، فَأَرَادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَـهُمْ ذِمَّةَ الله وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، فَلاَ تَجْعَلْ لَـهُمْ ذِمَّةَ الله وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ، وَلَكِنِ اجْعَلْ لَـهُمْ ذِمَّتَكَ وَذِمَّةَ أَصْحَابِكَ، فَإِنَّكُمْ إِنْ تُخْفِرُوا(٢) ذِمَمَكُمْ وَذِمَة أَصْحَابِكُمْ أَهْوَنُ مِنْ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَّةَ الله وَذِمَّةَ نَبِيِّهِ (٣)، وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِصْن، فَأَرَادُوكَ أَنْ تُنْزِلَـهُمْ عَلَى حُكْمِ الله، فَلاَ تُنْزِلْهُمْ، وَلَكِنْ أَنْزِلْهُمْ عَلَى حُكْمِكَ، فَإِنَّكَ لاَ تَدْرِي أَتُصِيبُ فِيهِمْ حُكْمَ الله أَمْ لاَ». [رَوَاهُ مُسلِمٌ].

<sup>(</sup>١) هذا العموم مخصص بآية براءة على الصحيح.

 <sup>(</sup>٢) أي تنقضوا وتغدروا من أخفر الرباعي، أما خفر الثلاثي فمعناه صانه وحماه، وقوله: «أن تخفروا» فتح الهمزة من «أن» وهي في تأويل مصدر مع الفعل والمعنى: فإن إخفاركم.

<sup>(</sup>٣) فيه ارتكاب أخف الضررين.

قوله: «عن بريدة»: هو ابن الحصيب الأسلمي، وهذا الحديث من رواية ابنه سليهان عنه قاله في «المفهم»(١).

قوله: «كان رسول الله ﷺ إذا أمّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله تعالى»: فيه من الفقه: تأمير الأمراء، ووصيتهم.

قال الحربي: السرية: الخيل تبلغ أربعمئة ونحوها، والجيش: ما كان أكثر من ذلك وتقوى الله: التحرز بطاعته من عقوبته (٢).

قلت: وذلك بالعمل بها أمر الله به والانتهاء عما نهي عنه.

قوله: «ومن معه من المسلمين خيراً»: أي ووصاه بمن معه أن يفعل معهم خيراً؛ من الرفق بهم، والإحسان إليهم، وخفض الجناح لهم، وترك التعاظم عليهم.

قوله: «اغزوا باسم الله» أي: اشرعوا في فعل الغزو مستعينين بالله مخلصين له. قلت: فتكون الباء في «باسم الله» للاستعانة، والتوكل على الله.

قوله: «قاتلوا من كفر بالله» (٣) هذا العموم يشمل جميع أهل الكفر المحاربين

<sup>(</sup>۱) «شرح مسلم».

<sup>(</sup>٢) وهذا تفسير حسن للتقوى فهي حرز من العقوبة.

وغيرهم؛ وقد خصص منهم من له عهد، والرهبان والنسوان، ومن لم يبلغ الحلم، وقد قال متصلاً به: «ولا تقتلوا وليداً» وإنها نهى عن قتل الرهبان والنسوان؛ لأنه لا يكون منهم قتال غالباً، وإن كان منهم قتال أو تدبير قتلوا.

قلت: وكذلك الذراري والأولاد.

قوله: «ولا تغُلُّوا ولا تغدروا ولا تُمثِّلوا»: الغلول: الأخذ من الغنيمة من غير قسمتها، والغدر نقض العهد، والتمثيل التشويه بالقتيل، كقطع أنفه، وأذنه والعبث به، ولا خلاف في تحريم الغلول والغدر، وفي كراهية المثلة (١).

قوله: «وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خلال أو خصال»: الرواية بالشك وهو من بعض الرواة، ومعنى الخلال والخصال واحد.

قوله: «فأيتهن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم»: قيدناه عمن يوثق بعلمه وتقييده بنصب «أيتهن» على أن يعمل فيها «أجابوك» لا على إسقاط حرف الجرو «ما» زائدة، ويكون تقدير الكلام: فإلى أيتهن أجابوك فاقبل منهم كما تقول: جئتك إلى كذا وفي كذا، فيعدى إلى الثاني بحرف الجر.

قلت: فيكون في ناصب «أيتهن» وجهان: ذكرها الشارح (٢)، الأول منصوب على الاشتغال، والثاني: على نزع الخافض.

قوله: «ثم ادعهم إلى الإسلام»: كذا وقعت الرواية في جميع نسخ كتاب مسلم «ثم ادعهم» بزيادة «ثم» والصواب إسقاطها كما روي في غير كتاب «مسلم»

<sup>=</sup> تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ بِلَّهِ ﴾، وقوله في هـذا الحديث: «قاتلوا من كفر بالله» فقد علق الحكم بوصف مشتق وهو قوله: ﴿فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ تعليق الحكم بمشتق يؤذن بعليته كها هو مقرر في الأصول.

<sup>(</sup>١) لعلها كراهة تحريم.

<sup>(</sup>٢) إما شارح مسلم القرطبي «المفهم على مسلم» أو حواشي الشيخ سليمان بن عبدالله صاحب «التيسير».

كمصنف «أبي داود»، و كتاب «الأموال» لأبي عبيد (١)؛ لأن ذلك هو ابتداء تفسير الخصال.

قوله: «ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين»: يعني المدينة، وكان في أول الأمر وجوب الهجرة إلى المدينة على كل من دخل في الإسلام، وهذا يدل على أن الهجرة واجبة على كل من آمن من أهل مكة وغيرهم.

قوله: «فإن أبوا أن يتحولوا»: يعني: أن من أسلم ولم يهاجر ولم يجاهد لا يعطى من الخمس ولا من الفيء شيئاً، وقد أخذ الشافعي -رحمه الله- بالحديث (٢) في الأعراب فلم ير لهم في الفيء شيئاً، وإنها لهم الصدقة المأخوذة من أغنيائهم فترد على فقرائهم، كها أن أهل الجهاد وأجناد المسلمين لا حق لهم في الصدقة عنده، ومصرف كل مال في أهله، وسوّى مالك -رحمه الله- وأبو حنيفة -رحمه الله- بين المالين وجوّزا صرفها للضعيف.

قوله: «فإن هم أبوا فاسألهم الجزية» فيه حجة لمالك وأصحابه، والأوزاعي في أخذ الجزية من كل كافر، عربياً كان أو غيره، كتابياً كان أو غيره، وذهب أبو حنيفة حرحه الله - إلى أنها تؤخذ من الجميع، إلا من مشركي العرب ومجوسهم، وقال الشافعي: لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب عرباً كانوا أو عجهاً، وهو قول الإمام أحمد في ظاهر مذهبه، وتؤخذ من المجوس (٣).

<sup>(</sup>١) القاسم بن سلام.

<sup>(</sup>٢) فالآية مخصصة لعموم الحديث.

<sup>(</sup>٣) مذهب الجمهور، والراجح أنها لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب والمجوس لآية براءة ﴿ فَانِلُوا اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

قلت: لأن النبي ﷺ أخذها منهم، وقال: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب»(١١).

وقد اختلفوا في القدر المفروض من الجزية فقال مالك: أربعة دنانير على أهل الذهب، وأربعون درهماً على أهل الورق، وهل ينقص منها الضعيف أو لا؟ قولان، وقال الشافعي: فيه دينار على الغني والفقير، وقال أبو حنيفة -رحمه الله-، والكوفيون على الغني ثمانية وأربعون درهماً، والوسط أربعة وعشرون درهماً، والفقير اثنا عشر درهماً، وهو قول أحمد بن حنبل -رحمه الله-.

قال يحيى بن يوسف الصرصري الحنبلي -رحمه الله-:

وقاتل يهوداً والنصارى وعصبة على الأدون اثني عشر درهماً افرضن لأوسطهم حالاً، ومن كان موسرا وتسقط عن صبيانهم ونسائهم وذي الفقر والمجنون أو عبد مسلم

المجوس فإن هم أسلموا الجزية اصدد وأربعة من بعد عشرين زد ثمانية من عأربعين لتُنقد وشيخ لهم فان وأعمى ومقعد ومن وجبت منهم عليه فيهتدي

وعند مالك وكافة العلماء؛ على الرجال الأحرار البالغين العقلاء دون غيرهم، وإنها تؤخذ ممن كان تحت قهر المسلمين لا ممن نأى بداره، ويجب تحويلهم إلى بلاد المسلمين أو حربهم.

<sup>=</sup> الإسلام حقاً لقبله أهله فلا يقبل منهم إلا الإسلام أو السيف.

<sup>(</sup>۱) فالمجوس ملحقون بأهل الكتاب في أخذ الجزية لا في إباحة نسائهم وذبائحهم، وهذا الحديث حديث بريدة عام في أخذ الجزية من المشركين لكن عمومه مخصص بآية براءة وهي ﴿ قَائِلُوا اللَّذِينَ لَا يُؤمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بَعْمُ وَلَا بِاللَّهِ وَلا بِاللَّهِ وَلا بِاللَّهِ وَلا بِاللَّهِ وَلا بَعْمُ واللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلِهُ فِي الحديث: "إذا حاصرت أهل حصن" والحصون هي الأبنية والقلاع وهي إنها تكون لأهل الكتاب يكونون متحصنين فيها لا يكونون في الصحراء بخلاف المشركين الوثنين فإنهم يكونون في الصحراء.

قوله: «وإذا حاصرت أهل حصن»: الكلام إلى آخره فيه حجة لمن يقول من الفقهاء وأهل الأصول: إن المصيب في مسائل الاجتهاد واحد (۱)، وهو المعروف من مذهب مالك وغيره، ووجه الاستدلال به: أنه على قد نص على أن الله تعالى قد حكم حكماً معيناً في المجتهدات، فمن وافقه فهو فهو المصيب، ومن لم يوافقه فهو المخطئ.

قوله: «وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه» الحديث، الذمة: العهد، وتُخْفَر (٢): تنقض يقال: أخفرت الرجل: إذا نقضت عهده، وخفرته: أجرته، ومعناه: أنه خاف من نقض من لم يعرف حق الوفاء بالعهد، كجملة الأعراب، فكأنه يقول: إن وقع نقض من متعد معتدٍ، كان نقض عهد الخلق أهون من نقض عهد الله تعالى والله أعلم.

قوله: «وقول نافع وقد سئل عن الدعوة قبل القتال» ذكر فيه: أن مذهب مالك يجمع فيه بين الأحاديث في الدعوة قبل القتال. قال وهو أن مالكاً قال: لا يقاتل الكفار قبل أن يدعوا، ولا نلتمس غِرّتهم إلا أن يكونوا قد بلغتهم الدعوة فيجوز أن تُلتمس غِرتهم وهذا الذي صار إليه مالك هو الصحيح؛ لأن فائدة الدعوة أن يعرف العدو أن المسلمين لا يقاتلون للدنيا ولا للعصبية، وإنها يقاتلون للدين، فإذا علموا بذلك أمكن أن يكون ذلك سبباً مميلاً لهم إلى الانقياد إلى الحق، بخلاف ما إذا جهلوا مقصود المسلمين فقد يظنون أنهم يقاتلون للهالك وللدنيا فيزيدون عتواً وبغضاً، والله أعلم.

#### **\$ \$**

<sup>(</sup>١) وهذا هو الصواب، ولكن المجتهد المخطئ له أجر الاجتهاد كما أن المجتهد المصيب له أجران؛ أجر الاجتهاد وأجر الإصابة.

<sup>(</sup>٢) يخفروا من أخفر بالهمزة وهو رباعي أخفر يُخفر بمعنى نقض العهد والذمة وغدر وأما خفر يخفر فهو من الثلاثي وهو بمعنى أجاره وحماه فهو ضد نقض، فالمعنى يختلف بزيادة الهمزة ونقصها فإذا جاءت الهمزة زالت الحماية.

فيه مسائل:

الأولى: الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين.

الثانية: الإرشاد إلى أقل الأمرين خطراً.

الثالثة: قوله: «اغزوا بسم الله في سبيل الله».

الرابعة: قوله: «قاتلوا من كفر بالله».

الخامسة: قوله: «استعن بالله وقاتلهم».

السادسة: الفرق بين حكم الله وحكم العلماء.

السابعة: في كون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لا يدري أيوافق حكم الله أم لا؟



تيسير العزيز الحميد

۸۱٤

## باب ما جاء في الإقسام على الله<sup>(۱)</sup>

عَن جُندُبِ<sup>(۲)</sup> بنِ عَبدِالله رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «قَالَ رَجُلٌ: وَالله لَا يَعْفِرُ الله عَلَيْ أَنْ لاَ رَجُلٌ: وَالله لاَ يَغْفِرُ الله لِفُلاَنٍ، فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لاَ أَغْفِرَ لِفُلاَنٍ؟ إِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُ، وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ». [رَوَاهُ مُسلِمٌ].

# الشِّنجُجُ :

قوله: «يتألل»: أي: يحلف، والأليّة بالتشديد الحلف (٣)، وصح من حديث أبي هريرة قال البغوي في «شرح السنة» وساق بالسند إلى عكرمة ابن عهار قال: دخلت مسجد المدينة فناداني شيخ قال: يا يهامي، تعال، وما أعرفه، قال: لا تقولن لرجل: والله لا يغفر الله لك أبداً ولا يدخلك الجنة، قلت: ومن أنت يرحمك الله؟ قال: أبو هريرة، فقلت: إن هذه كلمة يقولها أحدنا لبعض أهله إذا غضب، أو لزوجته أو لخادمه، قال: فإني سمعت رسول الله عليه يقول: «إن رجلين كانا في بني إسرائيل متحابين، أحدهما مجتهد في العبادة، والآخر كأنه يقول: مذنب، فجعل يقول: أقصر متحابين، أحدهما مجتهد في العبادة، والآخر كأنه يقول: مذنب، فجعل يقول: أقصر

<sup>(</sup>۱) من الوعيد أي على وجه التحجير لرحمة الله وإساءه الظن به لما في ذلك من الجرأة على الله والحجر لرحمته وإساءه الظن به، وأما قصة الربيع في قول أخيها والله لا نكسر سنّ الربيع، والحديث حسن، وحديث: «رب أشعث أغبر مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبره» فهذا من باب حسن الظن بالله وليس من باب التألي على الله فالتألي على الله إساءة الظن به وتحجر لرحمته ومغفرته.

<sup>(</sup>٢) جندب بضم الدال وفتحها.

<sup>(</sup>٣) ومنه قول الشاعر:

عما أنت فيه قال: فيقول: خلّني وربي، قال فوجده يوماً على ذنب استعظمه فقال: اقصر فقال: خلّني وربي، أبعثت عليّ رقيباً، فقال: والله لا يغفر الله لك ولا يدخلك الجنة أبداً قال: فبعث الله إليها ملكاً، فقبض أرواحها، فاجتمعا عنده فقال للمذنب ادخل الجنة برحمتي، وقال للآخر: أتستطيع أن تحظر على عبدي رحمتي؟ قال: لا يا رب قال اذهبوا به إلى النار» قال أبو هريرة والذي نفسي بيده، تكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته. رواه أبو داود في «سننه» وهذا لفظه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «كان رجلاً متآخيين فكان أحدهما يذنب، والآخر مجتهد في العبادة فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب فيقول: أقصر، فوجده يوماً على ذنب فقال: اقصر، فقال: خلني وربي، أبعثت عليّ رقيباً؟ قال: والله لا يغفر الله لك، ولا يدخلك الجنة، فقبضت أرواحها فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكنت بي عالماً، أو كنت على ما في يدي قادراً؟ فقال للمذنب: اذهب فادخل الجنة، وقال للآخر: اذهبوا به إلى النار».



وَفِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيرَةَ: أَنَّ القَائِلَ رَجُلٌ عَابِدٌ('). قَالَ أَبُو هُرَيرَةَ: «تَكَلَّمَ بِكَلِمَةٍ أَوْبَقَتْ (') دُنْيَاهُ وَآخِرَتَهُ».

قوله: «وفي حديث أبي هريرة أن القائل رجل عابد». يشير إلى قوله في هذا الحديث: «أحدهما مجتهد في العبادة»، وفي هذه الأحاديث: بيان خطر اللسان، وذلك يفيد التحرز من الكلام كما في حديث معاذ قلت يا رسول الله وإنا لمؤاخذون بها نتكلم به؟ قال: «ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكب الناس في النار على وجوههم -أو قال على مناخرهم- إلا حصائد ألسنتهم؟» والله أعلم (٣).



<sup>(</sup>١) وهذا من الظن الفاسد؛ لأن الإنسان قد يغار غيرة فاسدة كأن يشتم من ينكر عليه أو يضربه وهو لا يستحق الضرب أو يأخذ ماله.

<sup>(</sup>٢) أهلكت.

<sup>(</sup>٣) وفي «الصحيحين»: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً يهوي بها في النار أبعد مما بين المشرق والمغرب»، وقال عمر بن عبدالعزيز: ما أحق بطول سجن من لسان، والواجب على الإنسان أن يزن كلامه قبل أن يتكلم فإن كان خيراً وإلا أحجم وأمسك والكلام له ثلاث حالات؛ الأولى: ما فيه مصلحة راجحة فيتكلم، والثانية: ما فيه مضرة فيخير بين الكلام والإمساك.

فيه مسائل:

الأولى: التحذير من التألي على الله.

الثانية: كون النار أقرب إلى أحدنا من شراك نعله.

الثالثة: أن الجنة مثل ذلك(١).

الرابعة: فيه شاهد لقوله: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة...» إلخ

الخامسة: أن الرجل قد يُغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه.



<sup>(</sup>١) إشارة إلى الحديث الذي معناه: «النار أقرب إلى أحدكم من شراك نعله والجنة مثل ذلك».

### باب لا يستشفع بالله على خلقه

عَن جُبيرِ بِنِ مُطعِمٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: «جَاءَ أَعْرَابِيٌّ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله! نُمِكَتِ الأَنْفُسُ، وَجَاعَ العِيَالُ، وَهَلَكَتِ الأَمْوَالُ؛ فَاسْتَسْقِ لَنَا رَبَّكَ، فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِالله عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَى الله». فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: فَاسْتَسْقِ لَنَا رَبَّكَ، فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِالله عَلَيْكَ، وَبِكَ عَلَى الله». فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «سُبحانَ الله!» فَهَا زَالَ يُسَبِّحُ حَتَّى عُرِفَ ذَلِكَ فِي وُجُوهِ أَصْحَابِهِ. فُمُ قَالَ: «ويُحِكَ أَتَدْرِي مَا الله ؟ إِنَّ شَأْنَ الله أَعظَمُ مِن ذَلِكَ، إِنَّهُ لاَ يُستَشْفَعُ بِالله عَلَى أَحَدٍ مِن خَلقِهِ». وَذَكَرَ الْحَدِيثَ (۱). [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ].

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث حديث جبير بن مطعم ضعيف سنداً ومتناً، أما السند ففيه لين لأنه من رواية جبير بن محمد وهو ليس بذاك. قال في «التقريب»: مقبول من السادسة، وأما المتن ففيه نكارة في موضعين أحدهما: قوله: «إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه» وقد ورد في الحديث في قصة الأبرص والأقرع والأعمى قول الملك لكل واحد منهم: «أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن» «والشعر الحسن» «وبالذي ردّ عليك بصرك» وهو في «الصحيحين» وهذا نوع استشفاع بالله وكذلك ما ورد في الحديث: «من سألكم بالله فأعطوه» وهذا نوع استشفاع بالله على خلقه، الموضع الثاني في الحديث: «وإنه ليئط أطيط الرحل بالراكب» فإنه يشعر بأنه يئط من الرب تعالى وأن الرب محتاج إلى العرش وهذا فاسد فإن الرب غني عن العرش وغيره من المخلوقات، فإنه الحامل للعرش وحملته ولجميع مخلوقاته بقدرته كها قال تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يُسِكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولاً ﴾ الآية، ولذلك ألف ابن عساكر رسالة في إطال هذا الحديث سهاها: «الأغلاط والتغليط في بطلان حديث الأطيط» وهي مخطوطة فلتلتمس في المكتبات السعودية أو جامعة الإمام وقد يقال إن الحديث يدل على عظمة الله وقوته وقهره ويفهم هذا من الأطيط ولا يشعر بحاجة الله إلى العرش لكن معنى الحديث صحيح وله شواهد كثيرة وأدلة تثبت العلو.

وقال شيخنا مرة: إن الضعف الذي في حديث جبير بن مطعم ينجبر بالشواهد.

وذكر الحديث وسياق أبي داود في «سننه» أتم مما ذكره المصنف -رحمه اللهولفظه: عن جبير بن محمد (۱) بن جبير بن مطعم، عن أبيه، عن جده قال: أتى
رسول الله على أعرابي فقال: يا رسول الله، جهدت الأنفس، وضاعت العيال
ونهكت الأموال، وهلكت الأنعام، فاستسق الله لنا، فإنا نستشفع بك على الله
ونستشفع بالله عليك، قال رسول الله على: «ويحك أتدري ما تقول؟ وسبّح رسول
الله على فها زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه، ثم قال: ويحك، إنه لا
يستشفع بالله على أحد من خلقه، شأن الله أعظم من ذلك، ويحك، أتدري ما الله؟
إن عرشه على سهاواته لهكذا -وقال بأصابعه مثل القبة عليه - وإنه ليئط به أطيط
الرحل بالراكب».

قال ابن يسار في حديثه: إن الله فوق عرشه، وعرشه فوق سهاواته.

قال الحافظ الذهبي: رواه أبو داود بإسناد حسن عنده في «الرد على الجهمية» من حديث محمد بن إسحاق بن يسار.

قوله: «ويحك إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه». فإنه تعالى رب كل شيء ومليكه، والخير كله بيده، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، ولا راد لما قضى، وما كان الله ليعجزه من شيء في السهاوات ولا في الأرض إنه كان عليهاً قديراً. إنها أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون. والخلق وما في أيديهم ملكه يتصرف فيهم كيف يشاء، وهو الذي يشفع الشافع إليه، ولهذا أنكر على الأعرابي قوله هذا.

قوله: «وسبح الله كثيراً وعظمه». لأن هذا القول لا يليق بالخالق سبحانه وبحمده، وإن شأن الله أعظم من ذلك.

وفي هذا الحديث: إثبات علو الله على خلقه، وأن عرشه فوق سهاواته، وفيه: تفسير الاستواء بالعلو كها فسره الصحابة والتابعون والأئمة، خلافاً للمعطلة من

<sup>(</sup>١) هو حفيد جبير بن مطعم الراوي.

الجهمية والمعتزلة ومن أخذ عنهم، كالأشاعرة ونحوهم ممن ألحد في أسهاء الله وصفاته، وصرفها عن المعنى الذي وضعت له ودلت عليه، من إثبات صفات الله تعلى التي دلت على كهاله جل وعلا، كها عليه السلف الصالح والأئمة ومن تبعهم ممن تمسك بالسنة، فإنهم أثبتوا ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسوله من صفات كهاله، على ما يليق بجلال الله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل.

قال العلامة ابن القيم -رحمه الله تعالى- في «مفتاح دار السعادة» بعد كلام سبق فيها يعرف العبد بنفسه وبربه من عجائب مخلوقاته قال بعد ذلك:

والثانعي: أن يتجاوز هذا إلى النظر بالبصيرة الباطنة، فتفتح له أبواب السماء، فيجول في أقطارها وملكوتها وبين ملائكتها، ثم يفتح الله له باباً بعد باب حتى ينتهي به سير القلب إلى عرش الرحمن فينظر سعته وعظمته وجلاله ومجده ورفعته ويرى السهاوات السبع والأرضين السبع بالنسبة إليه كحلقة ملقاة بأرض فلاة، ويرى الملائكة حافين من حول العرش لهم زجل بالتسبيح والتحميد، والتقديس والتكبير، والأمر ينزل من فوقه بتدبير المالك والجنود التي لا يعلمها إلا ربها ومليكها، فينزل الأمر بإحياء قوم وإماتة آخرين، وإعزاز قوم وإذلال آخرين، وإنشاء ملك وسلب ملك، وتحويل نعمة من محل إلى محل وقضاء الحاجات على اختلافها وتبيانها وكثرتها من جبر كسير وإغناء فقير وشفاء مريض، وتفريج كرب، ومغفرة ذنب، وكشف ضر، ونصر مظلوم، وهداية حيران، وتعليم جاهل، ورد آبق، وأمان خائف، وإجارة مستجير، ومدد لضعيف وإغاثة لملهوف، وإعانة لعاجز، وانتقام من ظالم، وكف لعدوان فهي مراسيم دائرة بين العدل والفضل والحكمة والرحمة، تنفذ في أقطار العوالم، لا يشغله سمع شيء منها عن سمع غيره، ولا تُغْلِطه كثرة المسائل والحوائج على اختلاف لغاتها وتباينها، واتحاد وقتها، ولا يتبرم بإلحاح الملحين، ولا تنقص ذرة من خزائنه، لا إله إلا هو العزيز الحكيم، فحينئذٍ يقوم القلب بين يدي الرحمن مطرقاً لهيبته خاشعاً لعظمته عالياً لعزته، فيسجد بين يدي الملك الحق المبين، سجدة (۱) لا يرفع رأسه منها إلى يوم المزيد، فهذا سفر القلب (۲) وهو في وطنه وداره ومحل وملكه، وهذا من أعظم آيات الله وعجائب صنعه فيا له من سفر ما أبركه وأروحه وأعظم ثمرته وربحه وأجل منفعته وأحسن عاقبته، سفر هو حياة الأرواح، ومفتاح السعادة وغنيمة العقول والألباب لا كالسفر الذي هو قطعة من العذاب (۳). أنتهى كلامه -رحمه الله-.

وأما الاستشفاع بالرسول ﷺ في حياته فالمراد به استجلاب دعائه وليس خاصاً به ﷺ، بل كل حي صالح يرجى أن يستجاب له، فلا بأس أن يطلب منه أن يدعو للسائل بالمطالب الخاصة والعامة، كما قال النبي ﷺ لعمر لما أراد أن يعتمر من المدينة: «لا تنسنا يا أخي من صالح دعائك» وأما الميت فإنها يشرع في حقه الدعاء له على جنازته وعلى قبره وفي غير ذلك وهذا هو الذي يشرع في حق الميت، وأما دعاؤه فلم يشرع، بل قد دل الكتاب والسنة على النهى عنه والوعيد عليه، كما

<sup>(</sup>١) سجدة ذل وانكسار.

<sup>(</sup>٢) قد يسافر وهو في محله أو في فراشه.

<sup>(</sup>٣) الذي هو سفر الأبدان.

<sup>(</sup>٤) الاستشفاع والتوسل بالشخص ثلاثة أنواع:

أحدها: التوسل بدعائه وسؤاله المدد وقضاء الحاجات وتفريج الكربات والذبح له والنذر فهذا شرك أكبر بإجماع المسلمين بإجماع أهل الحق والإيهان.

الثاني: التوسل بحقه أو جاهه أو ذاته فهذا بدعة ومحرم وهو من وسائل الشرك عند جمهور العلماء المحققين منهم.

الثالث: التوسل بدعاء الحيّ بأن يدعو له وهو يؤمن فهذا جائز لا بأس به.

التوسل المشروع يكون بها يأتي:

١- أسماء الله، مثل: يا ودود، يا حي يا قيوم، يا غفور يا رحيم.

٢ - صفات الله، مثل: بعزة الله بعلمه بكلامه بسمعه بقدرته.

٣- بالعمل الصالح كتوسل الثلاثة أصحاب الغار الذين انطبقت عليهم الصخرة.

قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِيكَ تَدْعُوكَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ۚ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمُ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اَسْتَجَابُواْ لَكُو وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴿ (فاطر: ١٣، ١٤) فبين الله تعالى أن دعاء من لا يسمع ولا يستجيب شرك يكفر به المدعو يوم القيامة أي ينكره ويعادي من فعله، كها في آية الأحقاف: ﴿وَإِذَا حُشِرَ النّاسُ كَانُواْ لَهُمُ القيامة أي ينكره ويعادي من فعله، كها في آية الأحقاف: ﴿ وَإِذَا حُشِرَ النّاسُ كَانُواْ لَهُمُ القيامة أي ينكره ويعادي من فعله، كها في آية الأحقاف: ﴿ وَإِذَا حُشِرَ النّاسُ كَانُواْ لَهُمُ اللّهُ عَنهم - ، لا سيها أهل السوابق منهم كالخلفاء الراشدين لم ينقل عن أحد منهم ولا عن غيرهم أنهم أنزلوا عام حاجاتهم بالنبي على بعد وفاته، حتى في أوقات الجدب ما وقع لعمر -رضي الله عنه - لما خرج ليستسقي بالناس خرج بالعباس عم النبي على فأمره أن يستسقي عنه - لما خرج ليستسقي بالناس خرج بالعباس عم النبي على فأمره أن يستسقي عمر - وضي الله عنه - والسابقون الأولون بالنبي على .

وبهذا يظهر الفرق بين الحي والميت؛ لأن المقصود من الحي دعاؤه إذا كان حاضراً، فإنهم في الحقيقة إنها توجهوا إلى الله بطلب دعاء من يدعوه ويتضرع إليه، وهم كذلك يدعون ربهم، فمن تعدى المشروع إلى ما لا يشرع ضل وأضل، ولو كان دعاء الميت خيراً لكان الصحابة إليه أسبق وعليه أحرص، وبهم أليق، وبحقه أعلم وأقوم فمن تمسك بكتاب الله نجا، ومن تركه واعتمد على عقله هلك، وبالله التوفيق.

فيه مسائل:

الأولى: إنكاره على من قال: نستشفع بالله عليك.

الثانية: تغيره تغيراً عُرف في وجوه أصحابه من هذه الكلمة.

الثالثة: أنه لم ينكر عليه قوله: نستشفع بك على الله.

الرابعة: التنبيه على تفسير سبحان الله.

الخامسة: أن المسلمين يسألونه عليه الاستسقاء.

#### باب

## ما جاء في حماية النبي ﷺ حِمَى التوحيد، وسَدِّه طرق الشرك (١)

عَن عَبدِالله بِنِ الشِّخِيرِ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: انْطَلَقْتُ فِي وَفْدِ بَنِي عَامِرٍ إِلَى رَسُولِ اللهِ عَبْدُ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى». قُلْنَا: وَأَفْضَلْنَا فَضْلاً، وَأَعْظَمُنَا طَوْلاً، فَقَالَ: «قُولُوا بِقَوْلِكُمْ أَوْ بَعْضِ قَوْلِكُمْ، وَلاَ يَسْتَجْرِيَنَكُمُ الشَّيْطَانُ». [رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ].

وَعَن أَنَسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ-: «أَنَّ نَاساً قَالُوا: يَا رَسُولَ الله! يَا خَيْرَنَا وَابْنَ خَيْرِنَا! وَيَا سَيِّدَنَا وَابْنَ سَيِّدِنَا! فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ! قُولُوا بِقَوْلِكُمْ وَلاَ يَسْتَهْوِيَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ، أَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِالله وَرَسُولُهُ، مَا أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنزِلَتِي التِي أَنزَلَنِي اللهُ عَزَّ وَجَلَّ» [رَوَاهُ النَّسَائِيُّ بِسَنَدٍ جَيِّدٍ].

حمايته ﷺ حمى التوحيد عما يشوبه من الأقوال والأعمال التي يضمحل معها التوحيد أو ينقص، وهذا كثير في السنة الثابتة عنه ﷺ كقوله: «لا تطروني كما

<sup>(</sup>۱) الفرق بين هذه الترجمة والترجمة السابقة باب ما جاء في حماية المصطفى جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك هو أن الترجمة السابقة في حماية جانب التوحيد وجانب الشيء داخل فيه قو لا وفعلاً وأما هذه الترجمة فإنها في حماية حمى التوحيد، وهو ما يحوم حوله أو أن الترجمة السابقة في حماية التوحيد في الأفعال كالنهي عن اتخاذ القبور أعياداً وتشييداً والصلاة عندها والدعاء، وهذه الترجمة في حماية التوحيد في الأقوال كالنهي عن قول أنت سيدنا والنهي عن الإطراء والنهي عن التنطع أو أن الترجمة السابقة في حماية جانبه في الأفعال والأقوال وهذه الترجمة في حماية حماه في الأقوال والأفعال كالنهي عن الصلاة بعد العصر وبعد الفجر حماية لمنع الصلاة عند طلوع الشمس وغروبها الذي فيه مشابهة المشركين في السجود للشمس عند طلوعها وغروبها وكالنهي عن التشبه بالمشركين في الظاهر حماية لمنع مشابهة المشركين في العقائد والأعمال.

أطرت النصارى ابن مريم، إنها أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله»، وتقدم قوله: "إنه لا يستغاث بي، وإنها يستغاث بالله عز وجل» ونحو ذلك ونهى عن التهادح وشدد القول فيه، كقوله لمن مدح إنساناً "ويلك قطعت عنق صاحبك» الحديث. أخرجه أبوداود عن عبدالرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه أن رجلاً أثنى على رجل عند النبي فقال: "قطعت عنق صاحبك ثلاثاً»، وقال: "إذا لقيتم المداحين، فاحثوا في وجوههم التراب» أخرجه مسلم، والترمذي وابن ماجه عن المقداد بن الأسود.

وفي هذا الحديث «نهى عن أن يقولوا: أنت سيدنا، وقال: السيد الله تبارك وتعالى ونهاهم أن يقولوا: وأفضلنا فضلاً وأعظمناً (١) طَوْلاً (٢)، وقال: «لا يستجرينكم (٣) الشيطان».

وكذلك قوله في حديث أنس أنا ناساً قالوا يا رسول الله، يا خيرنا وابن خيرنا إلغ كره على أن يواجهوه بالمدح فيفضي بهم إلى الغلو، وأخبر على أن مواجهة المادح للممدوح بمدحه -ولو بها هو فيه - من عمل الشيطان؛ لما تفضي محبة المدح إليه من تعاظم الممدوح في نفسه، وذلك ينافي كهال التوحيد؛ فإن العبادة لا تقوم إلا بقطب (١) رحاها الذي لا تدور إلا عليه، وذلك غاية الذل في غاية المحبة، وكهال

مع ذل عابده هما قطبان ما دار حتى قامت القطبان لا بالهوى والنفس والشيطان

وعبادة الرحن غاية حبه وعليه السادة دائرة وعليها فلك العبادة دائرة وسداره بالأمر أمر رسوله

<sup>(</sup>۱) نهيه ﷺ له وجهان؛ أحدهما: أنه نهاهم خوفاً عليهم من الغلو فسد الذريعة وهذا إذا كان مضافاً إلى المتكلم «سيدنا سيدي» أما سيد بني فلان فلا بأس به، الثاني: أنه نهاهم قبل أن يوحى إليه أنه سيد الناس والأول أولى.

<sup>(</sup>٢) بفتح الطاء الجود والكرم وبضم الطاء ضد القصر.

<sup>(</sup>٣) لا يستجرينكم الشيطان: أي لا يجعلكم رسلاً وأنصاراً ودعاة له أو المعنى لا يستهوينكم ويجركم والجرى: الرسول.

<sup>(</sup>٤) قطب رحى العبادة الذي تدور عليه وهما أصلاها، غاية الذل في غاية المحبة قال: ابن القيم:

الذل يقتضي الخضوع والخشية والاستكانة لله تعالى، وأن لا يرى نفسه إلا في مقام الذم لها، والمعاتبة لها في حق ربه، وكذلك الحب لا تحصل غايته إلا إذا كان ما يحبه الله، ويكره ما يكرهه الله من الأقوال والأعمال والإرادات(١١) ومحبة المدح من العبد لنفسه تخالف ما يحبه الله منه، والمادح يغره من نفسه فيكون آثماً، فمقام العبودية يقتضي كراهة المدح رأساً، والنهي عنه صيانة لهذا المقام، فمتى أخلص العبد الذل لله والمحبة له؛ خلصت أعماله وصحت، ومتى أدخل عليها ما يشوبها من هذه الشوائب؛ دخل على مقام العبودية بالنقص أو الفساد، وإذا أداه المدح إلى التعاظم في نفسه والإعجاب بها؛ وقع في أمر عظيم ينافي العبودية الخاصة، كما في الحديث «الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري، فمن نازعني شيئاً منهما عذبته»، وفي الحديث «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر» وهذه الآفات قد تكون محبة المدح سبباً لها وسُلَّماً إليها، والعجب يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب، وأما المادح فقد يفضي به المدح إلى أن يُنْزِلَ الممدوح منزلة لا يستحقها، كما يوجد كثيراً في أشعارهم من الغلو الذي نهى عنه الرسول ﷺ وحذر أمته أن يقع منهم، فقد وقع الكثير منه حتى صرحوا فيه بالشرك في الربوبية والإلهية والملك(٢)، كما تقدمت الإشارة إلى شيء من ذلك، والنبي على الله لله الله له مقام العبودية صار يكره أن يمدح صيانة لهذا المقام وأرشد الأمة إلى ترك ذلك نصحاً لهم، وحماية لمقام التوحيد عن أن يدخله ما يفسده أو يضعفه من الشرك ووسائله﴿ فَبَـدَّلَ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) أما إذا كان يحب ما يكره ويكره ما يحب فإن دعوى محبته غير صحيحة كما قال الشاعر:

تعصي الإله وأنت تزعم حبه هذا لعمري في القياس بديع

لو كان حبك صادقاً لأطعته إن المحب لمن يحب مطيع

(۲) وذلك كثير كقول صاحب البردة يغلو في الرسول عليه:

يا أكرم الخلق مالي من ألوذبه سواك عند حلول الحادث العمم

ظَلَمُوا فَوْلا غَيْرَ اللَّهِ عَلَى لَهُمْ ﴿ (البقرة: ٥٩)، ورأوا أن فعل ما نهاهم على عن فعله قربةٌ من أفضل القربات، وحسنة من أعظم الحسنات.

وأما تسمية العبد بالسيد؛ فاختلف العلماء في ذلك.

قال العلامة ابن القيم في «بدائع الفوائد»: اختلف الناس في جواز إطلاق السيد على البشر فمنعه قوم، ونقل عن مالك، واحتجوا بقول النبي على لل قيل: يا سيدنا قال: «السيد الله تبارك وتعالى» وجوّزه قوم، واحتجوا بقول النبي على للأنصار: «قوموا إلى سيدكم» وهذا أصح من الحديث الأول. قال هؤلاء: السيّد أحد ما يضاف إليه، فلا يقال للتميمي سيد كندة، ولا يقال: الملك (۱) سيد البشر قال: وعلى هذا فلا يجوز أن يطلق على الله هذا الاسم وفي هذا نظر، فإن السيد إذا أطلق عليه تعالى فهو في منزلة المالك، والمولى، والرب، لا بمعنى الذي يطلق على المخلوق. انتهى.



<sup>(</sup>١) بفتح اللام واحد الملائكة.

<sup>(</sup>٢) والذي يظهر جواز إطلاقه على رئيس القوم وفقيههم، قال النبي على للحسن «إن ابني هذا سيد» وقال للأنصار «قوموا إلى سيدكم» ويقال: سيد بني فلان، ولكن لا يطلق على كل أحد، ولا ينبغي أن يواجه به الشخص لما يفضي إليه ذلك من العجب والتعاظم والكبر، ومن قيل له «يا سيد» فليقل كما قال رسول الله: السيد الله، وإطلاقه على كل واحد أو مواجهة الشخص به مكروه كراهة تنزيه، لوروده في النصوص مطلقاً على بعض المخلوقات.

تيسير العزيز الحميد

۸۲۸

فيه مسائل:

الأولى: تحذير الناس من الغلو.

الثانية: ما ينبغي أن يقول من قيل له: أنت سيدنا.

الثالثة: قوله: «لا يستجيرنكم الشيطان» مع أنهم لم يقولوا إلا الحق.

الرابعة: قوله: «ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي».



## باب

ما جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ, يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّاتُ بِيَمِينِهِ وَ سُبَحَنَهُ, وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهِ (الزمر: ٦٧)(١).

عَن ابنِ مَسعُودٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: جَاءَ حِبْرٌ ('' مِنَ الأَحْبَارِ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ! إِنَّا نَجِدُ أَنَّ الله يَجْعَلُ السَّمَاوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالأَرَضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَالأَرْضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالشَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَسَائِرَ الْخَلقِ عَلَى إِصْبَعٍ، فَيَقُولُ: أَنَا المَلِكُ. فَضَحِكَ النَّبِيُ ﷺ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ؛ الْخَلقِ عَلَى إِصْبَعٍ، فَيَقُولُ: أَنَا المَلِكُ. فَضَحِكَ النَّبِيُ ﷺ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ؛ الْخَلقِ عَلَى إِصْبَعٍ، فَيَقُولُ: أَنَا المَلِكُ. فَضَحِكَ النَّبِيُ ﷺ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا لَقُولِ الجِبْرِ»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿ وَمَا فَذَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَدْضَتُهُ. يَوْمَ ٱلْقَيْمَةِ ﴾.

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسلِمٍ: «وَالجِبَالَ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، ثُمَّ يَهُزُّهُنَّ، فَيَقُولُ: أَنَا

<sup>(</sup>۱) أراد المصنف - رحمه الله - بهذه الترجمة إثبات وتقرير توحيد الربوبية وتوحيد الأسهاء والصفات كها أثبت في الأبواب السابقة توحيد العبادة والإلهية، وما قدر المشركون الله حق قدره حتى عبدوا معه غيره وهو تعظيم الذي لا عظم فيه، وفي الأحاديث إثبات اليدين كها قال تعالى: ﴿بَلّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾، وأنهما يمين وشهال، وكلتا يديه يمين سبحانه لا نقص فيها كها في حديث: «وكلتا يدي ربي يمين مباركة»، وفيها إثبات الأصابع على ما يليق بجلاله لا يشابه خلقه فإنه سبحانه يجعل السهاوات على إصبع والأرضين على إصبع والجبال والشجر على إصبع كها يليق بجلاله وأنى يشابهه أو يدانيه أحد من خلقه في ذلك تعالى عن ذلك؛ فهذا الباب فيه أنواع التوحيد الثلاثة، وفيه أن الله هو المستحق للعبادة لعظمته وكهال وعظمة أسهائه وصفاته وعظيم إحسانه وإنعامه على خلقه.

<sup>(</sup>٢) حِبْر وحَبْر بفتح الحاء المهملة وبكسرها. قال بعضهم والكسر أفصح.

المَلِكُ، أَنَا الله».

وَفِي رِوَايَةٍ للبُخَارِيِّ: «يَجْعَلُ السَّهَاوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالمَاءَ وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعٍ، وَالمَاءَ وَالثَّرَى عَلَى إِصْبَعِ». [أخرَجَاهُ].

## الشِّجُ

قوله: باب قول الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطُوِيَّاتُ بِيَمِينِهِ عَ سُبْحَنَهُ، وَتَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللهِ مَا اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللهِ مَا اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ اللهِ مَا اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الزمر: ١٧).

أي من الأحاديث والآثار في معنى هذه الآية الكريمة.

قال العاد ابن كثير -رحمه الله تعالى-: يقول تعالى: ما قدر المشركون الله حق قدره، حتى عبدوا معه غيره، وهو العظيم الذي لا أعظم منه، القادر على كل شيء، والمالك لكل شيء، وكل شيء تحت قهره وقدرته. قال مجاهد: نزلت في قريش، وقال السدي: ما عظموه حق عظمته، وقال محمد بن كعب: لو قدروه حق قدره ما كذّبوه، وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس: هم الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله عليهم، فمن آمن أن الله على كل شيء قدير فقد قدر الله حق قدره، ومن لم يؤمن بذلك فلم يقدّر الله حق قدره.

وقد وردت أحاديث كثيرة تتعلق بهذه الآية، الطريق فيها وفي أمثالها مذهب السلف وهو إمرارها كها جاءت من غير تكييف ولا تحريف، وذكر حديث ابن مسعود كها ذكره المصنف -رحمه الله- في هذا الباب، قال: ورواه البخاري في غير موضع من «صحيحه»، والإمام أحمد ومسلم والترمذي والنسائي كلهم من حديث سليان بن مهران وهو الأعمش، عن إبراهيم، عن عَبِيدة، عن ابن مسعود بنحوه.

قال الإمام أحمد: حدثنا أبو معاوية، حدثنا الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبدالله قال: «جاء رجل من أهل الكتاب إلى النبي على فقال: يا أبا القاسم، أبلغك أن الله تعالى يجعل الخلائق على إصبع، والسهاوات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والثرى على إصبع، وسائر الخلائق على إصبع، وسائر الخلائق على إصبع، والشجر على إصبع، والشبح على إصبع، وسائر الخلائق على إصبع، فيقول أنا الملك فضحك النبي على حتى بدت نواجذه تصديقاً لقول الحبر، قال: وأنزل الله: ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله عَنْ قَدَرِهِ عَنْ الأعمش به.

وقال الإمام أحمد: حدثنا الحسين بن حسن الأشقر حدثنا أبو كدينة، عن عطاء، عن أبي الضحى، عن ابن عباس قال: مرّ يهودي برسول الله على وهو جالس فقال: كيف تقول يا أبا القاسم يوم يجعل الله السهاوات على ذه -وأشار بالسبابة - والأرض على ذه، والجبال على ذه، وسائر الخلق على ذه؟ كل ذلك يشير بأصابعه، فأنزل الله: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾، وكذا رواه الترمذي في التفسير بسنده عن أبي الضحى مسلم بن صبيح به، وقال: حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، ثم قال البخاري: حدثنا سعيد بن عفير، حدثنا الليث، حدثني عبدالرحمن أن عبدالرحمن أن عبدالرحمن أن أبا هريرة -رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله على يقول: «يقبض الله الأرض، ويطوي السهاء بيمينه، فيقول: أنا الملك، أبن ملوك الأرض؟» تفرد به من الأرض، ويطوي السهاء بيمينه، فيقول: أنا الملك، أبن ملوك الأرض؟» تفرد به من وجه آخر.

وقال البخاري في موضع آخر: حدثنا مقدم بن محمد، حدثنا عمي القاسم بن يحيى، عن عبيدالله، عن نافع، عن ابن عمر -رضي الله عنها- قال: إن رسول الله

<sup>(</sup>١) الحديث في مسند أحمد بسند على شرط الشيخين، وفيه عدّ خمسة أصابع، وفي هذا الحديث عدّ ستة أصابع، والصواب أن الخلائق مكررة.

عَلَيْ قال: «إن الله يقبض يوم القيامة الأرضين على إصبع، وتكون السماء بيمينه، ثم يقول: أنا الملك» تفرد به أيضاً من هذا الوجه، ورواه مسلم من وجه آخر.

وقد رواه الإمام أحمد من طريق آخر بلفظ أبسط من هذا السياق وأطول فقال: حدثنا عفان، حدثنا عثمان بن سلمة، أنبأنا إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة، عن عبيدالله بن مِقْسم (۱) عن ابن عمر أن رسول الله على قرأ هذه الآية ذات يوم على المنبر: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ بِوَمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مُطُويِّتُ مُ بِيمِينِهِ مَ سُبْحَنَهُ وَتَعَكَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ الزمر: ١٧) ورسول الله على يقول هكذا بيده يحركها يقبل بها ويدبر، يمجد الرب تعالى نفسه: أنا الجبار أنا المتكبر، أنا الملك، أنا العزيز، أنا الكريم فرجف برسول الله على المنبرحتى قلنا ليخرّن به ». أ.ه..



<sup>(</sup>١) على وزن مِنبر.

وَلِسُلِمٍ عَن ابنِ عُمَرَ مَرفُوعاً: «يَطْوِي (١) الله السَّمَاوَاتِ يَوْمَ القِيَامَةِ، ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَدِهِ اليُمْنَى، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا المَلِكُ، أَيْنَ الجَبَّارُونَ؟ أَيْنَ المُتَكَبِّرُونَ؟ ثُمَّ يَطُوِي الأَرَضِينَ السَّبِعَ، ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِشِمَالِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا المَلِكُ، أَيْنَ الجَبَّارُونَ؟ أَيْنَ المَبَعَ، ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِشِمَالِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا المَلِكُ، أَيْنَ المَجَبِّرُونَ؟».

وَرَوَى عَن ابنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «مَا السَّمَاوَاتُ السَّبعُ وَالأَرضُونَ السَّبعُ فِي كَفُّ الرَّحَنِ السَّبعُ فِي كَفُّ الرَّحَنِ (٢) إِلاَّ كَخَردَلَةٍ فِي يَدِ أَحَدِكُم».

وَقَالَ ابنُ جُرَيرٍ (٣): حَدَّثَنِي يُونُسُ (١)، أَخبَرَنَا ابنُ وَهبٍ (٥) قَالَ: قَالَ ابنُ رَيدٍ (٢): حَدَّثَنِي أَبِي (٣) قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَا السَّمَاوَاتُ السَّبعُ في الكُرسِيِّ إِلاَّ كَدَرَاهِمَ سبعةٍ أُلقِيَت في تُرْسِ».

وَقَالَ: قَالَ أَبُو ذَرِّ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ-: سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَا الكُرسِيُّ فِي العَرشِ إِلاَّ كَحَلَقَةٍ مِن حَدِيدٍ أُلقِيَت بَينَ ظَهرَي فَلاَةٍ مِنَ الأَرضِ». وَعَن ابنِ مَسعُودٍ (^) قَالَ: «بَينَ السَّمَاءِ الدُّنيَا وَالَّتِي تَلِيهَا خَمْسُ مِئَةٍ عَامٍ،

<sup>(</sup>١) فيه دليل على عظمة الله سبحانه.

<sup>(</sup>٢) هذا الأثر عن ابن عباس مما لا مجال للرأي فيه فإذا ثبت ففيه إثبات الكف للرحمن، ولم يذكر الشارح صاحب «فتح المجيد» طرقه، وقال الشيخ سليمان في حاشية له إنه تتبع طرقه وإنها لا بأس بها، وهذه الحاشية على كتاب التوحيد وهي غير الشرح.

<sup>(</sup>٣) صاحب «التفسير» وكتاب «تهذيب الآثار». ولد سنة ١٣ ه. وتوفي عام ١٠ ٣هـ، عاش ٩٧ سنة.

<sup>(</sup>٤) هو ابن عبدالأعلى.

<sup>(</sup>٥) المصرى.

<sup>(</sup>٦) هو عبدالرحمن بن زيد بن سلم وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٧) هو زيد بن أسلم مولى عمر؛ فالحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٨) مثل هذا لا يقال بالرأي فله حكم المرفوع.

وَبَينَ كُلِّ سَمَاءٍ وَسَمَاءٍ خَمْسُ مِثَةِ عَامٍ، وَبَينَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالكُرسِيِّ خَمْسُ مِئَةِ عَامٍ، وَبَينَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالكُرسِيِّ خَمْسُ مِئَةِ عَامٍ، وَالعَرشُ فَوقَ المَاءِ (۱۱). وَالله فَوقَ العَرشِ، لاَ يَخفَى عَلَيهِ شَيءٌ مِن أَعَمَالِكُمِ الْأَخرَجَهُ ابنُ مَهدِيٍ (۱۲) عَن حَمَّادٍ (۱۲) ابنِ سَلَمَةَ عَن عَاصِم (۱۵) عَن خَمَّادٍ (۱۳) ابنِ سَلَمَةَ عَن عَاصِم (۱۵) عَن زِرِ (۵) عَن عَبدِالله ].

قَالَ الْحَافِظُ الذَّهَٰبِيُّ -رَحِمَهُ الله تَعَالَى -(١). قَالَ: وَلَهُ طُرُقٌ.

قوله: «ولمسلم عن ابن عمر» الحديث. كذا في رواية مسلم، وقال الحميدي: وهي أتم، وهي عند مسلم من حديث سالم عن أبيه، وأخرجه البخاري من حديث عبيدالله، عن نافع، عن ابن عمر -رضي الله عنها - قال: «إن الله يقبض يوم القيامة الأرضين، وتكون السماء بيمينه»، وأخرجه مسلم من حديث عبيدالله بن مِقْسَم.

قلت: وهذه الأحاديث وما في معناها تدل على عظمة الله، وعظيم قدرته،

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث فيه دليل على بعد السهاء عن الأرض بخسمئة عام، وذلك من فضل الله حتى يتمكن من صعد على جبل أو شجرة ولما يعلمه تعالى منه أنه يأتي في آخر الزمان طائرات ومركبات فضائية تطير في طبقات الجو وحتى يتمكنوا من الطيران في الأجواء وحتى لا يختنقوا من نقص الهواء، وجاء ما يدل على أن كثف كل سهاء خسمئة، والشمس والقمر ليسا في السهاء الدنيا ولا الرابعة، وكذلك النجوم بل في أفلاك خاصة دون السهاء، والسهاء ليست شفافة يدل على ذلك أنه لما عرج بالنبي على صحبه جبريل -عليهها الصلاة والسلام - استفتح جبريل فقيل من هذا فلو كانت شفافة لرأوهما ولم يسألوا من هذا.

<sup>(</sup>٢) ثقة معروف.

<sup>(</sup>٣) ثقة معروف.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي النجود؛ ثقة معروف.

<sup>(</sup>٥) ابن حبيش.

<sup>(</sup>٦) في كتاب «العلو».

وعظم مخلوقاته، وقد تعرّف سبحانه وتعالى إلى عباده بصفاته، وعجائب مخلوقاته، وعظم مخلوقاته، وعظم على كهاله، وأنه المعبود وحده لا شريك له في ربوبيته وإلهيته، وتدل على اثبات الصفات على ما يليق بجلال الله وعظمته إثباتاً بلا تمثيل وتنزيهاً بلا تعطيل، وهذا هو الذي دلت عليه نصوص الكتاب والسنة وعليه سلف الأمة وأئمتها ومن تبعهم بإحسان، واقتفى أثرهم على الإسلام والإيهان.

وتأمل ما في هذه الأحاديث الصحيحة من تعظيم النبي عليه الله بذكر صفات كماله على ما يليق بعظمته وجلاله وتصديقه اليهود(١) فيما أخبروا به عن الله من الصفات التي تدل على عظمته، وتأمل ما فيها من إثبات علو الله تعالى على عرشه، ولم يقل النبي ﷺ في شيء منها: إن ظاهرها غير مراد، أو إنها تدل على تشبيه صفات الله بصفات خلقه، فلو كان هذا حقاً بلّغه أمينه أمته، فإن الله أكمل به الدين وأتم به النعمة فبلّغ البلاغ المبين صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم إلى يوم الدين، وتلقى الصحابة -رضى الله عنهم- عن نبيهم ﷺ ما وصف به ربه من صفات كماله ونعوت جلاله فآمنوا به، وآمنوا بكتاب الله وما تضمنه من صفات ربهم جلا وعلا، كما قال تعالى: ﴿وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ عَكُلٌّ مِّنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ (آل عمران: ٧)، وكذلك التابعون لهم بإحسان وتابعوهم، والأئمة من المحدثين والفقهاء كلهم وصفوا الله بها وصف به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ، ولم يجحدوا شيئاً من الصفات، ولا قال أحد منهم: إن ظاهرها غير مراد، ولا إنه يلزم من إثباتها التشبيه، بل أنكروا على من قال ذلك غاية الإنكار، فصنفوا في رد هذه الشبهات المصنفات الكبار المعروفة الموجودة بأيدي أهل السنة والجماعة.

قال شيخ الإسلام أحمد بن تيمية -رحمه الله تعالى-: وهذا كتاب الله من أوله إلى آخره وسنة رسول الله ﷺ، وكلام الصحابة والتابعين، وكلام سائر الأئمة

<sup>(</sup>١) وفيه أن الحق يقبل ممن جاء به ولو كان كافراً.

مملوءة كلها بها هو نص أو ظاهر أن الله تعالى فوق كل شيء، وأنه فوق العرش فوق السهاوات مستو على عرشه مثل قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدلِثُ يَرْفَعُكُمْ ﴾ (فاطر: ١٠)، وقوله تعالى: ﴿ يَعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ ﴾ (آل عمران: ٥٥)، وقوله تعالى: ﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ (النساء: ١٥٨)، وقوله تعالى: ﴿ ذِي ٱلْمَعَـارِجِ ٣ُ تَعْرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ (المعارج: ٣-٤)، وقوله تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآء إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ (السجدة: ٥)، وقوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ ﴾ (النحل: ٥٠)، وقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّنهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ ﴾ (البقرة: ٢٩)، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِ يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ. حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ ٱلْخَلَّقُ وَٱلْأَمْنُ ۖ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْأَعْرَافَ: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ رَبُّكُمْ ۚ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ لَيُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ۚ ﴾ (يونس: ٣) الآية، فذكر التوحيدين في هذه الآية (١)، وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ۖ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَىٱلْعَرْشِ ﴾ (الرعد: ٢)، وقوله تعالى: ﴿ تَنزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوَتِ ٱلْعُلَى ١٠ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ١٠ ﴿ وَهُ: ١-٥)، وقوله تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلَ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَيِّحْ بِحَمَّدِهِ ۚ وَكَفَى بِهِ عِبَدُهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ عَبِيرًا ١٠٠٠ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَدِتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ۗ ٱلرَّحْمَانُ فَسَنَلَ بِهِ عَنِيرًا ﴿ اللهِ قَانِ: ٥٨-٥٩)، وقوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاكِتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُرَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ، مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ

<sup>(</sup>١) توحيد الربوبية في صدر الآية، وتوحيد الإلهية في قوله: ﴿ مَامِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعَدِ إِذْنِيَّ عَهِ.

قلت: وقد ذكر الأئمة (۱) -رحمهم الله تعالى - فيها صنفوه في الرد على نفاة الصفات من الجهمية والمعتزلة والأشاعرة ونحوهم أقوال الصحابة والتابعين فمن ذلك ما رواه الحافظ الذهبي في كتاب: «العلو» وغيره بالأسانيد الصحيحة عن أم سلمة زوج النبي على أنها قالت في قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ والحيف غير معقول، والإقرار به إيهان، والجحود به كفر. رواه ابن المنذر واللالكائي وغيرهما بأسايند صحاح، قال: وثبت عن سفيان بن عيينة -رحمه الله تعالى - أنه قال لما سئل ربيعة بن أبي عبدالرحمن: كيف الاستواء قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن الله الرسالة، كيف الاستواء قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن الله الرسالة،

<sup>(</sup>١) كالذهبي وعبدالله بن الإمام أحمد، وعثمان بن سعيد الدارمي في «الرد على بشر المريسي».

<sup>(</sup>٢) كلام عظيم يكتب بهاء الذهب.

وعلى الرسول البلاغ، وعلينا التصديق، وقال ابن وهب: كنا عند مالك فدخل رجل فقال: يا أبا عبدالله ﴿الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ وَالَ: هَ). كيف استوى؟ فأطرق مالك -رحمه الله- وأخذته الرُّحَضاء (۱)، وقال: الرحمن على العرش استوى، كما وصف نفسه، ولا يقال: كيف؟ و «كيف» عنه مرفوع، وأنت صاحب بدعة أخرجوه. رواه البيهقي بإسناد صحيح عن ابن وهب، ورواه يحيى بن يحيى أيضاً، ولفظه: قال الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيهان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

قال الذهبي: فانظر إليهم كيف أثبتوا الاستواء لله، وأخبروا أنه معلوم لا يحتاج لفظه إلى تفسير، ونفوا عنه الكيفية. قال البخاري في «صحيحه» قال مجاهد: «استوى» علا على العرش، وقال إسحاق بن راهويه: سمعت غير واحد من المفسرين يقول: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ أَي: ارتفع، وقال محمد بن جرير الطبري في قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أي: علا وارتفع.

وشواهده في أقوال الصحابة والتابعين وأتباعهم فمن ذلك قول عبدالله بن رواحة -رضي الله عنه-:

وأن النار مثوى الكافرينا وفوق العرش رب العالمينا ملائكة الإلاك مسومينا(٢)

شهدتُ بأن وعد الله حقٌ وأن العرش فوق الماء طاف وتحمله ملائكة شداد

وروى الدارمي والحاكم والبيهقي بأصح إسناد إلى علي بن الحسين بن شقيق قال: سمعت عبدالله بن المبارك<sup>(٣)</sup> يقول نعرف ربنا بأنه فوق سبع سهاوات على

<sup>(</sup>١) العرق.

<sup>(</sup>٢) أي: معلَّمين.

<sup>(</sup>٣) قال فيه الحافظ في «التقريب»: إمام ثقة ثبت عالم، عابد، زاهد، جواد، وكانت وفاته سنة =

العرش استوى، بائن من خلقه، ولا نقول كما قالت الجهمية. قال الدارمي: حدثنا حسن بن الصباح البزار، حدثنا علي بن الحسين بن شقيق، عن ابن المبارك قيل: كيف نعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق السماء السابعة على العرش بائن من خلقه.

وقد تقدم قول الأوزاعي: كنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله تعالى ذكره فوق عرشه بائن من خلقه، ونؤمن بها وردت به السنة.

وقال أبو عمر الطلمنكي في كتاب «الأصول»: أجمع المسلمون من أهل السنة على أن الله استوى على عرشه بذاته، وقال في هذا الكتاب أيضاً: أجمع أهل السنة على أن الله تعالى استوى على عرشه في الحقيقة لا على المجاز، ثم ساق بسنده عن مالك قوله: الله في السهاء، وعلمه في كل مكان، ثم قال في هذا الكتاب: أجمع المسلمون من أهل السنة أن معنى قوله: ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُم الله فوق السهاوات بذاته مستو كيف شاء، وهذا لفظه في كتابه.

وهذا كثير في كلام الصحابة والتابعين والأئمة، أثبتوا ما أثبته الله في كتابه على لسان رسوله على الحقيقة على ما يليق بجلال الله وعظمته، ونفوا عنه مشابهة المخلوقين، ولم يمثّلوا ولم يكيّفوا كها ذكرنا ذلك عنهم في هذا الباب.

وقال الحافظ الذهبي: وأول من أنكر أن الله فوق عرشه هو الجعد بن درهم، وكذلك أنكر جميع الصفات، وقتله خالد بن عبدالله القشري وقصته مشهورة، أخذ هذه المقالة عنه الجهم بن صفوان إمام الجهمية، فأظهرها واحتج لها بالشبهات وكان ذلك في آخر عصر التابعين (۱) فأنكر مقالته أئمة ذلك العصر مثل الأوزاعي، وأبي حنيفة ومالك، والليث بن سعد، والثوري، وحماد بن زيد، وحماد بن سلمة،

ا۱۸۱ هـ بعد مالك بسنتين، فإن مالكاً وفاته سنة ۱۷۹ هـ.

<sup>(</sup>١) فقتله سلْم بن أحوز أمير خراسان بها.

وابن المبارك، ومن بعدهم من أئمة الهدى، فقال الأوزاعي إمام أهل الشام على رأس الخمسين ومئة عند ظهور هذه المقالة: ما أخبرنا عبدالواسع الأبهري بسنده إلى أبي بكر البيهقي أنبأنا أبو عبدالله الحافظ، أخبرني محمد بن علي الجوهري ببغداد – حدثنا إبراهيم بن الهيثم، حدثنا محمد بن كثير المِصِّيصي سمعت الأوزاعي يقول: كنا –والتابعون متوافرون – نقول: إن الله فوق عرشه، ونؤمن بها وردت به السنة من صفاته. أخرجه البيهقي في «الصفات» ورواته ثقات.

وقال الإمام الشافعي -رحمه الله تعالى- : لله أسهاء وصفات لا يسع أحداً ردها؛ ومن خالف بعد ثبوت الحجة عليه كفر، وأما قبل قيام الحجة فإنه يعذر بالجهل، ونثبت هذه الصفات وننفي عنه التشبيه، كها نفى عن نفسه فقال: ﴿لَيْسَ كَوْمُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ اللهِ أنتهى من «فتح الباري».



فيه مسائل:

الأولى: تفسير قول الله تعالى: ﴿وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَــتُهُ، يَوْمَ الْقَيْكَمَةِ ﴾.

الثانية: أن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين في زمنه على لله لله الله المالية الم المالية المالية الم

الثالثة: أن الحبر لما ذكر للنبي عليه صدّقه، ونزل القرآن بتقرير ذلك.

الرابعة: وقوع الضحك من رسول الله ﷺ لما ذكر الحبر هذا العلم العظيم.

الخامسة: التصريح بذكر اليدين، وأن السماوات في اليد اليمنى والأرضين في الأخرى.

السادسة: التصريح بتسميتها.

السابعة: ذكر الجبارين والمتكبرين عند ذلك.

الثامنة: قوله: «كخردلة في كف أحدكم».

التاسعة: عظم الكرسي بالنسبة إلى السماء.

العاشرة: عظم العرش بالنسبة إلى الكرسي.

الحادية عشرة: أن العرش غير الكرسي والماء.

الثانية عشرة: كم بين كل سماء إلى سماء.

الثالثة عشرة: كم بين السهاء السابعة والكرسي.

الرابعة عشرة: كم بين الكرسي والماء.

الخامسة عشرة: أن العرش فوق الماء.

السادسة عشرة: أن الله فوق العرش.

السابعة عشرة: كم بين السهاء والأرض.

الثامنة عشرة: كثف كل سهاء خمسمئة سنة.

التاسعة عشرة: أن البحر الذي فوق السهاوات أسفله وأعلاه خمسمئة سنة. والله أعلم.

وَعَن العَبَّاسِ بِنِ عَبِدِالْمُطَّلِبِ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:

(هَلْ تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ؟ قُلْنَا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: بَيْنَهُمَا

مَسِيرَةُ خَمْسِمِئَةِ سَنَةٍ، وَمِنْ كُلِّ سَمَاءٍ إِلَى سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِئَةِ سَنَةٍ، وَكِثَفُ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِئَةِ سَنَةٍ، وَكِثَفُ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِئَةِ سَنَةٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالعَرشِ بَحْرٌ بَيْنَ أَسْفَلِهِ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِمِئَةِ سَنَةٍ، وَبَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالعَرشِ بَحْرٌ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلاَهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، وَالله تَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ، وليسَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيءٌ مِنْ أَعْمَالِ بَنِي آدَمَ». [أخرَجَهُ أَبُو دَاوُدَ وَغَيرُهُ].

قوله: "عن العباس بن عبد المطلب (۱) ساقه المصنف - رحمه الله - مختصراً والذي في "سنن أبي داود" عن العباس بن عبدالمطلب قال: كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله على فمرت بهم سحابة فنظر إليها، فقال: "ما تسمُّون هذه؟" قالوا: السحاب، قال: "والمزن" قالوا: والمزن قال: "والعنان"، قالوا: والعنان، قال أبو داود: لم أتقن العنان جيداً، قال: "وهل تدرون بعد ما بين السها والأرض؟" قالوا لا ندري، قال: "إن بعد ما بينها إما واحدة، أو اثنتان، أو ثلاث وسبعون سنة، ثم السهاء التي فوقها كذلك، حتى عد سبع سهاوات، ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سهاء إلى سهاء، ثم فوق ذلك ثهانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سهاء إلى سهاء ثم على ظهورهم العرش، بين أسفله وأعلاه كها بين سهاء إلى سهاء ثم على ظهورهم العرش، بين أسفله وأعلاه كها بين سهاء إلى سهاء ثم على ظهورهم العرش، بين ماجه، وقال الترمذي: حسن غريب (۱)، وقال الحافظ الذهبي: رواه أبو داود

<sup>(</sup>١) حديث العباس منهم من حسنه ومنهم من ضعفه بسماع الأحنف من العباس.

<sup>(</sup>٢) في سنده عبدالله بن عَميرة. قال الذهبي: فيه جهالة؛ فالحديث ضعيف، لكن هذا من الشواهد والمتابعات وإلا فالنصوص من الكتاب والسنة التي دلت على العلو لا تحصر ولكن القاعدة: يجوز في المتابعات والشواهد ما لا يجوز في غيرها من الأصول.

بإسناد حسن، وروى الترمذي نحوه من حديث أبي هريرة وفيه: «ما بين سهاء إلى سهاء خسمئة عام» ولا منافاة بينهها؛ لأن تقدير ذلك بخمسمئة عام هو على سير القافلة (۱) مثلاً، ونيِّف وسبعون سنة على سير البريد؛ لأنه يصح أن يقال: بيننا وبين مصر عشرون يوماً باعتبار سير العادة، وثلاثة أيام باعتبار سير البريد، وروى شريك بعض هذا الحديث عن سِمَاك (۲) فوقفه، هذا آخر كلامه.

قلت: فيه التصريح بأن الله فوق عرشه كها تقدم في الآيات المحكمات، والأحاديث الصحيحة، وفي كلام السلف من الصحابة والتابعين وتابعيهم، وهذا الحديث له شواهد في «الصحيحين» وغيرهما، ولا عبرة بقول من ضعفه، لكثرة شواهده التي يستحيل دفعها، وصرفها عن ظواهرها.

وهذا الحديث كأمثاله يدل على عظمة الله وكهاله، وعظم مخلوقاته، وأنه المتصف بصفات الكهال التي وصف بها نفسه في كتابه، ووصفه بها رسول الله على ويدل على كهال قدرته، وأنه هو المعبود وحده لا شريك له، دون ما سواه. وبالله التوفيق.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



<sup>(</sup>١) أي على سير الأقدام ودبيب الأحمال.

<sup>(</sup>٢) هو سماك بن حرب بن أوس الذهلي البكري أبو المغيرة الكوفي، قال عنه الحافظ في «التهذيب» كان فصيحا عالما بالشعر وأيام الناس، وقال أبو حاتم صدوق ثقة.



## فهرس الكتاب

| ٥     | مقدمة الشارح                                                                                                            |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣    | شرح مقدمة المؤلف                                                                                                        |
| 00    | باب فضل التوحيد وما يكفِّر من الذنوب                                                                                    |
| ۸۳    | باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب                                                                                  |
| ١     | باب الخوف من الشرك                                                                                                      |
| 111   | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                                                                                 |
| 179   | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله                                                                             |
| 1 { { | باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوها لرفع البلاء أو دفعه                                                               |
| 107   | باب ما جاء في الرقى والتهائم                                                                                            |
| 177   | باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما                                                                                        |
| ١٨٥   | باب ما جاء في الذبح لغير الله                                                                                           |
| 197   | باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله                                                                                |
| ۲٠٤   | باب من الشرك النذر لغير الله                                                                                            |
| 717   | باب من الشرك الاستعاذة بغير الله                                                                                        |
| 719   | باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره                                                                           |
| Y0V   | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ آَيُشَرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ ﴾                                  |
| 777   | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِ مِّ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقَّ ﴾ |
| 717   | باب الشفاعة                                                                                                             |
| 4.9   | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾                                                        |
| 711   | باب ما جاء في أن سبب كفر بني آدم تركهم دينهم هو الغلو في الصالحين                                                       |

| 440 | باب ما جاء من التغليظ فيمن عَبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده                                                 |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 400 | باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله.                                               |
| 770 | باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق                                                             |
|     | يوصل إلى الشرك                                                                                                      |
| ٣٨٠ | باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان                                                                            |
| ٤٠٢ | باب ما جاء في السحر                                                                                                 |
| ٤٣٥ | باب ما جاء في الكهان ونحوهم                                                                                         |
| ٤٤٨ | باب ما جاء في النشرة                                                                                                |
| 200 | باب ما جاء في التطير                                                                                                |
| ٤٨٠ | باب ما جاء في التنجيم                                                                                               |
| ٤٩١ | باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء                                                                                    |
| ٥٠٧ | باب قَـولُ الله تَعَـالَى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ                |
| 0.0 | كَحْتِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                    |
|     | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيآ اَءُ هُو فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ |
| ٥٢٥ | اِن كُنتُم مُّوَّمِنِينَ ﴾                                                                                          |
|     | 1                                                                                                                   |
| 040 | بــــاب قَـــولُ الله تَعَــالَى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم                                        |
|     | مُّؤَمِنِينَ ﴾                                                                                                      |
| 007 | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَفَا مِنُوا مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ               |
|     | ٱلْخَلِيسُرُونَ ﴾                                                                                                   |
| ٥٦٠ | باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله                                                                           |
| ٥٧٧ | باب ما جاء في الرياء                                                                                                |
|     |                                                                                                                     |

| ٥٨٧  | باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                                                             |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 097  | باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرمه                                                  |
|      | الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله                                                                                 |
| 711  | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَوَمَآ |
|      | أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوٓا إِلَى ٱلطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوٓا أَن يَكُفُرُواْ بِهِ ۦ ﴾       |
| 375  | باب من جحد شيئاً من الأسهاء والصفات                                                                                 |
| 788  | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾                                       |
| 70.  | باب قَولُ الله: ﴿ فَكَلا تَجْعَ لُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾                                    |
| 771  | باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                                                                                |
| 778  | باب قول ما شاء الله و شئت                                                                                           |
| 775  | باب من سبّ الدهر فقد آذى الله                                                                                       |
| ٦٧٨  | باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه                                                                                       |
| 77.5 | باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لأجل ذلك                                                                   |
| ٥٨٢  | باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                                                                    |
| 794  | باب قَولُ الله تَعَالى: ﴿ وَلَهِنَّ أَذَقَّنَهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ         |
|      | هَذَا لِي وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً ﴾                                                                      |
| 799  | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرِّكَاءً فِيمَا ءَاتَنْهُمَا                |
| 199  | فَتَعَكَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾                                                                              |
| ٧٠٩  | باب قَولُ الله تَعَالَ ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُتَحِدُونَ     |
|      | في أَسْمَتِهِ عَ ﴾                                                                                                  |
| ٧٢٣  | باب لا يقال السلام على الله.                                                                                        |

| <b>٧٢٦</b>  | باب قول اللهم اغفر لي إن شئت                                                                          |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٢٨         | باب لا يقول عبدي وأمتي                                                                                |
| <b>V</b> TT | باب لا يرد من سئل بالله                                                                               |
| ٧٣٧         | باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                                                                       |
| <b>٧</b> ٣٩ | باب ما جاء في اللَّوْ                                                                                 |
| V & 9       | باب النهي عن سب الريح                                                                                 |
| V07         | باب قَولُ الله تَعَالَى: ﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْحَهِلِيَّةِ ۚ يَقُولُونَ هَل |
|             | لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ، لِلَّهِ ﴾                              |
| ٧٦٧         | باب ما جاء في منكري القدر                                                                             |
| ۷۸٥         | باب ما جاء في المصورين                                                                                |
| V90         | باب ما جاء في كثرة الحلف                                                                              |
| ۸۰٥         | باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه                                                                      |
| ۸۱٤         | باب ما جاء في الإقسام على الله                                                                        |
| ۸۱۸         | باب لا يستشفع بالله على خلقه                                                                          |
| 371         | باب ما جاء في حماية النبي ﷺ حمَى التوحيد، وسدِّه طرق                                                  |
| / / / /     | الشرك                                                                                                 |
| ۸۲۹         | باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَتَّى قَدْرِهِ ـ ﴾                           |
| Λξο         | فهرس الكتاب                                                                                           |



## www.moswarat.com

